
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 34 (1935-1936)

Artikel: Eine Bündner Fänkensage

Autor: Singer, S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-113220

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-113220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


64 Miszellen — Mélanges

Eine Bündner Fänkensage.

„Zur zeit, als die pest, unter dem namen „der schwarze tod" in
Graubünden grassirte und unzählige opfer forderte, so dass ganze höfe ausstarben,
machte man die beobachtung, dass gar keine fänkenmannli oder wibli von der
seuche hingerafft wurden, und kam zu dem Schlüsse, dass dieselben ein geheim-
mittel besitzen mussten. Ein bauer wusste endlich mit list dieses gehcimmittel
aus einem fänkenmannli heraus zu kriegen. Dieses mannli zeigte sich oft auf
einem steine, der in der mitte eine bedeutende höhlung hatte. Der bauer, dem
dieses lieblingsplätzchen des mannlis wohl bekannt war, gieng und füllte die

höhlung des Steines mit gutem veltlinerwein, und verbarg sich in der nähe.
Nach einer weile kam das mannli zu seinem lieblingsstein und sah ganz
verdutzt drein, als es die höhlung desselben mit dem funkelnden nass angefüllt
traf. PiS bückte sich dann mehrere male mit dem naschen über den wein, um
wenigstens den geruch des roten dings zu kosten, hob dann wieder den köpf,
winkte mit dem zeigfingerle und rief: „nein, nein, du überküst mi net!" Endlich

einmal, als es sich ganz nahe über den wein gebeugt hatte, blieb ein

tröpfchen wein an seinem schnäuzchen hängen; dieses tröpfchen leckte es mit
der zunge ab; da stieg die begierde und es sagte zu sich selbst: „ei, nur mit
einem finger tunken darfst du schon." Gesagt, getan, es leckte das fingerle
Avohl hundert mal ab, wurde dabei immer lustiger und fieng nachgerade an,
allerlei dummes und gescheides zeug vor sich hin zu schwatzen. Da trat der
bauer aus seinem verstecke hervor und fragte das mannli, was gut sei gegen
die pest „Ich weiss es wohl — sagte das mannli — eberwurza und bibernella
— aber das sage ich dir noch lang nit." Jetzt war der bauer schon zufrieden,
und nach dem gebrauch von eberwurz und bibernell starb niemand mehr an
der pest." (F. J. Vonbun, Beiträge zur deutschen mythologie, gesammelt in
Churrhaetien. Chur 1862. S. 55 f.)

„Ein waldfänke bei Conters hütete einst einen ganzen sommer die ziegen
des dories. Jeden morgen kam der wilde gaissler bis nahe an die häuser, um
sie abzuholen, und jeden abend führte er sie wieder bis zu der gleichen stelle
und kehrte dann wieder in den waid zurück. Ein entwurzelter tannenbaum

war sein hirtenstab. Die söhne von Conters versuchten öfters aber vergebens
ihn zu fangen. Endlich füllten sie ihm zwei brunnentröge, aus denen er zu

trinken pflegte, den einen mit wein, den andern mit branntwein. Der gaissler
kostete zuerst den rothen wein und rief: „rötheli, du verführst mi net!" und

labte sich mit branntwein. In der darauf folgenden berauschung ward er
geknebelt, und seine peiniger, denen eine alte sage bekannt war, die fänken

wussten aus der entziegerten mölke (schotte) gold oder das lebenselixir zu bereiten,
wollten ihn nicht eher freigeben, bis er ihnen ein arcanum entdeckt habe. Er
versprach ihnen, wenn sie ihn losbänden, einen recht guten rath. Die Conterser
burschen gaben den waldfänken frei, und da gab er ihnen den rath:

„ist's wetter gut, so nim de tschopa mit,
ist's aber laid, chanst thuen wi d'witt."

Nach einer anderen version gab der gaissler folgenden rath : „wenn du fleisch

issest, so thue es der länge nach zerschneiden und nit der breite nach, sus

könntist dran ersticken." (a. a. 0. 47 f.)
Die beiden Sagen sind nahe verwandt und doch nicht gleich. In der

ersten wird der Fänk betrunken gemacht, in der zweiten nachher noch im



Miszellen — Mélanges 65

Bausch gefesselt; in der ersten gibt es nur eine Grube mit Wein, in der zweiten
zwei mit Wein und Branntwein, in beiden will der Waldgeist zunächst nicht
trinken, aber die Worte, die er spricht, sind hüben und drüben der Situation
entsprechend verschieden; in der einen handelt es sich um die Kenntnis der
Wirksamkeit bestimmter Arzneipflanzen, in der andern um einen wirklichen
oder angeblichen Weisheitsspruch.

Eine gewisse Mittelstellung zwischen den beiden Fassungen nimmt nun
eine Erzählung ein, die den Prolog eines mittelalterlichen Arzneibuches bildet,
das sich in einer jüngst erworbenen Handschrift der Berner Stadtbibliothek
(Cod. 776) findet. Ich gebe der Bequemlichkeit halber sofort eine Übersetzung
der lateinischen Urschrift, obwohl gegen Schluss des Stückes die offenbar
verstümmelte Überlieferung dieselbe recht unsicher macht:

„Es war einmal eine buhlerische, sittenlose Frau (mulier pudana inni

unda), aus deren Vermischung ein Knabe geboren wurde, der nicht nur die
Form eines Menschen, sondern auch die eines Pferdes hatte. Von der Brust
nach oben glich er nämlich der Mutter, unten aber einem Rosse. Deshalb
wurde er Hippocentaurus genannt und führte ein viehisches Leben, da er den

Menschen ein Abscheu war. Gottes Wille war es, dass durch ihn die Tugenden
und Kräfte und die Kenntnis der Pflanzen gefunden würden. Und Gott gab
ihm die Kenntnis aller Pflanzen und ihrer Tugenden, wie sie für jede Krankheit

entsprechend und heilsam wären. Und wie er so durch Berg und Tal,
durch Wald und Feld streifte, kam er dürstend zu einer Quelle, aus der sonst
die Menschen zu trinken pflegten. Und er führte öfters Pflanzen mit sich und

legte sie auf den Brunnenrand und schrieb dazu, dass, wenn Jemand dieselben

gebrauchen würde, sie für die und die Krankheit tauglich wären und er geheilt
würde. Nachdem dies nun von verschiedenen als wahr erprobt worden war,
wurde es dem Könige Alexander gemeldet, der sich mit seinen Weisen beriet,
wie genannter Hippocentaur gefangen werden könnte. Nachdem er sich mit
diesen beraten hatte, liess er drei Gruben um die genannte Quelle machen.

Die eine liess er mit Milch füllen, die zweite mit Honig (d. i. Met), die dritte
mit Wein und liess die Quelle zudecken. Als ihn (d. i. den Kentauren) eines

Tages sehr dürstete und er zu der Quelle kam, aus der er zu trinken pflegte,
fand er sie fest verschlossen. Er kam zu der Grube mit Milch und trank die

ganze Milch aus und sagte: dies ist die Mutter der Heilung (hoc est mater
medici). Dann kam er zu der Grube mit Honig, und als er davon genossen
hatte, schrieb er: diess ist die Tante der Heilung (hoc est am ita medici).
Zum dritten kam er zu der Grube mit Wein und trank daraus, so viel er
konnte, und wurde fröhlich und sagte : diess ist ein streitsüchtiger und menschen-
mörderischer Trank. Als er nun hier berauscht war durch den Wrein und fröhlich

wurde, fieng er an hin und herzulaufen und über die Grube zu springen,
in die er bald hineinfiel. Da kamen denn bald die Diener und Wächter des

Königs und fiengen ihn und führten ihn vor den König. Der König aber fragte
ihn eifrig nach den einzelnen Kräutern und ihrer Wirkung, der Hippocentaur
aber antwortete ausführlich und anständig. Und all dies wurde aufgeschrieben
und notiert von einem Notar in Gegenwart des Arztes Meister Hippocrates.
Dieser Hippocrates nun erprobte die einzelnen Kräuter und ihre Wirkungen
als richtig zu verschiedenen Malen. Doch war er habsüchtig (cupidus) und
machte ein Geheimnis aus seinen Diagnosen (oecultavit sentenciam
suam), weil er nicht wollte, das irgendwer ihm gleich sei, von denen die nach

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXIV (1935) 5



66 Miszellen — Mélanges

seinem Tode kämen. Als der Tag seines Todes erschien, hiess er, seine Arzneibücher

zu sich ins Grab legen, was auch geschah. Nach einiger Zeit gieng
der König vorbei und sah das Grab des genannten Meisters. Er sagte es

dicentem est) dem vorgenannten (prenotati) getreuen Arzte Prmio-
nosius, durch den die geheimen Kräfte und Tugenden der Pflanzen geoffenbart

worden sind; denn, was ein böser Mensch geheim halten wollte, das hat
der gnädige und barmherzige Gott durch den genannten getreuen Arzt dem

Menschengeschlecht zum Nutzen ihrer Gesundheit offenbaren lassen, dem Ruhm
sei und Ehre in alle Ewigkeit Amen."

Es ist ein merkwürdiger Zufall, dass die drei mittelalterlichen, dem

Hippokrates zugeschriebenen Arzneibücher sich alle in der Schweiz befinden.
Das älteste, noch dem 12. Jahrhundert zugehörige in Zürich (Cod. 58 der
ehemaligen Wasserkirchenbibliothek) beginnt : Hiebeginnetdazarzinbuoch
ypocratis, daz er het gesribin widir allen den suhtin, die der
mugin irwahssin in allen dem mennisclichem libe (Graff, Diu-
tiska II, 269 ff. Pfeiffer, Zwei deutsche Arzneibücher aus dem XII. und

XIII. Jahrhundert. Wien 1863. WSB. 42. S. 110 ff. K. Hofmann, Verbesserungen.
MSB. 1870, S. 511 ff.). Das Berner Arzneibuch zeigt in seinem deutschen Teil
deutliche Berührungen mit dem Züricher, sodass sie offenbar teilweise auf das

gleiche lateinische Original zurückgehen. Das Basler Arzneibuch (B, XI, 8.

Fo. 136) kommt in seinem Prolog noch näher an den Schluss unseres bernischen
heran: Do ypocras der arzot sterben solte, dohiesersine arcen-
bvoch legen in sin grap vnder sin houbet. Dar noch fuor ein
keiser da für vnd wände es shatz were vnd hies es vf dvon do
vant er die bvch da vnder was eines das gap er zelesene dem
arzate promodosio, dar ar (1. an) stunt gescriben dis buechelin.

Wer dieser Arzt Prmionosius oder Promodosius, dem wir die

Veröffentlichung der Papiere des Hippokrates verdanken, gewesen sein mag,
ist mir nicht gelungen festzustellen. Das Basler Arzneibuch zeigt in seinem

Anfang wirklich nahe Berührungen mit dem 5. Kapitel der Aphorismi des

Hippokrates. Basler und Berner Arzneibuch bringen beide die mir sonst
unbekannte Nachricht, dass Hippokrates sich seine Aufzeichnungen habe ins Grab

mitgeben lassen. Den Ruf berufsneidischer Gesinnung scheint er schon im
Altertum besessen zu haben, da von ihm berichtet wird, er habe den Tempel
des Asklepios angezündet, nachdem er die dort vorhandenen Krankengeschichten
kopiert habe, um allein in deren Besitz zu sein. Im Mittelalter wird noch

dazu gefabelt, er habe aus Konkurrenzneid seinen eigenen Neffen Galen

gemordet, dessen Tod aber, als des einzigen, der ihm hätte helfen können, sehr

bedauert, als er selbst krank wurde (s. A. Keller, Dyocletianus Leben von
Hans von Bühel, Quedlinburg und Leipzig 1841, S. 60). Dass er hier an den

Hof Alexanders des Grossen versetzt wird, beruht auf missverstandener,
antiker Tradition, insoferne als sein Enkel Hippokrates IV. wirklich als Leibarzt
der Roxane am Hofe Alexanders weilte. Antik ist auch die Herkunft des

Kentauren durch Vermischung einer Frau mit einem Hengst (s. Mannhardt,
Antike Wald- und Feldkulte 82 f.) und seine Kenntnis der Heilpflanzen, wie
sie etwa Cheiron dem Achill übermittelt.

Mit unserer ersten Fänkensage teilt nun unser Berner Prolog den Zweck
der Gefangennahme des Waldgeistes, die Kunde von den Heilpflanzen zu
erlangen. Nur in diesen beiden Fassungen der weit verbreiteten Sage finden



Miszellen — Mélanges 67

wir diese Übereinstimmung. Hingegen stimmt der Prolog mit der zweiten

Fänkensage in der Mehrheit der Gruben überein, wobei unser Prolog mit der
dritten milchgefüllten Grube allerdings abweicht, hingegen der Met der zweiten

ursprünglicher ist als der Branntwein der Fänkensage. Auch durch die Fesselung

steht der Prolog der zweiten Sage näher.

Wir haben allen Grund anzunehmen, dass unsere Fänkengeschichten
echte antike Tradition fortsetzen, wie wir es sonst in wenigen Fällen

beobachten können. Ist doch Fänk wohl nichts anderes als Kurzform für die sonst
vorkommende Bezeichnung Salvang für den wilden Mann, und dies die

Fortsetzung des antiken Silvanus. Nicht von diesem, sondern von Picus und Faunus
berichtet die römische Sage, wie König Numa sie gefangen genommen habe.

Das Geheimnis, das sie verraten sollen, ist aber das, wie man den Blitz sühnen

soll, und nur einerlei Trunk, der des Weines, findet sich an der von ihnen

aufgesuchten Quelle. So erzählt Arnobius nach den Annalen des Valerius Antias
(Contra Nationes V, 1), wenig abweichend Plutarch (Numa 15) und Ovid (Fasti
III, 289 ff.). Unsere rätische Silvanuslegende zeigt ihre Selbständigkeit in den

Zügen, die sie mit den anderen Traditionen vom Fang des Waldgottes gemein hat.
Einen Kentauren als Vertreter des Waldgeistes kenne ich nur noch in

der Erzählung der altrussischen Bibel, der sogenannten Palaea, von der

Erwerbung des Schamir, jenes steinsprengenden Würmleins durch Salomo (F.Vogt,
Salman und Morolf. Halle 1880, S. 213ff.): Salomo will den Kitovras (d. i.

Kentauros) kennen lernen. Er lässt einen eisernen Strick und ein eisernes

Halsband schmieden und schreibt den Namen Gottes darauf. Er schickt seinen

tüchtigsten Bojaren mit Knechten aus. Sie kommen an den Ort, wo drei Brunnen

sind, Kitovras war noch nicht da. Sie leeren die drei Brunnen und verstopfen
deren Quellen mit Schafwolle, dann füllen sie zwei mit Wein, den dritten mit
Met. Als er durstig war, kam Kitovras. Er sagte beim ersten Brunnen: wer
Wein trinkt, wird nicht weise davon. Beim zweiten aber: der Wein erfreut
des Menschen Herz. Und da trank er alle drei Brunnen aus und schlief ein.
Da fesselte ihn der Bojare und führte ihn mit sich. Salomo erfährt nun von
ihm alles, was er über den Schamir wissen will.

Beachtenswert ist, dass nur hier wie in unserem Berner Prolog nicht
nur von dem Kentauren, sondern auch von den drei (statt zwei) Brunnen die
Rede ist. Der Kentaur weist uns darauf, dass wir es mit griechischer
Überlieferung zu tun haben. Ebenso in einer andern Version, die uns in lateinischer
Prosa und in deutschen Versen des 12. Jahrhunderts überliefert ist. In dieser
ist in echt mittelgriechischer Weise, die sich noch heute in allerhand Märchen
und Volksliedern der Balkanvölker geltend macht, der drakos anstelle des

Dämons getreten, ist aber nicht als Tier sondern durchaus menschengestaltig
zu denken, und spricht deshalb auch h u m a n a voce. Es wird auch eine

griechische Quelle angegeben de grecis exemplaribus (Anz. f. deutsches
Altertum 44, 97). Heronimus archely (Lob Salomos. Waag, Kleinere
deutsche Gedichte des XI. und XII. Jahrhunderts, 2. Aufl., S. XXVIII), d. i.
wohl Hieronymus Archeologia, worunter Kelle (Geschichte der deutschen

Literatur von der ältesten Zeit bis zum 13. Jahrhundert 11, 121. 322 f.) die

antiquitates Phoenicum eines mehrfach von Josephus Flavius, später
auch von Hrabanus Maurus citierten Hieronymus von Egypten versteht. Auch
hier finden wir die Dreizahl der Brunnen, aber nur Wein und Met als ihre
Füllung und den Schamir als Ziel.



68 Miszellen — Mélanges

Der Schamir wird von Salomo auch erworben im Tractat Gittin des

Talmud. Der Dämon ist aber hier der aus dem Buch Tobias bekannte Asch-
medai (Asmodeus), es ist auch nur von einer Grube mit Wein die Rede. Doch
stimmt wieder das anfängliche Sträuben des Dämons und dass er zwei
verschiedene Sprüche spricht, was eigentlich zwei Gruben voraussetzen würde.

Es bleibt noch eine Gruppe von griechischen Erzählungen, in denen der
Naturgeist der Silen ist, sein Gegenspieler in zwei von den Quellen König
Midas von Phrygien, das Ziel die Erlangung irgendeiner Weisheit. Die älteste

Quelle ist Bakchylides (s. Rhode, der griechische Roman S. 204), bei dem

Historiker Theopomp berichtet er von einem Reiche Utopia, bei Vergil (Bucolica

VI, 13 ff.) von den Geheimnissen der Wreltschöpfung, bei Cicero (Tuscu-
lame qusestiones I, 48) von dem Elend des menschlichen Daseins. Bei Vergil
ist von keinem König die Rede, sondern Hirten fesseln den Berauschten ohne

höheren Auftrag, was mit unseren Fänkensagen übereinstimmt. Es ist nur
von Wein als einzigem Getränk die Rede.

Wir haben einen komplizierten Sachverhalt vor uns. Die beiden Fänkensagen,

die weisheitsbeflissene wie die arzneikundliche haben ihre Wurzeln im

Altertum, und man kann nicht sagen, dass die eine oder die andere eher das

Ursprüngliche bewahrt habe. Das Pestrecept, aber ohne die Vorgeschichte,
wird auch sonst von den wilden Männlein mitgeteilt: Herzog, Sagen 44.

Gempeler I, 87. Lütolf 126. Vonbun 132. Wallis 136 f. Rochholz, Zs. f. d.

Myth. 4. 147. Alpenburg 345 f. Heyl, Volkssagen aus Tyrol 84. 145. 240.

Fesselung des wilden Mannes, aber ohne Pointe, teilt Rochholz, Aargauer
Sagen I, 320 f. aus Chur mit.

Bern S. Singer.


	Eine Bündner Fänkensage

