
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 33 (1934)

Artikel: Das Tanzlied der Tänzer von Kölbigk

Autor: Meier, John

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-113129

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-113129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


152

Das Tanzlied der Tänzer von Kölbigk

von John Meier, Freiburg i. Br.

Lateinische Quellen des 12. und 13. Jahrhunderts berichten
nachstehende merkwürdige Geschichte:

In der Christnacht des Jahres 1020 versammeln sich auf
dem Kirchhof des Dorfes Kölbigk an der Wipper in Anhalt
eine Reihe junger Leute, um unter Führung des Gerief für
einen ihrer Genossen die Tochter des Priesters, Ava mit
Namen, zu rauben. Zwei Mädchen, Wibekin und Merswind,
schicken sie in die Kirche um Ava herauszulocken, was auch
gelingt. Bovo ordnet dann den Reigen, dessen Führer Geriet
ist, und dieser beginnt das Lied:

Equitabat Bovo per silvam frondosam,
Ducebat sibi Merswinden formosam.

Quid stamus? Cur non imus?

Gesang und Lärm der Tanzenden dringt in die Kirche,
wo der Priester den Gottesdienst begonnen hat und stört die
heilige Handlung. Der Priester tritt in das Portal der Kirche
und sucht die Tanzenden zu bewegen, von ihrem gotteslästerlichen

Beginnen abzulassen. Vergebens Er schickt den Sohn,
die Schwester aus dem Kreise zu lösen, aber der Arm, den
dieser ergriffen, bleibt in seiner Hand, kein Tropfen Blut
fliesst vom Körper des Mädchens, und fest ist sie der Runde der
Tanzenden weiter verhaftet. Immer von neuem tönt der laute
Gesang und der Lärm der Tanzenden. Da bittet der Priester
in heiligem Zorn den Patron der Kirche, den heiligen Magnus,
sie zu strafen, und o Wunder!, ein ganzes Jahr müssen sie mit
dem gleichen Lied sich im Kreise drehen und können die
Hände aus der gegenseitigen Umschlingung nicht lösen. Endlich

nach Jahresfrist, wieder in der Christnacht, werden sie

erlöst und taumeln in die Kirche, wo zwei der Tod ereilt
und die übrigen vor den Stufen des Altars mehrere Tage im
Schlaf verbringen. Nach dem Erwachen zerstreuen sie sich
in alle Lande, aber tragen die Zeichen ihrer Strafe, ein Zittern
der Glieder und andere Gebrechen, sichtbar mit sich. Den
Gläubigen erzählen sie ihre Missetat und deren Sühne oder
geben ihnen einen aufgezeichneten Bericht ihres verbrecherischen

Tuns und erbitten von ihnen das Almosen. Alle



Das Tanzlied der Tänzer von Kölbigk 153

Gnadenstätten suchen sie auf, und einigen von ihnen wird
auch endlich Heilung zuteil.

Edward Schröder hat zuerst das wertvolle Denkmal
eingehend behandelt ') und seine Überlieferung gewürdigt. Auf ihm
fusst in der Hauptsache die nachstehende Darstellung, für die ich
die Kenntnis von Schröders Ausführungen voraussetzen muss.

Von den vorhandenen drei Berichten, die auf das 12.

Jahrhundert zurückgehen, sind I und II auf nichtdeutschem, III
auf deutschem Boden aufgezeichnet, aber die in ihnen
auftretenden Namen der Personen zeigen in allen Fassungen fast
durchweg deutsche und zwar niederdeutsche Formen, wie
Edward Schröder im einzelnen überzeugend nachgewiesen hat,
und dürften daher mit Sicherheit auch auf deutschen Ursprung
des Urberichtes weisen, auf den alle genannten Fassungen
zurückgehen.

Für diese Annahme eines Archetypus, aus dem sämtliche

Berichte geflossen sind, spricht auch der Wortlaut einer
stark verblassten Erzählung des Ereignisses, die auf Irin g
von St. Blasien zurückgeht und in dem Liber constructionis
monasterii ad s. Blasium enthalten ist, der im Archiv des Stiftes
St. Paul im Lavantthal (XXV d 74 neu 25. 3. 8a, Fol. 29)
aufbewahrt wird.2) Ich lasse den Wortlaut hier nach dem

Original3) folgen:

[p. 29r]. Est quedam insula oceani in extremis partibus
occidentis sita ad septentrionalem plagam, in qua semel cele-

britate dedicationis ecclesie cuiusdam instante, multitudo magna
populi utriusque sexus atque etatis convenerat. Sed quia ad
divinum officium verbum que dei audiendum, sanctorumque

') Edward Schröder, Die Tänzer von Kölbigk. Ein Mirakel des 11.
Jahrhunderts. Zs. f. Kirchengeschichte 17 (1897), 94 ff. (Schröder A). — Edward
Schröder, Das Tanzlied von Kölbigk. Nachr. von der Ges. der Wiss. zu
Göttingen 1933. Philolog.-Hist. Klasse S. 354 ff. (Schröder B). — J. Steenstrup,
Historisk Tidsskrift 9. R. 1, 238 ff. (Kobenhavn 1918-20). — A. Heusler, Über
die Balladendichtung des Spätmittelalters namentlich im skandinavischen Norden.
Germ.-Rom. Monatsschrift 10 (1922), 23 f. — P. Verrier, La plus vieille
Citation de Carole. Romania 58 (1932), 380 ff. — Weitere Literatur ist in den

genannten Fchriften und auf den nachfolgenden Seiten angeführt. — 2) Da
E. Schröder auf diese Fassung, die manches Interessante bietet, nicht eingeht,
soll sie im Folgenden genauer gewürdigt werden. — 3) Das Original ist nicht,
wie Mone (Quellensammlung zur bad. Landesgeschichte 4 S. 76) angibt, 1768
verbrannt, sondern findet sich in St. Paul, worauf mich liebenswürdigerweise
Herr Dir. Dr. Preisendanz (Karlsruhe) hinwies. Herrn Dekan P. Thiemo Raschl
(St. Paul) verdanke ich eine Collation des Abdruckes Mones mit dem Original
und möchte ihm für seine Freundlichkeit auch hier herzlich danken.



154 John Meier

auxilium pro absolutione peccaminum implorandum occur-
rere debuerant, illis utilibus omissis, ad ludicra diabolica
totis viribus inhianter sese convertunt ad lusumque choree
unanimiter concurrunt iuxta ecclesiam, absque ulla sacri loci

io reverentia diaboli voluntatem peragentes. Quod videns sacerdos,

qui ad celebrandum divinum mysterium convenerat, ro-
gabat eos ab incepto opere desistere, dicens, non expedire
eis, ut contempto dei verbo divinisque sacramentis ipsis salta-
tionibus iocisque inconvenientibus deservirent et illis in stul-

i5 titia sua permanentibus, sacerdos videns, quod nihil proficeret,
non diu moratus ad explendum divinum opus se préparât.
Cum vero post inchoatum officium ad hoc ventum esset, ut
post lectum evangelium verba exhortationis populo recitaret,
sonus iubilantium plaususque saltantium risusque iocantium

20 iuxta summarium*) in atrio ecclesie interrumpens vocem eius,

propositum suum multum impediebat. Qui missis multis le-
gatariis, ut a servitio diaboli désistèrent, ad audiendumque
verbum dei in ecclesiam convenirent, demandavit. Qui nec
venerunt, nec venire voluerunt.

25 Tunc sacerdos super talem eorum contumaciam indig-
natus, convertit se ad dominum, intentisque precibus miseri-
cordiam domini implorabat, ut quia noluerunt ecclesie limina
sponte humiliati ad audiendum verbum dei ingredi, ad cor-
rectionem fidelium faceret in eis tale miraculum, ut necesse

30 haberent, per multum tempus prope ipsam ecclesiam non
sponte presentialiter dampnati circuire, quod et ita eis con-
tigit. Denique pro pena peccaminum ipsorum extemplo vere,
nec mora, prefate ultionis pena sunt multati. Nam LXXII
homines dinumerantur in circulo choree, qui iam plus quam

35 trecentos annos nocte dieque sunt ludentes, cibum potumque
non sumentes, non sompnum capientes, et quod adhuc magis
mirum est, tam leti et alacres sunt, ac si eodem momento
illuc concurrissent, cum se ipsis, quidquid volunt, loquuntur
et iocantur, ad alios vero quoslibet advenientes nihil omnino

40 loquuntur. Vestimenta eorum cum ipsis calceamentis integra
et incorrupta persévérant. Inter hos matronam quandam no-
tavit, que lasciva choreis ludentium se cum duobus filiis
totidemque filiabus suis miscuerat. Ex una parte consertis
manibus ducebat eam maior filius, gladio accinctus, calcaria

45 habens in pedibus, sicuti illuc equitaverat, filia vero iam nu-
J) Vordach über dem Eingang der Kirche (Mone).



Das Tanzlied der Tänzer von Kölbigk 155

bili ex altera parte eam ducente. Choraula autem in medio

preambulus ibat, pedibus plaudebat, ore iubilabat, virgam1),

quam in manu gestabat, ad quam etiam chyrotecas suas sus-

penderat, in altura iaciebat et in manibus recipiebat. Sic
miser cum miseris ex merito impietatis sue citius domino ßo

vindice tam ipse, quam ceteri penas reatus sui luerunt.
Huius ordinem rei non quilibet dubius relator, sed

ipse fidelissimus vir nobis sepius narrare solitus fuit, qui
quinque vicibus se illuc venisse et ea omnia proprijs obtu-
tibus conspexisse verissime contestatus est. Hactenus de vita 55

peregrinationeque deo dilecti vetustissimi peregrini, pauca de

pluribus loquens, modo ad finem eius reducam styl um.

Der Erzähler dieses Berichtes, Iring, hat seit seinem
17. Jahre die ganze damals bekannte Welt als Pilger
durchstrichen, von einer Stätte zur andern wandernd und niemals
länger als eine Nacht an einem Ort verweilend. Er hat dies

80 Jahre hindurch betrieben und ist als gebrechlicher müder
Mann mit 97 Jahren nach St. Blasien gekommen und dort
bis zu seinem Tode, dessen genauen Zeitpunkt wir nicht
kennen, der aber wohl um 1190 fallen2) muss, geblieben.

In St. Blasien hat er den Mönchen von seinen Wanderungen

erzählt und sicherlich, trotzdem er wohl in Wahrheit
weit herumgekommen ist, dabei weidlich aufgeschnitten. Doch
schildert ihn die St. Blasianer Überlieferung als einen
zuverlässigen und wahrheitsliebenden Menschen, dessen innere
Vortrefflichkeit auch noch durch eine Wundererscheinung bei
seinem Tode bezeugt wird.

Dieser Bericht3) ist in den Liber constructions, der nach
Schrift und Einband dem frühesten 15. Jahrhundert angehört
(Dekan P. Raschi), nach einer älteren und spätestens aus

') Der Leitestab des Tanzführers. Vergi. Peter wolte Uetelgozen han
erslagen, Do er in den leitestap vor (in) sach tragen. MSH. 3, 200» Str. 5

und weiter noch die S. 163 Anm. 1 zitierten Bilder aus dem Hortus deliciarum,
auf denen der Vortänzer gleichfalls einen Stab trägt. — 2) Das Todesdatum
ergibt sich aus der Tatsache, dass das Fest der Apostelfürsten Simon und Juda
an jenem Tage auf einen Sonntag gefallen sei, was bei den in Frage
kommenden Jahren nur 1184 und 1190 (ausserdem noch 1173 und 1174) der Fall
war, wie Mone S. 116 Anm. bemerkt. Unrichtig sagt Mone, der den Text
nach einer St. Pauler Abschrift druckt, a. a. O. S. 112 Anm. +, Iring sei 1179
oder 1184 nach St. Blasien gekommen und dort 97 Jahre alt gestorben. —
3) Er ist ein charakteristisches Beispiel, wie stark in mündlichem Umlauf schon

gut 100 Jahre nach dem Geschehnis die Dinge umgestaltet wurden.



156 John Meier

dem Anfang des 13. Jahrhunderts stammenden Quelle
aufgenommen und wohl als zuverlässige Wiedergabe der Erzählung
Irings zu betrachten1).

Diese tritt mit dem Anspruch auf völlige Glaubwürdigkeit
auf, hat doch Iring, wie von ihm oben Z. 54 f. gesagt

wird, Alles nicht nur einmal, sondern fünfmal gesehen. Der
Angabe, dass eine nördlich gelegene Insel der Schauplatz der
Begebenheit gewesen sei, begegnen wir auch in einer schwedischen
Version des Tanzwunders aus dem 13. Jahrhundert, die in
einer Handschrift des 15. Jahrhunderts enthalten ist2). Hier
sind die Orkaden (Orkney-Inseln) an der Nordspitze von
Schottland der Schauplatz, und es ist durchaus möglich, dass

sie auch von Iring gemeint sind, denn er hat sie wohl
gesehen, wenn von ihm gesagt wird, verum plures sunt insule
in mari, ad quas ipse pervenerat. ut oceani occidentis
insule, que a Scottorum gentibits incoluntur (Mone 14 Cap. 23;
allerdings hat er auch Britannien aufgesucht).

J) Zweimal wird in der Erzählung auf direkte Überlieferung Irings an
Klosterangehörige oder auf Klosterangehörige als Zeugen von gewissen Ereignissen

hingewiesen : Inter hec non esse silentio pretereundum reor quoddam
mirabile factum, nobis quidem ab his, qui interfuerunt, relatum Cap. 18, De quibus
tamen, si quis piene cognoscere velit, alios huius rei notiores, qui adhuc super-
sunt, studeat percontari Cap. 24. — 2) George Stephens, Ett fornsvenskt Legen-
darium 2 (Stockholm 1858), 876 ff. (Steenstrup a. a. O. S. 241). Schon Schröder
B S. 360 Anm. 1 macht darauf aufmerksam.) Durch eine schwedische
Übersetzung des Seelentrostes (Schröder A S. 154) wurde die Geschichte auch
in nordischen Volkskreisen bekannt und fand ihren Widerhall in der Volkssage.

E. Seemann weist mich darauf hin, dass Olav Algot Ericsson (Folkminnen
och Folktankar 15 [1928], 92 ff. einen solchen sagenhaften Niederschlag unsrer
Geschichte berichtet. Weiter wird in Hardanger (Norwegen) eine Sage erzählt
(Feilberg, Ordbog Tillseg 92a), die wohl ein, wenn auch undeutlicher Reflex unserer
Geschichte ist. Ich gebe sie nachstehend im Wortlaut wieder, da das betreffende
Werk sehr selten ist (eine Abschrift verdanke ich der Freundlichkeit Reidar
Th. Christiansens in Oslo) : I gamie dage var der engang en prsest i sognet,
som var saa overordentlig dygtig og gudfrygtig, at han nsesten künde gjare
mirakler. Engang blev der saaledes holdt et bryllup, blandt hvis deltagere
der var en flok gutter og jenter, som var saa stolte og letsindige, at de en-
dog tog til at danse inde paa kirkegaarden. Det blev sagt til dem, at dette
var en blodig synd, men de dansede og hovmodede sig like fuldt. Da blev
preste harm og bad Vorherre straffe disse grove syndere, som saaledes kraen-
kede kirkens hellighed og de d0des hvilesteder. Han onskede at de skulde

maatte gaa i syv aar, og danse uafladelig og uden hvile der paa kirkegaarden,
og i alle denne tid ikke faa andet at drikke end det vand som dryppede af

kirketaget. Prestens ord var saa msegtigt, at det blev som han havde sagt.

(Th. S. Haukenìes, Natur, Folkeliv og Folketro i Hardanger. Anden del. Graven,

Hardanger 1885, p. 77). Eine genauere Nachforschung, zu der ich augenblicklich

nicht im Stande bin, würde sicherlich noch manches Hierhergehörige
auffinden lassen.



Das Tanzlied der Tänzer von Kölbigk 157

Gewiss folgt Iring in seiner Erzählung mündlicher
Tradition (vergi, auch S. 162, Anm. 2) und hat sie sicher auch
selber noch weiter ausgestaltet, so wenn er von seinem
fünfmaligen Besuch der Insel, von 72 Tanzenden, von der mehr
als dreihundertjährigen Dauer ihres Tanzes spricht. Auch die
Verflüchtigung von bestimmten Angaben und von Personennamen

und Tatsachen legt das Gleiche nahe : kein Name
einer der handelnden Personen wird genannt, nichts vom
Raub der Priestertochter, von dem Ausreissen des Armes,
nichts vom heil. Magnus (für den Gott selbst eintritt), von
der Erlösung und den weiteren Schicksalen der Tänzer wird
hier berichtet. Aber trotz alledem scheint durch die
Darstellung noch die frühere schriftliche Quelle durch1): der Tanz
findet in atrio ecclesie statt (Z 20 II, 37; III, 4, während
I, 9 in cimiterio hat). Es heisst u. a. plus quam trecentos annos
nocte dieque sunt ludentes (Z 35) oo carmen nodes et dies
incessabiliter girando per continuum redintegravimus annum
(II, 13); cibum potumque non sumentes, non sompnum capientes
Z 35 f. oo non manducavimus neque bibimus nec sompnum
cepimus (I, 38), nec comedimus, nec bibimus, nec dormivimus
(II, 82), non manducantes neque bibentes (III, 40); tam leti et
alacres sunt, ac si eodem momento Ulne coneurrissent (Z 37f.) oo
nec lassati sumus circulationis diuturnitate (II, 87); vestimenta

eorum cum ipsis calceamentis integra et incorrupta persévérant
(Z 40 f.) oo vestimenta nostra et calciamenta non sunt attrita (I, 42),
non sunt attrita vestimenta nostra (II, 89), non scissuram in
calciamentis vel in aliis vestimentis habentes (III, 42); sonus
iubilantium plaususque saltantium risusque iocantium inter-
rumpens vocem eius propositum suum multum impediebat (Z 19f.) ^
primam missam inchoaverat, sed heul ita nostra cantilena im-
pediebutur, ut idipsum inter sacra verba personaret (I, 10);
consertis manibus (Z 43 f.) oo conserimus manus (II, 36).

Während in III, 113fT. der Priester die Tanzenden dreimal
auffordert, abzulassen, und in II, 56 den Sohn schickt, die
Schwester zurückzuholen, heisst es Z. 21 f. missis multis legatariis.

Es scheint aus dem allem hervorzugehen, dass im letzten
Grunde eine schriftliche Quelle lag, die, da sie bald zu der
einen, bald zu der andern erhaltenen Fassung stimmt, auf
keine von ihnen zurückgehen kann, sondern auf eine andre

*) Ich zitiere hier die Fassungen I—III nach E. Schröders Abdruck in A.



158 John Meier

stark entstellte Weiterbildung des Archetypus, die allerdings
wohl II am nächsten steht.

Die am Schluss des Berichtes gebrachte Erzählung von
der Alten, die mit zwei Söhnen und zwei Töchtern am Tanze
teilnimmt, hat in der eigentlichen Geschichte keine
Entsprechung *) und ist offenbar durch den Typus von Tanzliedern
mit den Figuren der lebenslustigen Alten und des in ritterlicher

Ausrüstung einherstolzierenden Bauern neu
hineingebracht worden. Die Alte ist Blut vom Blut der Gestalten
Neidharts von Reuental (3, Iff.; 4, 31 f.; 9,36; 20, 8ff.;
Pseudoneidhart XXXV, 11 ff.; L, 6ff.), die aber nicht dessen

alleiniges Eigentum sind, sondern ebenso der Spielmannsdichtung

angehören, wie Carm. Bur. Nr. 54: anus licet vetula,
mire petulatur, lasciva juvencula cum sie recreatur und Nr. 114
et sub tilia ad choreas venereas salit mater, inter eas sua filia
zeigen. (Siehe weiter auch unten S. 162 die Stelle aus der
Chronik von St. Trond.)

Wenden wir uns nun zu der Liedstrophe, die allein in
der Fassung II mitgeteilt wird. E. Schröder nimmt auch
für sie deutsche Herkunft an, während Verrier, wie schon
früherG. Parisund J. Steenstrup2), für französische Herkunft
eintreten. Wesentlich ist für die Beurteilung dieser Frage, ob

man die Strophe für improvisiert oder jedenfalls für die Köl-
bigker Vorgänge gedichtet hält oder nicht. E. Schröder3),
Kögel, Ehrismann, Vogt, Heusler u. a. neigen zum ersteren,
während Verrier der Meinung ist, sie sei durch Ordericus
Vitalis, der seiner Meinung nach II nicht nur geschrieben,
sondern auch verfasst hat, dem Liederschatz seiner Heimat
entnommen, um die künstlerische Wirkung seines Berichtes
zu erhöhen.

') Ich möchte persönlich der Ansicht sein, dass ursprünglich eine ganz
verdunkelte Erinnerung an die Worte equitabat Bovo und ducebat der
Tanzstrophe und ein Verhören von Ava aus den anklingenden anus, avia, avita für
den Erzähler der Anlass war, sich die obige Geschichte, die nicht hergehöriges
Neue bietet, zusammenzufabulieren. Aber diese Meinung ist nur gefühlsmässig
begründet und nicht zu beweisen. — 2) Die Beziehung unsrer Strophe zu dem
Frauentanz in der Wochenstube mit dem Bovi, die Steenstrup (a. a. 0. S. 236 ff.)
annimmt, halte ich, wohl in Übereinstimmung mit Sverker Ek (Studier tili
den svenska folkvisans historia S. 23 f.) nicht für gegeben. — 3) In A S. 151 f.
hat er allerdings noch anders geurteilt, aber seither, wohl unter Heuslers
Einfluss, die oben geschilderte Ansicht angenommen.



Das Tanzlied der Tänzer von Kölbigk 159

Prüfen wir daraufhin das vorliegende Material, so heisst
es in der Strophe equitabat Bovo, was in den tatsächlichen
Verhältnissen nicht begründet ist, und als Name der Gefährtin
begegnet Merswindis (in I tritt Mersint unrichtig als Tochter
des Priesters auf), während in Wirklichkeit die Priestertochter
Ava für einen der Gesellen geraubt wird. Warum aber wird
Merswindis in der Strophe genannt, während es doch eine

Leichtigkeit gewesen wäre, sie so zu gestalten, dass der Name
Ava eingeführt werden konnte? Wir werden daher keine
Improvisation oder kein auf das Ereignis neu gemachtes Gedicht
eines der Beteiligten annehmen, sondern es für ausgemacht
halten, dass ein dem Vortragenden bekanntes Lied hier
verwandt wurde, weil es die Namen zweier Teilnehmer brachte
und dadurch wie durch das ähnliche Vorkommnis eines Frauenraubes

einen gewissen Zusammenhang mit dem tatsächlichen
Geschehen darstellte. Dafür könnte auch sprechen, wenn es

in II (37 ff.) heisst: Ductor furor is nostri aliud ens fatale carmen
orditur Gerlevus, was doch wohl nichts anderes besagt, als
dass Gerief auf den Vorgang anspielend das Lied anstimmte.

Die vorgetragene Strophe war aber weiter der Bestandteil

eines längeren1) Liedes, nicht aber eine selbständige
Strophe, „Kleinlyrik". Das geht deutlich aus den Berichten
selbst hervor: die Tanzenden setzen während längerer Zeit
Tanz und Lied fort (non intermittimus cuntilenam perpetuare.
Semper vero insuliabat nostre pene cantilene regressus, wo wegen
des Sinnes des Refrains dieser besonders hervorgehoben wird
H 74ff.), sie tanzen während des nächtlichen Gottesdienstes
(nocturnalia sacra) und setzen den Tanz noch während der
ersten Messe fort (II, 45), sie weigern sich trotz dreifacher,
in Absätzen erfolgender Mahnung des Priesters von ihrem
Tun abzulassen, donec cantilena finita esset (III, 16). Die
Teilnehmer verspotten die Worte des Priesters, und es heisst von
ihnen: perstitimus cantantes (I, 16).

Da man nicht annehmen kann, dass während der ganzen
Zeit immer die gleiche eine Strophe gesungen wurde, werden wir
es als sicher betrachten müssen, dass es ein längeres mehr-
strophiges Lied2) war, von dem nur der Anfang angeführt wurde.

') Auch Steenstrup (a. a. 0. S. 245; 247) nimmt die angeführte Strophe
als Teil eines längeren Liedes. — 2) Wenn Heusler (a. a. 0. 24) von der
Kölbigker Strophe sagt 'Es ist ausgeprägte Augenblicksdichtung. Ein oder
•ein paar weitere Gesätzlein mögen das Augenblicksbild ausgeführt haben z u



160 John Meier

Und zwar war es, wie wir bereits sahen, wohl eine auch sonst
bekannte Ballade, die wegen der Ähnlichkeit des Vorgangs
und des Anklingens zweier Namen hier der Vorsänger
anstimmte. Eine Ballade, die offenbar die Entführung einer
Frau darstellte1), wie auch Verrier annimmt, und deren
erste Strophe tatsächlich in Kölbigk verwandt oder erst später
dem Bericht eingefügt wurde2). Was aber besagt die
mitgeteilte Strophe inhaltlich?

Wir erfahren in ihr, dass Bovo durch den belaubten
Wald ritt und die schöne Merswindis sibi ducebat. Hier
ist sibi doch offenbar ein Dativus commodi und heisst so

viel als „für sich". Wenn die deutschen Gelehrten, die die
Strophe behandelt haben, zumeist übersetzen „mit sich" und
auch Verrier in seiner französischen Übertragung einsetzt od
sei, so ist das keine wörtliche Übertragung, sondern schon
eine erläuternde Interpretation. Ducere aliquant sibi heisst,
wie E. Schröder mit Recht hervorhebt, so viel als „sich
Jemand als Frau heimführen", kaum, wenn nicht irgendwie
noch ein Zusatz gegeben wird, wie Schröder in zweiter Linie
erwägt, „entführen". Das aber steht in Widerspruch zu der
Verwendung der Strophe in unserm Bericht und weiter auch
wohl zu der allgemeinen Art der Ballade, in deren Stoffgebiet
kaum eine solche friedliche Heimführung, sondern nur eine

Entführung Platz hat. An dem lateinischen Wortlaut hat
wohl auch Robert Manning (Schröder A S. 125) Anstoss

genommen und deshalb sibi in secum geändert. Denn eine
Änderung ist dies; das Umgekehrte, secum durch sibi zu
ersetzen, wäre niemand eingefallen. Allein wie kommt der
lateinische Übersetzer zu seiner Formulierung?

Ehe wir hierauf genauer eingehen, wird es geraten sein
die Frage, ob der dem Latein zu Grunde liegende Text deutsch
oder französisch war, zu behandeln. Verrier tritt mit G.
Paris und J. Steenstrup für ein französisches Original ein,
weil eine derartige Ballade sich in die deutsche literarische

irgend einer Spitze. Eine Strophengruppe', so kann ich bei dieser
Annahme keinen ersichtlichen Unterschied von einer erzählenden Ballade fühlen.

— *) Mit Unrecht bringt Ehrismann (Gesch. d. deutschen Lit. 1, 241) unser
Lied mit der Ulingerballade zusammen, deren tragischer Ausgang hier doch

fehl am Platze wäre. Eher wird man an eine Entführungsballade mit gutem
Ausgang, etwa die 'Sieben Mühlen' (Erk-Böhme I Nr. 40) denken. — 2) Gründe
für die ursprüngliche Zugehörigkeit der Strophe auch zu I und III führt
Schröder B S. 367 an (vergi, auch oben S. 158 Anm. 1).



Das Tanzlied der Tänzer von Kölbigk 161

Entwicklung auf keine Weise einfügen lasse, dagegen in der
französischen durchaus Platz finde, ein Einwurf, auf den wir
später eingehen wollen. Dann aber auch, weil eine wortwörtliche

Übertragung ins Französische korrekte Zehnsilbler ergebe,
während eine genaue deutsche Übersetzung in rhythmisch erträgliche

Verse unmöglich sei. Allein die Übertragung Verriers ins
Französische ist trotz seiner Versicherung keine Übertragung
„Wort für Wort". Für sibi setzt er od sei ein, er fügt, was ich
allerdings nicht betonen möchte, ein en ein und überträgt
frondosam mit verte. Weiter aber setzt er Mersendain für Merswinden
ein, welche Form Ordericus aus der französischen Form seinerzeit
für seinen lateinischen Text wieder hergestellt habe. E. Schröder
(B S. 364 ff.) hat m. E. einwandfrei erwiesen, dass eine Form
Merswindis, die die auf romanischem Boden geschriebene
Fassung I bietet, nicht von Ordericus aus einem französischen
Mersendain oder Mersent hergestellt sein könne, da das w in
dem Namen schon 300 Jahre vor der Zeit des Ordericus
verschwunden war und er kaum das Bewusstsein einer
Herkunft von Mersent, (Mersendain) aus der Form Merswindis
haben konnte. Die Form Merswinden kann daher nur aus
einem deutschen Texte in den lateinischen übernommen sein.

Damit erledigt sich die Annahme einer Herkunft aus
dem Französischen, aber wie steht es mit den weiteren
Argumenten Verriers gegen deutschen Ursprung? E. Schröder
(B S. 369) hat eine niederdeutsche Übertragung gegeben,
um Verriers Meinung als irrig zu erweisen:

Red imo Bovo thuru waid gronen,
bem imo forde Meriswith thie sconen.

Wat stad wi? wi ne gad wi?

Mit den ersten Zeilen werden wir uns vollständig
einverstanden erklären können, und red imo ist ebenso wörtlich
wie en menout bei Verrier und durch Schröder als gebräuchlich
nachgewiesen. Dagegen habe ich grosse Bedenken gegen die

Einsetzung von hem, die zwar den Vers glättet, aber mir
inhaltlich nicht tragbar erscheint. Durch die Einsetzung von
hem und weiter durch seine Stellung an stark betontem
Platze erhält das Wort ein grosses Gewicht und zwingt zu der
m. E. falschen Annahme, dass es sich um die friedlichfreundliche

Heimführung einer Frau handle, während wir schon
oben als wahrscheinlich erachtet hatten, dass ein Raub oder
eine Entführung (im Bericht: râpèrent) vorlag. Wir sahen

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXIII (1934) n



162 John Meier

aber andererseits schon früher, dass der Übersetzer die gleiche
Auffassung wie die Schröders mit seinem lateinischen Wortlaut

wiedergab. Wenn wir diese nun für falsch halten, so

muss dem Übersetzer eine deutsche Fassung vorgelegen haben,
die er in dem Sinne seiner lateinischen Übertragung missverstehen

konnte. Deshalb möchte ich annehmen, dass die zweite
Zeile ursprünglich gelautet habe:

furi imo he forde Meriswith thie sconen.

Der Übersetzer fasste, was sprachlich durchaus möglich
war, furi imo als pro se und übertrug es mit dem Dativus
commodi sibi, während der eigentliche Sinn war prae se: 'er
ritt durch den grünen Wald und führte vor sich die schöne
Merswindis1. Er hält die Entführte vor sich auf dem Pferde,
was bei einem nicht gutwilligen Folgen das Gegebene war,
während der Platz der Frau auf dem gemeinsamen Rosse sonst

gewöhnlich hinter dem Manne ist. So kommt die Tatsache der

Entführung klar heraus. Die erste Strophe der Ballade gibt
durchaus stilgemäss eine Schilderung, die den Inhalt des

Liedes präludiert. Nimmt man die von mir ausgesprochene
Vermutung an, so ist damit ein weiteres und entscheidendes

Argument für die deutsche Herkunft der Strophe gegeben.

Gegen die Annahme einer deutschen Ballade in so früher
Zeit erheben sich nun Bedenken aus der Entwicklung der
deutschen Literatur, die als entscheidend sowohl von E.
Schröder, Heusler u. a. wie von Verrier und Steenstrup
betrachtet werden. Diese Ballade, noch dazu in Niederdeutschland
beheimatet, das eine spätere literarische Entwicklung als die

übrigen deutschen Lande zeigt, würde ganz allein stehen und
keine Parallele haben. Aber ist es in Frankreich viel anders,
wo Verrier nur zwei Beispiele aus früher Zeit zu Gebote stehen?
Und weiter: Können solche Argumente bei der sicher
vorhandenen Lückenhaftigkeit unserer literarischen Überlieferung
überhaupt etwas beweisen? Man nehme einmal an, die
Aufzeichnung des älteren Hildebrandliedes wäre uns verloren

gegangen, wie würde sich dann das Bild unserer Literatur
ändern Wir wären bei einem ähnlichen Fall des Auftauchens
eines epischen Fragmentes, bei dem auch die Frage deutscher
oder fremder Herkunft aufgeworfen werden könnte, doch in
einer ganz ähnlichen Lage wie bei dem Kölbigker Lied.
Ebenso liegt der Fall bei der bekannten Notiz des Beda



Das Tanzlied der Tänzer von Kölbigk 163

über Ceedmon, die von bäuerischen, improvisierten oder
jedenfalls selbst geschaffenen epischen Liedern beim Gelage
berichtet. Auch diese Notiz steht ganz allein!

Aber Reigen mit Gesang (was gesungen wird, erfahren
wir allerdings nicht) sind in dem um 1030 verfassten Ruodlieb
(V, 92 ff.) geschildert, wo der Tanz in ganz gleicher Form wie
hier verläuft: die Frauen geben sich die Hände, und auch die
gelehrten Bären fügen sich in den Tanz ein, der durch den
Gesang der Frauen und das Brummen der Bären begleitet
wird. Ebenso tanzen Frauen, wie die Chronik von St. Trond
(zwischen 1133-1135; MG. SS. X, 309 ff.) berichtet, Männer
und Frauen einen Reigen um das feierlich herumgeführte
Schiff, woran sich auch malronarum catervae beteiligen und
der Hortus deliciarum (um 1175)l) gibt bei der Schilderung
des Tanzes der Juden um das goldene Kalb die Darstellung
eines Reigens mit dem Reigenführer, der den Leitestab trägt.
Und schon zu Anfang des 9. Jahrhunderts bietet das Reichenauer

Glossar Rd den Beleg precinebat fora sang reh
(Steinmeyer-Sievers I, 287, 34), was nicht anders zu übersetzen
ist, als „sie führte den Reihen"2). Es handelt sich um das

Siegeslied und den Siegestanz Mirjams und der jüdischen
Frauen, der in der Exodus 15, 20 f. so geschildert wird :

Snmpsit ergo Maria prophetissa tympanum in manu sua,
egressœqne sunt omnes mulieres post eam cum tgmpanis et choris,
quibus prœcinebat dicens usw. Ein Siegestanz und Siegeslied,
das seine vollständige Parallele in den Begleitworten zu dem
Liede von dem Siege Chlotars hat : Ex qua victoria carmen
publicum iuxta rusticitatem per omnium pœne volitabat ora ita
canentium, feminœque choros inde plaudendo componebant. Auch
wenn man die Notiz nicht auf das F aro li ed bezieht, bringt
sie doch Angaben, die zur Zeit der Abfassung der Vita Faronis
(2. Hälfte 9. Jh.) in Frankreich Gültigkeit hatten, und wir können
aufReigen schliessen, zu denen wohl nicht nur einzelne Strophen,
sondern ganze Lieder epischen Charakters gesungen wurden.

In diesen Zusammenhang gehören auch wohl die wine-
lief, die scribere vel mittere den Nonnen in einem Capitular

') Hortus deliciarum ed. Straub (Strassburg 1901) PI. 14. Auch auf
PL 13, wo der Siegestanz Mirjams und der jüdischen Frauen dargestellt wird,
trägt der führende Mann einen Leitestab. — 2) Vergi, garlsang, gart chorus,
wo gart wohl so viel wie Kreis bedeutet (v. Unwerth-Siebs, Geschichte der
deutschen Literatur S. 30).

ii*



164 John Meier

vom Jahre 789 streng verboten wird (Boretius 1, 63, 32fr.)1)
Denn wenn wir finden, dass wineliet mit seculares cantilenas,
rusticos psulmos, rüstigin sane, cantica rustica et inepta odo

uuinileod odo seofieod wiedergegeben wird, so wird uns dadurch
doch deutlich, dass gesungene längere (psalmos) Lieder
erzählenden Charakter (seofleod), aber mit erotischem Einschlag
gemeint sind. Das Gleiche sind wohl die orationes amatorias,
die das Indicium Clementis Cap. XX (Wasserschieben, Die
Bussordnungen der abendländischen Kirche S. 435) verbietet:
si quis in quaeunque festivitate ad ecclesiam veniens pallai tanzt)
foris aut saltai aut cantai orationes (a: cantationes) amatorias

exeommunicetur. Dabei ist zu beachten, dass es sich hier
wie in Kölbigk um Tänze an kirchlichen Festtagen handelt
und dass diese gesungenen Tänze zwar ausserhalb der Kirche
(foris), aber wohl in ihrem geweihten Bezirke stattfinden, wie
solches als Überrest des Heidentums auch imPcenitentiale
Pseudo-Theodorici Cap. XIII. § 9 (Was s ers chi e ben
a. a. O. S. 607) verboten wird. Wir wissen ja auch sonst, dass

im germanischen Heidentum kultische Tänze2) bei Gräbern
üblich sind und in christlicher Zeit weiter gepflegt werden.

Wir werden also wohl die wineliet als Tanzlieder epischer
Färbung aufzufassen haben, die zum Reigen gesungen wurden,
für welche Annahme auch die mittelhochdeutsche Bedeutung
von wineliet bäurisches Tanzlied (Neidhart 62, 33; 96, 14)

spricht. Neidhart verwendet hier höhnisch herabwürdigend
wineliet für die bäurischen, volkstümlichen Lieder im Gegensatz

zu seinen Tänzen. So treten die obigen Belege des

9. Jahrhundert neben die Reichenauer Glosse, und wir dürfen
m. E. annehmen, dass bei ihr dem Glossator der heimische
Reigen vorschwebte, als er prœcinebat mit (fora) reh glossierte.

Der deutsche Reigen ist aber identisch mit der
französischen chorolla, deren frühesten Beleg die Autobiographie des

Abtes Wibert von Nogent-sous-Coucy (Diöc. Laon) bietet,
der 1104 Abt wurde, sein Werk um 1115 schrieb und 1124 starb.

Dass es in den Nonnenklöstern des 9. Jahrh's. nicht immer einwandfrei

in erotischer Hinsicht zuging, zeigt eine Bemerkung der Synode von
Aachen vom Jahre 836, die im I. Kap. Abt. II Canon 12 meint, die Behausungen
der Nonnen seien oft eher Bordelle als Klöster zu nennen. — 2) Gerade die

Form des Reigens mit dem einschliessenden Kreise und der Form der
Umwandlung ist uralt und schon in vorgeschichtlichen Zeiten vorhanden, wo
seine kultische Bedeutung verbürgt ist.



Das Tanzlied der Tänzer von Kölbigk 165

Es heisst dort ') in einer auch für die Vorgeschichte höchst
bedeutungsvollen Stelle von den in- und ausserhalb der Kirche
befindlichen heidnischen Grabmälern: Quia enim non in morem
nostrorum ordo disponitur sepulchrorum, sed circulatim in
modum coraulœ sepulchrum unius multa ambiant, in quibus
quœdam reperiuntur vasa, quorum causam nesciunt Christiana

tempora (es handelt sich also um vorgeschichtliche
Steinsetzungen mit Graburnen).

Sehen wir noch einmal zurück, so haben wir bei der
Reichenauer Glosse, in den Berichten des Ruodlieb und der
Chronik von St. Trond, wie bei den wineliet fast ebenso

singulare Vorgänge wie bei der Kölbigker Ballade und haben
auch deshalb keinen Grund, nur wegen des Fehlens anderer
Parallelen die Möglichkeit einer längeren niederdeutschen
Tanzballade im 11. Jahrhundert abzulehnen.

') G. Bourgin, Guibert de Nogent. Histoire de sa vie (Paris 1907) p. 99.


	Das Tanzlied der Tänzer von Kölbigk

