
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 32 (1933)

Artikel: Aus dem rätischen Volksleben

Autor: Lötscher, Simon Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-113035

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-113035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


65

Aus dem rätischen Volksleben.

Von Simon Leonhard Lötscher, Sent.

Unter dem Bergvolk kann es noch sein, dass ein Mann
und eine Frau ihre Arbeit sein lassen, weil es einem
Bedrängten zu helfen gilt. Noch heute gibt es jene schwerfälligen

Bauern, die sich sehr gemächlich überlegen, ob sie
einen Regenschirm auf ihren Weg mitnehmen sollen, oder
Bauern, die immer nur stückweise erzählen, was sie mitteilen
wollen. Man hat ja Zeit, weil man sich eben Zeit nimmt,
und nur der Zeitlose kann Zeit gewinnen.

Die Häuser sind einfach und warm und aus Holz
gebaut, fast ohne Ausnahme mit der Hauptfront gegen Süden.
Jede Familie bewohnt ein Haus allein, welches aus Stube und
Wohnstube, Schlafkammer und Nebenkammer, Küche und ein
bis zwei Kellern, Vorrats- und Kleiderkammern besteht. Ein
jedes dieser echten, alten und neuen Häuser ist mit Blumen
geschmückt. Wer je durch die schmucken Dörfer des Präti-
gaus, Schanfiggs, Münstertals, Engadins usw. gegangen ist,
der hat den bunten Schmuck, die feurigen Nelken, die grünen
Geranien, die saftigen Fuchsien und Rosmarine bewundern
müssen. Aber auch im strengen Winter zeugt jede Bauernstube

vom ewigblühenden Frühling. Hier werden die
Lieblingsblumen und Pflanzen aufs beste gepflegt und im schönsten
Schmucke erhalten.

Einfach und schlicht wie ihr Heim ist auch ihre
Kleidung. Dieselbe besteht meist aus selbstgesponnenen und
-gewobenen Stoffen. Der Bauer verrichtet seine Arbeit grösstenteils

ohne Rock, in weissen oder auch farbigen Hemdärmeln.
Auch die Bäuerin sieht man heute noch ohne „Tschopen"
oder Bluse in weissen Armelstössen auf dem Felde arbeiten.
Ein möglichst weiter, faltenreicher Rock mit einer „Gstalt"
ist der Bergbäuerinnen Arbeitskleid. Ungenagelte Schuhe trägt
man hier höchstens am Sonntag, das verlangt schon das Gehen
und Stehen auf den steilen Abhängen und Berghalden.

In verschiedenen Gemeinden des Prätigaus und Schanfiggs

wohnt eine Familie nicht immer in ein und demselben
Hause. Sie ziehen nomadenartig von Ort zu Ort, vom Tal

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXII (1932) 6



66 Simon Leonhard Lotschèr

auf den Berg und von einem Berg auf den andern. So zügeln
sie von einem Haus zum andern, mit Kind und Kegel, Grossund

Kleinviehhabe, mit Huhn und Hahn, mit Katz und Hund.
Hausrat, Betten und Wäsche haben sie meistens in jedem Hause.

Alle Küchengeräte, Gefässe und Geschirre sind
einfach und stark. In vielen Orten sind Holzlöffel zum Essen

auf dem Felde nichts Seltenes. Einen „Hegel" (Messer mit
hölzernem Griff) hat jeder Bauer und beinahe auch jede
Bäuerin in der Tasche, so dass das Mitnehmen von
Tischmessern erübrigt wird. Sämtliche Gefässe wie: Eimer, Gebsen,

Gelten, Butterfässer, Milchkübel oder -Tausen sind aus Holz.

Fleisch und Speck wird hier für das ganze Jahr selbst

produziert. Es wird gewöhnlich jährlich eine Kuh oder ein

jüngerer Ochse und zwei Schweine geschlachtet. Das Rind-
und Schweinefleisch wird geräuchert und an der Luft
getrocknet und zum Teil verwurstet. Auch das Brot wird von
den Bäuerinnen selbst gebacken und zwar in der Regel für
die Zeitdauer von 3 Wochen. Mancherorts wird das frisch

gebackene Brot unter den Nachbarn ausgewechselt als „Ver-
suecher". In einigen Gemeinden des Schanfiggs und Prätigaus
darf ein Mädchen nie ein ganzes Brot anschneiden, ansonst

es ledig bleibt.
Streng und hart sind die mannigfaltigen Arbeiten dieser

Bergbauern, trotz alledem sind sie aber keineswegs mürrisch
und unzufrieden mit ihrem Los. Ihre Nahrung ist einfach
aber gut und kräftig. Die Hauptnahrungsmittel bilden : Milch,
Brot, Käse, Butter, Fleisch und Kartoffeln; aber auch besondere

Speisearten wie: Eiertatsch, Ribbel, Maluns, Pizzockel,
Plains usw. sind gebräuchlich. Bei dem Einnehmen der
Mahlzeiten sind die Meistersleute und das Gesinde am gleichen
Tisch ; denn sie wissen nichts von einem Unterschied zwischen

Herr und Knecht, weil ein Jeder den Andern benötigt. Vor
dem Essen spricht jeweilen abwechslungsweise eines der Kinder
das Tischgebet.

Die Verwandtschaf t wird noch sehr gepflegt. So werden

die Wörtchen „Base" und „Vetter" bis in den siebenten

Verwandtschaftsgrad nicht vergessen, und der Taufpate oder die

Patin werden auch im späten Alter mit „Götti" oder „Gotta"
angesprochen.

Der Familienschmuck vererbt sich jeweils auf die

älteste Tochter. Es sind dies hauptsächlich Finger- und Ohr-



Aus dem rätischen Volkslehen 67

ringe und lange, schwere, goldene Halsketten. Diese Kleinode
werden jedoch nur bei speziellen Anlässen wie an Taufen,
Hochzeiten, Tänzen, Landsgemeinden, Sänger- und Kinderfesten

getragen. In der übrigen Zeit wird dieser vererbte
Familienschmuck in einem besondern Kästchen aufbewahrt.

Ein frommes Volk wohnt in diesen Gebirgstälern. Die

Sonntage werden geheiligt, und es herrscht noch die

ehrwürdige Sitte, dass mindestens eines aus jedem Hause zur
Kirche gehen muss. Wer es nicht täte, würde gegen die
allgemeine Tradition Verstössen.

Am Sonntagmorgen, wenn sie zur Kirche gehen, schreitet

er voran und sie dicht hinter ihm nach, bedächtig und steif.
Sie haben ein schweres Gangwerk vom Pflügen. Wer sah je
einen Bauer mit seiner Eheliebsten, ausser am Hochzeitstage,
am Arm gehen? Sie gehen einher, gebeugt und still, sie sagen
sich nicht viel unterwegs ; sie haben sich nicht viel zu sagen ;

denn eines denkt des andern Gedanken. Unter gleicher Arbeit,
in gleicher Umgebung, wachsen sie auf, beide brachten Gleiches
mit in die Ehe, beide traf gleich hart Unwetter und Dürre,
beide machte gleich froh der Segen Gottes in Haus und Feld.
Kein Wunder, wenn sie so ganz und gar zwei Gleiche
geworden sind, dass eines des andern Gedanken denkt.

1. Der Hengert.
Wenn die niederen, von der Sonne verbrannten Häuser

unserer Bergdörfer eingeschneit sind, jedes Dach seine weisse

Kappe hat, der „Gutschgi" ins Land gezogen ist, an den losen
Balken rüttelt und schüttelt, dann ist einem so recht winterlich

zumute.
Was gibt es dann Schöneres, als an den langen

Winterabenden, nachdem das Tagewerk beendet ist, in der Stube

am Ofen zu sitzen, in welchem es knistert und knastert, dass

es eine Freude ist! Dann fühlt man erst, wie es „heimelig"
ist daheim bei den Seinen, unter den schlichten, aufrichtigen
Leuten, in seiner eigenen Hütte, sei sie auch noch so klein
und alt.

„Das ist schon recht so", werden mir die ledigen
Burschen und Mädchen vom Schanfigg und Prätigau antworten,
„aber am Samstag und Sonntag wollen wir nicht allein auf
dem Gutschi hocken, dann wird z'Hengert gegangen."

5*



68 Simon Leonhard Lötscher

Hengert! Wer lacht nicht auf, wenn davon gesprochen

wird, wenn er weiss, was damit gemeint ist? Die roten Wangen
der Ledigen färben sich noch röter, das Spinnrad der Nana

hält eine Weile mit seinem Schnurren inne, ihr Gesicht
erscheint jünger, ja selbst der Ehni auf der Ofenbank vergisst
das Ziehen an seiner Pfeife. Unwillkürlich denken sie alle

an etwas Schönes, Uraltes, an etwas, das schon die Urureltern

getan, und das man tun wird, solange es ledige Schanfigger
und Prätigauer geben wird.

Von der nahen Turmuhr ertönt die elfte Abendstunde.

Auf dem Dorfplatz stehen vier verschneite Männergestalten,

jede den Hut fest in die Stirn gedrückt, um sich so gut wie

möglich vor dem tobenden „Gutschgi" zu schützen.

„Heute abend gehen wir wieder einmal auf die ,Egga'
hinaus, die Lena ,planget' schon lange auf einen ,Hengert'",
sagt der Stutz-Baschli, indem er sein Gesicht dem Tobel
zukehrt und langsam dem andern Teil des Dorfes zuschreitet.
Ohne eine Erwiderung, oder gar einen Einwand — denn der

Baschli ist ja der Älteste unter ihnen, der hat zu befehlen!

— folgen ihm die andern drei durch den hohen Schnee.

Der „Gutschgi" wird immer wilder, die Burschen müssen

oft rückwärts schreiten, um atmen zu können. „Wir hätten
wohl zur Bordtrina gehen können, das wäre nicht so weit

weg gewesen; dazu butzt einen der ,Gutschgi' noch beinahe",
meint der Schneckastand-Hitsch. Der Post-Ueli gibt ihm als

Antwort einen schwachen Puff mit der Faust, indem er auf

den Vorläufer Baschli weist. Da wird der Hitsch ruhig; sie

wissen ja alle, mit dem Stutz-Baschli, dem reichsten Bauernsohn

des Dorfes, ist nicht zu spassen; was der sagt, muss

getan werden, ohne zu Widerreden.

* **

Endlich sind sie auf der „Egga" angelangt. Der Basch

klopft, er kann es ja am besten (Hat er nicht schon an so

vielen Türen gepöpperlet?), zuerst ganz sachte, sachte, dann
immer lauter, um zuletzt in ein wahres Poltern zu geraten.
Die andern drei begleiten ihn mit dem Brummen eines Hen-

gertliedes :

„Maitja tua-n-isch Türa uf,
Luag m'r plangend lang scho druf,
M'r wennd hinächt luschtig sin.

Lass n-isch lutti, bitti in!"



Aus dem rätischen Volksleben 69

Immer noch keine Antwort. Der Klopfer wird ungeduldig.

Seine Hände sind vor Kälte erstarrt. Noch einmal wird
ein Liedlein gesummt :

„Hussa isch es leid und ehalt,
Was tuasch langär schätza?
Chusch nit zua-n-isch apper bald
Schlömmer alles z'Fätza."

Wieder lautlose Stille, das nur von Baschlis eintönigem
Klopfen unterbrochen wird. Dann — nach etwa zwanzig
Minuten — hört man im obern Stockwerk eine Türe ächzen.
Eine hohe Mädchenstimme fragt: „Wer isch dunnä?" „Guet
Fründ!" antwortet der Klopfer mit verstellter Stimme. Nach
einer Weile sitzen sie in der warmen, gemütlichen Bauernstube.

Der Stutz-Baschli mit der Lena auf dem Gutschi, die
andern drei um den Tisch herum, sich zu einem Jass rüstend.
Eine Stunde später folgt die Ablösung: der Post-Ueli darf
jetzt mit der Lena auf dem Gutschi hengern, und der Baschli
macht sich an den Jasstisch.

Irgendwo schlägt es die zweite Geisterstunde. Da —
plötzlich ein Gemurmel von Menschenstimmen auf der Strasse,
vereinzelte Schritte nahen sich der Türe. Dann ein
langanhaltendes Klopfen. „Verflucht, dass man nie ,hengern' kann,
ohne dass einem die Graber überrumpeln", brachte der Post-
Ueli hervor. Der Baschli geht in den Vorraum hinaus. „Wer
isch do?" „D'Graber!" Die Türe öffnet sich; acht, zehn
Burschen treten in die Stube. Nach einem kurzen Guten-Abendwunsch

und von der Lena bewillkommnet sucht ein jeder eine

Sitzgelegenheit. Die Jasskarten verschwinden in der
Rocktasche eines Eigentümers. Eine Zeitlang ist es ganz ruhig in
der Stube. Nur das eintönige Ticken der alten, mit Blumen
bemalten Wanduhr ist vernehmbar. Der Stutz-Baschli geht
zu den drei Burschen, die mit ihm „z'hengert" gekommen
sind und raunt ihnen etwas ins Ohr. Darauf greift jeder in
seine Hosentasche, entnimmt dem Geldbeutel ein Zweifrankenstück

und legt es auf den Tisch. Das ist das „Grabergeld".
Jeder am „Hengern" ertappte hat den „Grabern" als

sogenannte Strafe einen Liter Wein zu bezahlen. Der Jüngste
der zuletzt Eingeladenen nimmt das Geld und geht hinaus;
er ist der Weinträger. Allmählich wird es lebendig unter den



70 Simon Leonhard Lötscher

Burschen. Das „Kögeln" und Witzeln hat seinen Anfang

genommen. Wenn sie genug davon haben, fangen sie an zu

singen, schöne, alte Volkslieder, Lieder von ihrer Heimat, vom

Bauernstande, von Freud und Leid. Ab und zu gibt der „Gant-
Lieni" einen Jodler zum besten, der von den Übrigen mit
einem leisen Sammen begleitet wird.

Der Weinträger kehrt zurück. „Ich musste lange warten,
die Post-Greta war schon zu Bette gegangen." Die Graber

stossen an. „Aufs Wohl der Hengertburschen." Diese trinken
nicht mit, denn sie haben kein Recht dazu. Der Gurdinätsch-

Jörli nimmt seine Mundharmonika, die er in einer alten

Zeitung eingewickelt hat, hervor und spielt einen echten Schan-

figger Bödeler auf. Nun gibt es erst recht Leben. Die reinste

Chilbi. Es wird getanzt, dass man jeden Augenblick meint,
der Boden sinke in die Tiefe, die Wände fielen ein.

Der Ätti in der oberen Kammer kehrt sich im Bette drei-,

viermal um; er hüstelt, will zur Ruhe mahnen. Die „Alte"
jedoch bekehrt ihn: „Was denkst auch, Alter, weisst du nicht
mehr, wie ihr's gemacht habt? Noch viel ärger!" Und dann

reden sie noch lange miteinander von ihrem Hengert, der

weit hinten liegt. Lang, lang ist's her. Die Jüngern Geschwister

der Lena, das weisshaarige Bettali und der kleine, dicke Peter

mit den blauen Augen horchen gwundrig an ihrer Kammertüre

dem Lamentieren der Ruhestörer.
Die Burschen haben eben ein neues Lied angestimmt,

als die Türe aufgerissen wird und des Schulmeisters-Hansueri

eintritt. Der Gesang verstummt, alles richtet seine Augen auf

den Eingetretenen, der meldet: „Auf der Gant ist Licht,
gewiss hockt ein Fremder bei der Menga." In einem Atemzug
hat es der Schulmeistersohn hergesagt. Nun beginnt ein

Rumoren unter den Grabern. „Was ein Fremder, sagst du,

dem wollen wir schon heimzünden." „Was braucht der zu

unsern Mädchen zu kommen, der soll in seinem Dorfe hengern."

„In den Brunnen mit ihm Der soll bezahlen, dass es Schwarten

kracht, dass er in Zukunft weiss, wo Bartli den Most holt."

„Dem wollen wir schon das Hengern bei uns vertreiben." Alles

dreht sich nur mehr um diesen Fremden, der sich die Frechheit

erlaubt hat, bei der „Gant-Menga" z'Hengert zu kommen.

Im Nu stehen die Gläser leer auf dem Tisch. Die Graber

verabschieden sich von der Lena und den vier Hengertburschen,
nachdem sie von diesen versichert worden sind, dass ihnen



Aus dem rätischen Volksleben 71

nichts für ungut gehalten wird, und schreiten eiligst dem Hause

zu, wo der Fremde mit der Menga, nichts ahnend, auf der

Ofenbank hengert. 0 ihr rücksichtslosen Graber!

Unsere vier Burschen hengern weiter, bis es vier Uhr

geworden ist, die Stunde des Aufbruches. Sie treten hinaus

ins Freie. Grosse Schneewehen liegen vor dem Hause. Der

„Gutschgi" hat sich gelegt. Hinter trüb verschleierten Nebeln

tritt der Mond hervor und wirft einen matten Schimmer über

das noch tief im Schlafe liegende Dorf.

Mit kurzem Abschiedsgruss gehen die Hengertburschen

auseinander; jeder seinem Vaterhause zu. Vereinzelt verhallt

ein unterdrückter Jauchzer. Dumpf gibt das Echo Antwort.

Ab und zu ertönt das Bellen eines Hundes. Der „Post-Ueli"

singt leise vor sich hin:
„M'r Lüt uf em Land,
Sind so glücklich und froh "

Auf der andern Talseite erscheinen vereinzelt kleine

Lichtlein. Futterknechte, die sich früh auf den Weg machen

müssen, um rechtzeitig bei ihren weitabgelegenen Viehställen

zu sein. Der Lichtlein werden immer mehr. Irgendwo kräht

ein Hahn. Im Osten zieht ein neuer Tag herauf, ein Tag

der Arbeit und der Sorge.

2. Las bacharias.
(Die Engadiner Hausmetzg.)

So um die Mitte November herum, am häufigsten aber

im Christmonat, zuweilen auch im Jänner, wenn es draussen

schneit, eine schneidende Bise durch das Tal fegt, die
Fensterscheiben gefroren sind, so dass man nicht einmal das Nachbarhaus

zu sehen vermag, dann findet jeweilen im Engadin die

Hausmetzgete statt.
Das ist ein Tag! Ein Tag der Arbeit, Mühe und des

Durcheinanders. Da kommen die Verwandten, Nachbarn,

Freunde herbei; sie alle wollen behilflich sein.

Aber etwas darf dabei nicht vergessen werden. Wenn

junges Volk im Hause wohnt, dann wird am Abend zuvor

der Ochs, der am Metzgtage geschlachtet werden soll, aus

dem Stalle entführt und in einen andern gebracht. Dies

geschieht natürlich zu später Stunde, wenn alles ruhig ist im

Dorf, unter grösster Vorsicht, damit ja niemand etwas merke.

Ein ganz „Durchtriebener" schleicht sich in den Stall, um



72 Simon Leonhard Lötscher

das Tier herauszuholen, währenddessen die anderen Burschen
Ausschau halten. Oft geht es dann ziemlich lange, bis der
Besitzer seinen „Toni" oder „Prinz" am andern Tag findet
und ihn wieder an den richtigen Ort bringt, und obgleich er
der Gefoppte ist, lädt er die „Diebe" am Abend darauf zu
der sog. „palorma" ein (eigentlich Totenmahl). Da wird
getanzt und gesungen bis gegen Mitternacht und manches
Gläslein geleert. * *

Wenn dann der grosse Tag erschienen ist, dann heisst
es früh aus den Federn. Der Hausmetzger kommt, trinkt zum
Willkomm ein Glas „Gebrannten". Das gibt ihm Kraft und
Mut, und er verfehlt sein Opfer gewiss nicht. Aus dem Stall
holt er dann den grossen, fetten Ochsen und gibt ihm den
Todesstich.

Doch nicht nur Ochsen werden geschlachtet, sondern
auch Borstentiere. Sie werden fein rasiert und abgewaschen,
kunstgerecht zugeschnitten, und Nachbarn, Paten und
Bekannte äussern ihre Meinung, ob es ein rundes, fettes, schönes
Schweinchen sei. * **

In Sent herrscht der Brauch, dass das Tier, sei es Ochs,
Kuh oder Rind, ehe es geschlachtet werden soll, im Dorfe
herumgeführt wird.

Zuvorderst ist ein Reiter in Frack und Zylinder; dann
kommt die Tanzmusik und das mit Blumen geschmückte Tier,
vom Metzger geführt. Als Metzger erscheint der Hauptbeteiligte

am vorabendlichen „Diebstahl". Im Zuge gehen auch
Burschen als Mädchen verkleidet. Zuletzt folgen die „Lavun-
zas" (Wäscherinnen). Sie sind maskiert, und jede hält eine
berusste Pfanne in der Hand, mit welchen sie den Kindern
nachspringen und dieselben anschwärzen, was grosses
Gaudium, jedoch oft auch viele Tränen absetzt. Ist der Umzug
zu Ende, so wird das Vieh geschlachtet und zwar auch von
dem, der das Tier aus dem Stalle entführt hatte. Fehlt der

junge Metzger sein Opfer, so ist das für ihn sehr beschämend,
da er sich am Abend zuvor doch als einen Helden gezeigt
hat. Er wird dann von den andern verspottet und ausgelacht.

Als vor vielen Jahren einem jungen Burschen aus Sent
ein solches „Malheur" passiert war, wurde er mit folgendem
halb romanischen, halb deutschen Spottlied bedacht, das man
heute noch etwa auffrischt:



Aus dem rätischen Volksleben 73

1. Hoz füt' na fest a Sent 3. Rivats aint a Cûrtin
Es war so herrlicb, Bei einem Hause

Un boûv eira püschla Chattet pur lö'l dalet
So schön, so zierlich. Nach einer Pause.

2. Girand intuorn cumün 4. 11 boûv, quel gnit Coppa

Mit Musikanten, Mit einem Schlage

Il boûv, quel giaiv, il prüm Cûlpit et duos ogets
Die andern rannten. Den Ochs, das Glase.

5. La cuolpa del fallar
Das war ein Mädchen,
Chi staiva, vis-à-vis
Dem holden Schätzchen.

Die grösste Arbeit hat an einem solchen Tage die Hausfrau.

Schon früh musste sie mit dem Kochen beginnen. Heute

gilt es, Ehre einzulegen, und täte sie es nicht, es würde ihr
von den Helfern bös angerechnet. Zum Glück wird nicht
jeden Tag gemetzget!

Das Hauptvergnügen aber bildet wohl das Fleischhacken ;

alles singt im Takte mit und der Hackstock brummt den tiefen
Bass dazu!

Und dann das Rauchwürstestopfen Wer kennt sie nicht,
die Engadiner Salsize Das ist ein Essen mit einem Tropfen
alten Veltliners!

Bis Mitternacht wird gearbeitet, gesungen und gegessen.
Dann folgt der Kehraus. Sie trotten heimwärts durch den

tiefen Schnee, die Nachbarn, Paten, Freunde und Bekannten.
Schwer fallen die Flocken zur Erde hernieder. Schwer ist
auch ihr Gang.

„Denn, so viel Würste, so viel Wein,
Wem möcht es da nicht ,schwindlig' sein?"

3. Bava nia.

„Bavania", auch „Buania" oder „Bibania", so nennt der
Rätoromane das auf den 6. Januar fallende Dreikönigsfest.
Die Bezeichnung lässt sich ohne grosse Schwierigkeit als eine

verstümmelte Form des Griechischen „Epiphania" erkennen,
das im Deutschen „Erscheinung" heisst und in diesem besonderen

Falle mit „Erscheinung Christi" wiedergegeben zu werden

pflegt. Ganz besonders im Volksglauben errang sich die

Bewunderung und Verehrung der „Drei Könige" schon
verhältnismässig früh den Vorzug vor der ursprünglichen Bedeutung



74 Simon Leonhard Lötscher

des Festes, und auch der Rätoromane feiert sein Bavania
vornehmlich zur Erinnerung an die Anbetung der Magier als

Dreikönigsfest.
Das junge Engadiner Mädchen müht sich an diesem Tage

um die Erforschung der Zukunft. Es möchte vor allem
erfahren, ob und was für einen Geliebten das neue Jahr ihm
beschert. Es schaut denselben am Dreikönigsabend, indem
es in der Dunkelheit des Kämmerleins die Hände fest gegen
beide Augen presst und dabei bestimmte Formeln hersagt.
Hierbei zeigt das durch den Wunsch suggerierte Bild dem
Mädchen nicht nur die äussere Gestalt des Zukünftigen,
sondern gibt ihm auch Aufschluss über dessen Gesinnung und
Vermögensstand :

„Ist er arm, kommt er geschritten,
Ist er reich, kommt er geritten."

Auch der Brauch des „Bleigiessens" ist an diesem Tage
im Unterengadin und im Münstertal noch im Schwünge. Man

giesst Blei in kaltes Wasser und versucht, aus den sich im
Wasser bildenden Bleigestalten zu erforschen, was das Jahr
bringt. Die Jugend befragt heute noch das sogenannte
„Dreikönigsbuch" („Cudisch da Bavania"), dessen Fragen und
Antworten durch Würfeln ermittelt werden.

Ein ebenfalls verbreiteter Dreikönigsbrauch ist das

Wettervoraussagen durch den „Zwiebelkalender". Man zerteilt die
Zwiebel in 12 Teile, auf welche gleichmässig viel Salz gestreut
wird. Je nachdem die Stücke nass werden oder trocken bleiben,
gibt es nasse oder trockene Monate.

Im Münstertal und im Samnaun kommen die jungen
Mädchen des Dorfes am Abend des Dreikönigsfestes zusammen,
stellen sich in einer Gasse, welche von einer andern gekreuzt
wird, auf und werfen einen Pantoffel hinter sich. Auf der

Seite, nach welcher derselbe fällt, glauben sie ihren Zukünftigen

zu finden. Man nennt das „trar la pantoffla" (Pantoffelwerfen).

Dieser Brauch ist mancherorts auch am Altjahrabend
üblich.

Nach solchen Massnahmen, in welchen der Volksglaube
die segnende Wunderkraft der heiligen drei Könige verkörpert
sah, glaubte man sicherer und mit mehr Zuversicht dem neuen
Jahre entgegen gehen zu können.



Aus dem rätischen Volksleben 75

4. Das Wilde-Mann-Spiel im Samnaunertal.

Nachdem der Inn, der von Martinsbruck abwärts die

Schweiz vom Tirol scheidet, die Ovellaschlucht verlassen hat,
fliesst ihm vom Westen her in tief eingeschnittenem Bett der

Schalkl-1) oder Schergenbach zu, dessen Lauf nunmehr die

schweizerisch-tirolische Grenze folgt, um nach etwa sechs

Kilometern beim österreichischen Zollhause Spissermühle, unterhalb
des Tiroler Örtchens Spiss, den Bach zu übersetzen und
zunächst in nördlicher, dann westlicher Richtung weiterzuziehen,
das sich hier weitende Hochtal von Samnaun (in der
romanischen Talmundart Samanium) umfassend. Auf dem etwa

fünf Kilometer langen, westöstlich von 1700—1850 m
ansteigenden Talboden liegen die fünf zu einer politischen Gemeinde

vereinigten Ortschaften: Compatsch, Laret, Plan, Raveisch

und Samnaun, mit insgesamt etwa 350 katholischen
Einwohnern, die ihre gemeinsame Kirche und Schule in
Compatsch haben. Mit Pfunds (Tirol) bestand von altersher reger
Verkehr. Von dort bezog der Samnauner die Mehrzahl dessen,

was ihnen nicht die Eigenwirtschaft lieferte oder der Postbote

mit seinem kleinen, einspännigen Karren zuführte. Dieser

Postbote übernahm die Post nicht in Pfunds, sondern in dem

etwa acht Kilometer südlich an der über Finstermünz ins

Vinschgau ziehenden Strasse gelegenen österreichischen Markt
Nauders, der auch für die Einkäufe des Samnauners in zweiter

Linie in Betracht kam und wo für sie der nächste Arzt zu

finden ist.
Die ursprünglich im Tal gesprochene romanische Mundart

steht der des Unterengadins nahe, zeigt aber auch

verschiedene Berührung mit der des Münstertals. Über den

Zeitpunkt, wann die Germanisierung begonnen, und darüber, wie

sie sich im einzelnen vollzogen hat, ist Sicheres nicht zu
ermitteln. Das Dorf Remüs im Unterengadin, mit dem das Sam-

naum früher in weltlichen und kirchlichen Dingen vereinigt

war, ist samt seinem Archiv anno 1880/81 abgebrannt. Aus

Angaben der ältesten Talbewohner, die selbst nur Gehörtes

nacherzählen können, ergibt sich folgendes : Bis um das Jahr

1820 wurde innerhalb des Tales ausschliesslich romanisch

gesprochen. Den Anstoss zur Ausbreitung des Deutschen gab

x) Schalkl Knecht, roher Mensch — wohl auch Scharfrichter. In diesen

Bach wurden früher die Leichen der Geköpften vom Henker hineingeworfen,

daher der Name.



76 Simon Leonhard Lötscher

die etwa 1825 erfolgte Anstellung eines aus dem Tirol
stammenden Lehrers Waldner, von der Malserheide gebürtig, der
eine Samnaunerin, namens Jenal heiratete. Um die gleiche
Zeit ging man auch zur deutschen Predigt über. Verstanden
und zum Teil auch gesprochen wurde das Romanische aber
noch bis in die zweite Hälfte des 19. Jahrhunderts in den
meisten Familien. Die jetzige Samnauner Mundart trägt deutlich

die Züge einer Mischmundart an sich.

Vor vielen Jahren war es im Samnaun üblich, dass in
der Fastnachtszeit das „Wilde-Mann-Spiel", auch „Blockziehen"
genannt, aufgeführt wurde. Die Entstehungsgeschichte dieses

Spieles liegt völlig im Dunkel. Schriftliche Nachrichten
hierüber sind keine vorhanden. Jedoch ist die erste Aufführung
auf uralte Zeiten zurückzuführen. Zum letztenmal wurde der
Wilde Mann am Donnerstag in der Fastnacht (im Samnaun
„unsinniger Donnerstag" genannt) des Jahres 1875 unter
gewaltiger Teilnahme des Volkes aufgeführt. Die zweitletzte
Aufführung reicht etwa auf 1860 zurück. Also eine lange
Unterbrechung! Weiter zurück reicht kein Gedächtnis.

Über den Grund des Nichtmehraufführens weiss man
nichts Bestimmtes. Die Spieler des Jahres 1875 entgingen
(laut Gemeindeprotokoll) mit knapper Not einer Busse, weil
sie den Baum fällten, dessen Stamm zur Aufführung
notwendig war, ohne die Gemeinde rechtzeitig hievon in Kenntnis

zu setzen. Das mag eine Misstimmung erzeugt haben.
Tatsache ist, dass im folgenden Jahr erstmals Theater gespielt
wurde, was seither üblich ist. Vielleicht lebt das Spiel wieder
einmal auf.

Im Nachbardorfe Spiss (Tirol) wurde das Spiel im Jahre
1925 aufgeführt, vorher aber seit Menschengedenken nie.

Die Vorbereitung zu diesem Wilden-Mann-Spiel bestand
im Fällen eines mächtigen Baumstammes von 10 m Länge.
Derselbe wurde in das Dörfchen Plan, in der Talsohle des

Schergenbaches liegend, gebracht; dort von Ästen und Rinde
befreit und mit Tannenkränzen und buntem Flitter geschmückt.
Am bestimmten Tage versammelten sich sodann Spieler und
Zuschauer auf dem Dorfplatze in Plan. Das Spiel begann.



Aus dem rätischen Volksleben 77

Es galt zunächst, den im tiefverschneiten Walde hausenden

Wilden Mann, den König des Waldes, einzufangen. Meistens

wurde er ohne Gewaltmassnahmen einfach herbeigelockt.
Man stellte einen Tisch mit Wein ins Freie. Dann spielte

die Blechmusik der ganzen Talschaft — verlockend, bezaubernd

in gleichmässigem Rhythmus. Sie lockte den Wilden
Mann herbei, er kam scheu und zögernd immer näher, bis

an den Tisch heran, trank ein Glas Wein, warf das leere

Glas in den Bach und sprang in den Wald zurück. Man schoss

ihm nach, er blieb mit einer Fusswunde liegen. Die Braut,
weiss gekleidet und mit einem weissen Kranz im Haar, die
beim Stamme wartete, verband ihm die Wunde. Der Wilde
Mann wurde nun gefesselt und mit Ketten am Fusse des

Stammes angebunden. Sein Kleid bestand vom Kopf bis zu
den Füssen aus Tannzapfen, Baumflechten und Zweigen. Der
Stamm wurde sodann auf einen Bockschlitten gebunden. Das

Volk stellte sich hinter diesem auf. Nun begann das
Blockziehen. Achtundzwanzig kräftige Jünglinge zogen an Stricken
den Schlitten. Der Wilde Mann wurde nachgeschleift. Vorn
sass ein Fuhrmann, in einen weissen Mantel gehüllt, mit
Peitsche. Das Volk kam hintendrein, lachend und scherzend.

Die Kinder verspotteten den gefesselten König des Waldes
und warfen Schneeballen nach ihm. Jetzt hatten sie ihn ja
nicht mehr zu fürchten, den unheimlichen, bösen Geist des

Tales. Dieser suchte sich aus seinen Stricken zu befreien.
Manchmal gelang es ihm auch, und dann musste man ihn
wieder einfangen, was oft sehr lange ging.

Unter dem Volk befand sich auch ein Narr, lang wie
eine Bohnenstange und mit einem Glöcklispielgewand angetan.
Er machte die tollsten Spässe, verlangte von den Leuten Geld
und malträtierte diejenigen, die es verweigerten, mit einem

mit Asche gefüllten Sack. Auch eine Hexe, das Gesicht gleich
einer Aussätzigen, bucklig und einäugig, folgte dem Zuge. Sie

wahrsagte den Leuten die Zukunft aus den Handlinien, gab
hin und wieder Rat, wie man sich bei gewissen Krankheiten
zu verhalten habe und geiferte über die, die zu ihren
Aussagen ein ungläubiges Gesicht machten. Gleichfalls befand
sich ein Barbier unter dem Gefolge. In der einen Hand hielt
er einen Pinsel, in der andern eine Schale Seifenschaum, hopste
von vorne nach hinten, seifte diesen und jenen ein, und
ergänzte so den Narren in seinen Spässen.



78 Simon Leonhard Lötscher

Auf dem Dorfplatz von Compatsch hielt der Zug an.
Der Wilde Mann wurde vom Stamme losgebunden und von
einigen Burschen in die Mitte des Platzes geführt. Seine

Braut stand ihm zur Seite. Das Volk stellte sich im Kreise um
den Wilden Mann herum auf. Die Gerichtsv erhandlung
begann. Als Richter walteten die achtundzwanzig Jünglinge, die
den Block zogen, ihres Amtes. Der Wilde Mann wurde entweder
begnadigt oder zum Tode verurteilt. Es wurden ihm alle

möglichen Untaten zugeschrieben, oder er wurde für Unglücksfälle

verantwortlich gemacht, da er allgemein als böser Geist
des Tales galt. Ob sich der Wilde Mann gegen die ihm
vorgeworfenen Untaten verteidigte, kann man sich nicht erinnern,
da es schon im Jahre 1875 an einer festen Tradition fehlte.
Meistens wurde er von den Burschen zum Tode verurteilt.
Um solcher Schande zu entgehen, erstach sich der König des

Waldes mit einem Dolche, zu welchem Zwecke er unter dem
Wams einen mit Blut gefüllten Darm oder Schlauch trug.
Das Blut floss in den Schnee, und seine Braut stürzte sich

jammernd und wehklagend auf den Sterbenden. Die Musik
spielte einen Totenmarsch und wurde von dem Jubel der
Zuschauer ergänzt. Wurde er begnadigt, musste er in den
Baumwald bei Compatsch fliehen, den man ihm als
Aufenthaltsort überliess.

So war das Spiel mancher Variationen fähig und liess

einen wirkungsvollen Eindruck zurück.
Am Ende wurde der Stamm, den die Gemeinde

unentgeltlich abgab, von den Burschen versteigert. Mit dem Erlös
wurde in erster Linie der Durst gelöscht.

Der „letzte" Wilde Mann lebt noch und erzählt,
beinahe 80jährig, das Spiel mit jugendlicher Begeisterung. Er
heisst Augustin Heiss, war viele Jahre Nachtwächter, und wohnt
in Compatsch, wo er sein Schusterhandwerk heute noch ausübt.

5. Das Scheibenschlagen.
Das „Scheibenschlagen", das in der Gemeinde Schiers

(Prätigau) alljährlich bis ungefähr um das Jahr 1860, am
letzten Fastnachtsdonnerstag stattfand, ist ein Brauch, wie er
noch in einigen Dörfern des St. Galler Rheintals besteht, dem
wir im Berner-Oberland begegnen und der wohl mit dem



Aus dem rätischen Volksleben 79

„feu des brandons" der Westschweiz und dem Verbrennen
des „Bögg" im Sechseläuten verwandt ist. Ludwig Ganghofer
erwähnt das Scheibenschlagen im bayrischen Oberland, und
Rosegger lässt im Steiermark beim Fastnachtsfeuer die
Burschen einen hinterlistigen Kameraden das Gesicht mit Kohle
schwärzen.

Bis in die letzten fünfziger Jahre feierte man hier noch
den Aschermittwoch als „Bschurimittwoch" und den
darauffolgenden Donnerstag als „schmutzige Dunnstig". Am ersten
trachtete man, womöglich unbemerkt, einem andern, namentlich

befreundeten Mädchen, das Gesicht zu schwärzen, mittelst
einem „Bschuriplätz", den man an einer russigen Pfanne
abrieb oder an einem rauchenden Ollicht schwärzte und dann
in der Tasche trug, um ihn unversehens an den Wangen seines

Opfers abzuwischen. Dies war nichts Schlimmes, denn Russ

im Gesicht liess sich gut abwaschen, desto gefährlicher war
dafür der „schmutzige Donnerstag", weil man das Pfannenschwarz

mit Unschlitt vermengte, was zum Kleiderverderben
und anderen Ärgernissen Anlass gab, sodass das „Bschurä"
immer mehr bekämpft wurde und noch in den fünfziger Jahren
von selbst aufhörte, während das „Scheibenschlagen", als

Abschluss der Fastnachtszeit, sich noch mehrere Jahre erhielt.
Mit dem Anfang des Karnevals begannen die Vorbereitungen

für das Scheibenschlagen. In der freien Zeit wurden
von den grössern Schulbuben und den Ledigen mit Säge,
Beil und Bohrer die Scheibe gezimmert. Diese Scheiben waren
kreisrunde Platten aus grünem Buchenholz von ca. 15—18
Zentimeter Durchmesser, in der Mitte etwa drei Zentimeter
dick, auf den Seiten leicht gewölbt und am Rand auf
ungefähr anderthalb Zentimeter Dicke auslaufend. Im Zentrum
hatten diese Scheiben ein Loch von annähernd zwei
Zentimetern Durchmesser, um sie an eine etwa 2 Meter lange
Haselnusslanze aufstecken zu können. Die jungen Burschen,
versehen mit ihrem Schläger und einer Anzahl Scheiben an
einer Schnur über der Schulter versammelten sich am
Fastnacht-Donnerstag nach dem Nachtessen und begaben sich

gruppenweise auf den Scheibenbühl, wo schon die Anstalten
zum festlichen Anlasse getroffen waren.

Ein ungefähr zwei Meter langes, solides Brett (der Scheibenbock

genannt) mit zwei Beinen oder einer Unterlage an einem
Ende wurde schräg zum Horizont (25—30 Grad) so aufgestellt,



80 Simon Leonhard Lötscher

dass es talseitig schräg nach oben stand, während das andere

Ende belastet am Boden auflag. Ein Haufen Brennholz, durch

die Teilnehmer heraufgeschafft, vervollständigte das Zubehör.

Um V28 bis 8 Uhr brannte schon das Feuer, und wenn 10 bis

15 Mann mit ihren Scheiben zur Stelle waren, durfte das

Schauspiel beginnen, nachdem man sich noch beraten hatte,

wem die Scheiben gelten sollten. Diese wurden ins Feuer

gelegt, gewendet und überwacht, damit sie schön und
gleichmässig anbrennen, ohne zu spalten. Wenn eine dann hübsch

glühte und flackerte, wurde sie fest an den passenden Stock

gesteckt und mit einem besonderen Schwünge mehrmals über

dem Haupte des Schwingers kreisend, kunstgerecht über den

Scheibenbock geschlagen. Sie flogen dann, wenn alles gut

ging, hoch durch die Lüfte in einer prächtigen Parabel bald

gegen das Oberdorf, bald zum „Schusterbödeli" oder hinunter
bis auf den Hof.

Während der Schwinger mit seiner brennenden Scheibe

seine Kunst zeigte, rief ein anderer mit Donnerstimme die

Namen ins Tal hinunter, denen die Scheibe gelten sollte, und

die nach folgender Formel gepaart wurden, wie z. B. : „He
Schiba-n-us und Schiba-n-i, wem soll die Schiba si? Höhi-

Paulas ab Pusserei, dem Tersierbabeli au e chlei". An den

offenen Fenstern der nächsten Häuser standen Leute, um
den Ruf zu hören und die Scheiben fliegen zu sehen, die

gleich fallenden Sternen heruntersausten, und deren Flug als

Omen für das gerufene Pärchen galt. Wieder tönt es vom

Scheibenbühl herunter: „He Schiba-n-us und Schiba-n-i, wem

soll di Schiba si? Der Dorathea Wilhelm, aber nit allei, Jantschi

Bomgärtner au e chlei". Unten auf dem „Hof" spazieren jetzt
einzelne Gruppen Arm in Arm von neugierigen Menschen,

darunter auch einige verliebte Mädchen, die da befürchten,

dass ihr Geheimnis schon veröffentlicht werde, und auch solche,

denen es nur recht ist, wenn offiziell bekannt wird, was schon

längst die Spatzen von den Dächern pfiffen. — Wieder steigt

eine Scheibe; aber — o weh! — sie brennt schlecht und

fliegt niedrig, um schon beim Känzeli im Schnee zu versinken.

Eine böse Vorbedeutung für die Gerufenen. Aber gleich fährt

eine andere auf, die wie eine Rakete steigt und gleich einem

leuchtenden Meteor fort bis zum Feldweg hinunter fliegt, unter

dem wiederholten Ruf: „He Schiba-n-us und Schiba-n-i, wem

soll die Schiba si? Der Nesa Marti, aber nit allei, der Chreja-



Aus dem rätischen Volksleben 81

betta au e chlei." So kam es denn auch vor, dass im
horchenden Publikum gute und schlechte Witze gemacht wurden,
und dass von den Ausrufern manchmal eine alte bigotte
Jungfer mit einem lustigen Spötter gepaart wurde zum
Gaudium der Zuhörer.

Schon seit Jahren wurde aber die Festlichkeit mehr oder
weniger verpönt; man sprach von Feuersgefahr, von
heidnischen Bräuchen. Die Pfarrer und Lehrer fingen an, dagegen
zu eifern, und als im Jahre 1860 eine noch brennende Scheibe
hart neben des Landammanns grossem Heu-undViehstall niederführ,

wurde das Scheibenschlagen von der Obrigkeit verboten.
Als mir mein betagter Ehni dies erzählte meinte er zum

Schluss: „Mit Wehmut erinnere ich mich heute noch, nach
60 Jahren, an dutzende heimelige Namen, die vom Scheiben-
bühl heruntergerufen wurden, und deren Träger schon längst
nicht mehr sind. Viele von ihnen ruhen in heimatlicher Erde,
viele haben sich nach dem Scheibenruf zusammengesellt, oder
nach allen Winden zerstreut über alle Weltteile; ihre Scheiben
sind erloschen; in Norwegens Fjorden und in Afrikas Wüstensand,

vom Goldenen Horn bis zu Kaliforniens blühenden
Gestaden liegen sie verkohlt. Sie alle horchen auf einen neuen
Ruf vom Scheibenbühl, auf einen Ostergruss aus der lieben
Heimat, und warten geduldig auf den leuchtenden Stern, der
ihnen und uns den Weg weisen soll in jene Gefilde, wo wir
alle unsere lieben In- und Auslandschweizer wieder zu finden
hoffen, um ihnen zu erzählen, dass die Scheiben nicht mehr
geschlagen werden dürfen, aber dass trotzdem die Schweiz
das schönste Land geblieben sei, um miteinander zu plaudern
und zu träumen von Heimat und Jugendglück und altem
Brauchtum. "

6. Chalanda März.
Chalanda März ist ein Kinderfest, doch die Alten freuen

sich mit den Jungen. Jeweils am 1. März findet im Engadin
dieses Fest statt, als Zeichen des kommenden Frühlings. In
früher Morgenstunde durchdringt Kuhglockenlärm und
vielstimmiger Kinderruf das stille Dorf. Da ziehen die Knaben
in langer Reihe mit Plumpen, Glocken und Schellen, einzelne
mitPferdegeröll angetan, unter lustigem Winterpeitschengeknall
von Haus zu Haus. Im Hausgang singen sie ein romanisches
Lied, wie z. B. das folgende:

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXII (1932) c



82 Simon Leonhard Lötscher

„Chalanda März hoz celebrain, Castagnas sun eir ün bun trat,
Que ais nossa festa; Chi do buna chamma;

Schabain, minch' -an cumbattas vain Caffè drovessans eir e lat
Percha quel ans resta. Cur la said que clama.

Il lat-mielch ans gusta bain ; Ma, mieûs chers, que tuot nân vain

Neir liangias nun spredschain. Per que tûot rover As stain,
Cun salsizs da vaglia Neir munaid' üngüna,
Fains' na grand battaglia Qu' ais' na disfortüna.

Perque schi de' us un bûn baccûn,

Tre la huorsa granda
Acciò cha cun dal begl e bun

Possans fer Chalîinda
Per que tûot As ingrazchain
E taunt pü, scha bger chi vain,
Nossa' na schingeda,
La chanzun glivreda!"

Nach dem Gesang vielstimmiges Herdengeläute, den Frühling

verkündend. Die Alten lauschen gerührt den alten Weisen

und denken : so war es auch in unserer Jugendzeit, lang, lang
ist's her. — Ihre Gedanken schweifen Jahre, Jahrzehnte
zurück; sie werden jung, die verlebte Freude spiegelt sich in
ihren Augen wieder, ein zufriedenes Lächeln umspielt ihre
Lippen. — Derweilen hat die frohe Schar das Haus schon

verlassen, nur die ältesten Knaben, die Sennen, sind
zurückgeblieben. Ihnen wurden früher Würste, Salsize, Kastanien

usw., in neuerer Zeit nur Geld, überreicht zum bevorstehenden

Chalanda-Marz-Schmaus. Zufrieden mit den erhaltenen
Gaben springen sie ihrer Herde ins nächste Haus nach. So

geht der Zug weiter von Haus zu Haus, überall die gleiche
Freude, dieselbe Frühlingsbotschaft verheissend.

Am Nachmittag vereinigt sich die frohe Kinderschar zu

einem bescheidenen Fest. Nach den Weisen einer ländlichen
Tanzmusik drehen sich die Kinder, vom sieben- bis zum
15jährigen, lustig im Kreise herum. Es ist kein leidenschaftliches

Tanzen, es ist ganz anderer Art, als bei Erwachsenen.

Väter und Mütter sitzen auf Bänken und Stühlen den Wänden
des Saales entlang und ergötzen sich an dem unbefangenen,
fröhlichen und natürlichen Treiben ihrer Mädchen und Buben.

Dabei gibt es Bilder und Situationen, wobei der grösste Cha-

landa-Marz-Feind und Reformer sich eines zufriedenen Lächelns
nicht erwehren kann. Gegen vier Uhr wird der Ball
unterbrochen wegen des landesüblichen Schmauses, bestehend aus

Nidel, Kastanien, Kaffee und Brotwecken. So gute Schlag-



Aus dem rätischen Volksleben 83

sahne gibt's nur am Chalanda März, das ist der Kinder felsenfeste

Überzeugung. Nach dem Nachtessen wird weiter getanzt.
Liedervorträge, Gedichteaufsagen und Kinderreigen verschönern
die Feier, die abends 11 Uhr für die Schülerschar zu Ende
geht. Hochbeglückt gehen sie heim, dabei erwägend, dass in
12 Monaten ebenfalls Chalanda März sein wird. Für die
Erwachsenen dauert der Chalanda-Marz-Ball fort bis zum
folgenden Morgen, ja es gibt Gemeinden, wo die Feierlichkeit
früher bis drei Tage und mehr beanspruchte. Dass das heute
noch der Fall ist, glaube ich kaum. Chalanda März ist ein
schönes Fest, und man sollte es auch fürderhin zu erhalten
trachten, denn es ist tatsächlich ein originelles „Volksfest".

In manchen Gemeinden werden an diesem Tag die
Gemeindebehörden gewählt. Das ist in Zuoz der Fall. In
andern Dörfern ist das der Tag der „Dorfbsatzig", d. h. an
diesem Tag wird die neue Behörde installiert. Der alte Präsident

tritt von seinem Amte zurück und erstattet der lauschenden
Menge den Jahresbericht. Der neue Präsident und die

neugewählten Gemeinderäte leisten den Amtseid in Anwesenheit
der ganzen Dorfbevölkerung. Diese „Landsgemeinde" im

Kleinen wird durch Liedervbrträge der Chöre und der Blechmusik

verschönert. Der Dorfgeistliche spricht ebenfalls zu
seinen Kindern. Das ist in Fetan und Ardez der Fall.

7. Schanfigger „Bsatzig".
Alle zwei Jahre am ersten Sonntag im Mai — es sind

die Jahre mit der ungeraden Jahreszahl — versammeln sich
die Wähler und ihre Begleiterinnen in der Kreiskapitale im
sonnigen St. Peter. Es soll die Obrigkeit erkoren werden; es ist
„Bsatzig" oder Landsgemeinde, das schönste, freudigste Volksfest

des Schanfiggs. In langen, langen Reihen, zu Fuss, auf
Wagen und 1915 zum erstenmal per Bahn pilgern die Schanfigger

nach St. Peter. Es fehlten noch nie flatternde Fahnen,
Kreisfahne, Dorffahne, Vereinsfahnen, klingende Musik,
wirbelnder Trommelschlag. Seit dem Jahre 1897 besitzt der ganze
Kreis, Arosa einbegriffen, eine sehr schöne Kreisfahne.
Dieselbe wurde geschenkt vom letzten männlichen Nachkommen
der Langwieser Adelsfamilie Pellizari, dem „Junker" Johann
Florian von Pellizari, der in Langwies gestorben ist. Unendlich

viel hat dieser uneigennützige, allgemein beliebte Mann
für Gemeinde und Kreis geleistet! Die Gemeinde Langwies



84 Simon Leonhard Lötscher

ehrte sein Andenken durch ein einfaches Denkmal mit seinem

aus Marmor gemeisselten Bild im schönen Kirchlein.
Auf einer prächtigen Wiese zwischen der Kirche und

dem Hotel „Post" haben die St. Peterer Mädchen und Burschen

eine einfache mit Tannenkränzen geschmückte Bühne erstellt.

Die vielen im Frühlingswinde flatternden Fahnen werden der

schönste Schmuck dieser Volksbühne, richtiger der Richterbühne

; denn von da aus leitet das Kreisgericht die verschiedenen

Wahlen. Alles Volk strömt dorthin. Das alte

Kreisgericht ist noch im Rathaus. Trompetenschmettern, Trommelschlag

— das Kreisgericht nimmt auf der Bühne nach Amt

und Rang und Würde Platz. Es beginnt das eigentliche
offizielle Fest. Es wird, begleitet von den vereinigten

Musikgesellschaften, das allgemeine Lied gesungen: „Trittst im

Morgenrot daher, seh ich dich im Strahlenmeer..." Darauf

folgt eine würdige Feldpredigt des jeweiligen Ortspfarrers, des

Seelsorgers von St. Peter. In lautloser Stille folgt das ganze

Volk den ernsten, begeisterten Worten von Gott und Vaterland,

und mit Begeisterung und Hingebung klingt das hohe

Lied der Heimat: „Rufst du mein Vaterland. ." als Schluss

der Feldpredigt. Es folgt die Rede des alten Kreispräsidenten.

Wir sind gewohnt ernste, gediegene Vorträge zu geniessen,

in denen uns die Staats- und volkswirtschaftlichen Aufgaben

und Errungenschaften der letzten verflossenen Jahre beleuchtet,

in denen uns schwebende Fragen und Aufgaben von Staat

und Volk erklärt, in denen wir zur Vaterlandsliebe begeistert

und zur treuen Pflichterfüllung als Menschen und Bürger

ermahnt werden.
Mit Skrutinium, in geheimer, schriftlicher Abstimmung,

werden sodann in mehr oder weniger langen, einfachen oder

komplizierten Wahlgängen die Ämter des Kreises besetzt:

Grossratsabgeordnete, Kreispräsident, Kreisrichter, Vermittler
und all die Stellvertreter. Der neugewählte Kreispräsident

dankt für die ehrenwerte Wahl, verspricht nach Wissen und

Können treu und gewissenhaft zu walten. Die Wahlgeschäfte,

die offizielle „Bsatzig", werden geschlossen und das allgemeine

Lied wird angestimmt: „0, mein Heimatland, o, mein Vaterland,

wie so innig feurig lieb ich dich..." Bei den

Wahlverhandlungen kann es wohl auch vorkommen, dass sich das

Volk erhitzt. Im Jahre 1865 mussten die Wahlen eingestellt

werden und am nachfolgenden Sonntag kamen die Wähler



Aus dem rätischen Volksleben 85

wieder nach St. Peter, um die Obrigkeit zu bestimmen. Nach
den Wahlgeschäften, nach Schluss der offiziellen
Landsgemeinde, begibt sich alles Volk in die Gasthäuser von St. Peter,

um dem Leibe Gerechtigkeit widerfahren zu lassen. Viele
oder alle alten echten Schanfigger Familien haben das Essen

mitgebracht: Pitta, Bindenfleisch, Schinken und Schüblig und

essen davon bei einem Glase Wein. Nun folgte der zweite

nicht weniger wichtige Teil einer Schanfigger „Bsatzig".
Oberhalb „Lawain", das ist der herwärtige Dorfteil von

St. Peter, über einer steilen Halde ist eine schmale ganz ebene

Terrasse, heute in jungem, üppigen Lärchenwald versteckt;
es ist der „Tanzboden". Dort unter freiem Himmel, auf
aussichtsreicher Höhe, haben die Burschen von St. Peter, Pagig
und Stolinis zwei bis drei Tanzböden zusammengefügt, weiter

peistwärts die Peister einen andern. Dazwischen und daneben

stehen zahlreiche, einfache Tische und Bänke, von Wirtsleuten
aufgestellt. Alles, jung und alt, wandert nun nach dem
Tanzboden ; bald entwickelt sich dort ein schönes, freudiges Volksleben.

Das junge ledige Volk tanzt nach den weichen Rhythmen
der Musik, die Altern, Alten und ganz Jungen schauen zu,

kritisieren, essen und trinken; den „Bündel" mit „Spys" hat

jedes Mädchen und jede Hausfrau bei sich. Alles freut sich.

Wie manche Saite süsser Erinnerung wird angetönt! Manch
verheiratetes Paar muss heute doch auch noch „versuchen",
ob es noch tanzen kann. Bei schönem Wetter gibt es ein

frohes, heiteres Gelage ; nicht selten tanzten aber auch schon

Schneeflocken mit. Früher kauften die Tänzer ihren Tänzerinnen

sogenannte „Feuersteine", Bonbons in farbigen Papierchen

mit Sprüchlein als Einlagen. Gierig, gespannt wurden
diese gelesen, gedeutet, in Zusammenhang gebracht mit dem

Verhältnis zum Tänzer. Von meiner lieben Mutter habe ich
einige solche Zettelchen:

Gib endlich von deinem Entschlüsse mir Kunde,
denn flüchtig enteilt uns Stunde auf Stunde.

Jungfern und den jungen Frauen
ist nicht allezeit zu trauen.

Treue ist ein seltener Gast,
halt ihn fest, avo du ihn hast.

Während der Nacht wird in einem geräumigen Saal

von St. Peter getanzt. Sobald es anfängt zu dämmern, gehen
die Tänzer mit ihren Tänzerinnen heim zum Nachtessen.



86 Simon Leonhard Lötscher

Aber um 9 Uhr geht „der Tanz wieder los". Bis am Morgen
d. h. bis in den hellen Tag hinein wird getanzt. Damit ist
aber die „Bsatzig" noch keineswegs beendet. Nein, am
Vormittag fängt das Volksleben auf dem Tanzboden wieder an.
Während des Tages im Freien, in der Nacht in dem Saale

wird weiter getanzt, gegessen, getrunken, gescherzt und
gelacht bis am Dienstagmorgen. Nicht selten kommt es bei einer

„Bsatzig" zu Schlägereien ; einige Burschen prügeln sich durch,
bereinigen so vielleicht schon „ältere Rechnungen". Der Wein
und gar oft auch die Eifersucht erhitzt die Köpfe und ballt
die Fäuste. Von jeher liessen alte ausgewanderte Schanfigger
es sich nicht nehmen, am Volksfeste ihrer Heimat teilzunehmen.

Der Kreispräsident schenkt der „Gesellschaft" einen

„Napoleon" oder „Marengin" ; ist er noch ledig oder sonst

noch tanzlustig, so wird er wohl auch den Tanz eröffnen,
ihm werden natürlich gleich drei Tänze „ausgestellt".

Getanzt wird im Schanfigg vielleicht nicht mehr so viel
wie früher, jedenfalls nicht mehr als an andern Orten auch.

Das Liedlein:
„D'Schanfiggerlüt sind bravi Lüt,
das ist und blybt bekannt,
schi tanzet bis der Chüedreck stübt,
es ist e wahri Schand!"

könnte andeuten, dass es früher im Schanfigg „unheimlich"
zu und her gegangen sein muss. An jedem Tanz bringen
die Schanfigger Tänzerinnen ihren wohlgefüllten Bündel mit
Pitta, Weissbrot, Schinken, Bindenfleisch mit, was ein sehr

vernünftiger, schöner Brauch ist. Mancher Fremde, der

darüber gespöttelt und gelacht, hat dann doch auch gerne tüchtig
hineingebissen in die gute, süsse Pitta, hat nicht das kleinste
Stück Bindenfleisch heruntergeschnitten.

Sozusagen offizielle Tanztage — die Nacht gehört
selbstverständlich auch dazu — sind : eine Hochzeit, Ostermontag,

Bsatzig und der Kapitelsonntag. Im äussern Schanfigg gibts
in der Regel gegen Herbst, wenn der Heuet fertig ist, ein

Tänzchen, „der Berg wird abgespült".
Die Schanfigger Mädchen kommen bei Tage gemeinsam

auf den Tanzsaal, ohne dass sie von den Burschen geholt
werden. Am Abend oder in der Nacht aber würde keine

Schanfiggerin an den Tanz gehen, ohne einen Tänzer am

Arm; lieber bleibt sie daheim.



Aus dem rätischen Volksleben 87

Hier möchte ich noch das alte „Buobagricht" erwähnen.

Von den Burschen eines Dorfes wurden zwei Richter auf ein

ganzes Jahr gewählt. Diese teilten jedem Burschen ein Mädchen

für ein Jahr zu. Der Bursche war der Beschützer „seines"

Mädchens, hatte z. B. dafür zu sorgen, dass sie an keinem
Tanz zurückblieb. Er war aber auch verantwortlich für seine

Schutzbefohlene; er musste Bussen für sie bezahlen, wenn
sie beim Wassertragen noch etwas Wasser zum Brunnen
brachte oder den Eimer nicht ausspülte, wenn sie am Morgen
ungekämmt vor dem Hause oder auf der Strasse gesehen
wurde. Er hatte aber auch verschiedene Rechte, die sich nicht
nur auf das Mädchen, das er zu beschützen hatte, bezogen,

er durfte u. a. dessen jüngere Geschwister, die noch zur Schule

gingen, nach dem Feierabend, wenn sie noch im Freien herum

sprangen, nach Hause schicken usw.

8. Liebe und Hochzeit im Bergdorf.

In alten Truhen und Vorratskammern, deren es in jedem
echten Bündnerbauernhaus gibt, findet man ab und zu alte,
bäuerliche Liebesbriefe. Damals muss es eigene Schreiber

gegeben haben, die den Brief mit Farbe, Stickereien,
Bänderdurchzug und grünen Ranken schmückten. Das beliebteste

Motiv war das Herz, das meist eine Erklärung umschloss.

Hier ein originelles Beispiel : Am obern Rande sieht man
zwei Vierecke, unter jedem zwei Täubchen. In dem einen

steht: „Es werden hundert Jahr verschwinden, eh' du mein

Herz wirst untreu finden." Im andern: „Lieben ist ein schönes

Ding, wenn es kein Ende hat wie ein Ring." In der Mitte
ist ein grosses Herz, von blauem und rotem Bänderdurchzug
umrandet und enthält den Spruch :

„Fester als ein Stein, soll unsere Freundschaft sein."

Auf beiden Seiten ist die Figur je eines Hirsches und
darunter die Schrift: „Zum Andenken!" „Zur Erinnerung!"
Den Abschluss nach unten bilden zwei grüne Kränzchen, die

einen Blumenstrauss einschliessen.
Das erste umrandet den Spruch: „So wenig die Erde

das Grün wird hassen, so wenig der Wind das Brausen wird
lassen", im zweiten findet sich die Fortsetzung: „So wenig
das Meer ausschöpfen lässt sich, so wenig werd' ich vergessen
auf dich!"



88 Simon Leonhard Lötscher

Wenn sich beim jungen Volke zartere Bande knüpften,
so schenkte das Mädchen ihrem Burschen ein weisses Tüchlein

(das Liebestüchlein), auf dessen einer Ecke eine oder

zwei Verszeilen oder ein Frauennamen gestickt wurde.
Die Verse, die eingestickt wurden, verrieten die Herzensneigung

der Spenderin.
Zur Probe einige Beispiele:

1. Mein Herz ist klein — hat niemand Platz,
als du allein und Gott, mein Schatz.

2. Viel tausend Herzen gibt es in der Welt,
aber eines nur, das mir gefällt.

3. Sollte es einst geschehen, dass du auf mich vergisst

so schau auf diesen Namen, der unterschrieben ist.

Als Liebesgeschenke dienten wohl auch etwa Holzlöffel,
welche schwarzlackiert und mit roten oder goldenen Bändern
verziert waren. Auch hier finden wir dichterische Ergüsse wie :

1. Dass ich dich lieb' hab', kann ich sagen,
Ob du mich liebst, das tu ich fragen,
Freundschaft ist das schönste Band,
So die Menschen bindet,
Es erhaltet Meer und Land,
Und was die Welt erstündet.

2. Unser Freundschaftsband
zertrennt keine Menschenhand.

3 Tag und Nacht bist mir im Sinn,
Weil ich in dich verliebet bin.

4. Du, der mich nie betrübte
0 nie vergess ich dich!

5. Dein Bild Geliebter, dein Bild geleitet mich.

6. Rein wie die Quell und fest wie der Stein,
Soll unsere Liebe und Freundschaft sein.

7. Durchlebe froh die Tage,
Da dich mein Herz vermisst.

Ich fühle keine Plage
Wenn du nur glücklich bist.

Endlich drückt sich darin wohl auch ein gewisser Zweifel

aus, wenn es z. B. heisst :

Treu im Herzen, still in Worten,
Ich glaub', du liebst in anderen Orten.



Aus dem rätischen Volksleben 89

Früher war es üblich, dass die Burschen zur richtigen
Wahl ihrer Zukünftigen den Heiratskalender zu Rate zogen,
der hin und wieder auch das Richtige getroffen haben soll.

Wir entnehmen einem Heiratskalender vor zirka 100 Jahren :

Die Mädchen geboren im Januar
Sie haben ein Seelchen, Avie's Bächlein so klar;
Ihr Herz auf dem plappernden Zünglein schwebt,

Und alles an ihnen stets lebet und webt.

Die Mädchen geboren im Februar
Sie trotzen mit Kühnheit der Not und Gefahr,
Sie tragen die Lasten des Lebens leicht
Auch manches der Jungfrau von Orleans gleicht.

Die Mädchen geboren im Monat März
Sie treiben mit männlichen Herzen nur Scherz.

Doch wer sie verstehet und richtig sie nimmt,
Fünvahr, der ein köstliches Kleinod gewinnt.

Die Mädchen geboren im Monat April
Sind launisch und herrisch, und schweigen nie still.
Drum wer solch ein Mädchen zur Gattin sich nimmt,
Wohl unter dem harten Pantoffel sich krümmt.

Die Mädchen geboren im Monat Mai
Sind heiteren Mutes, von Sorgen frei,
Sie lieben nicht stürmisch, doch innig und wahr

Und kränzen mit Blumen den Eh'standsaltar.

Die Mädchen geboren im Monat Juni
Verschmähen das Kosen nicht abends, nicht früh,
Verlieben sich täglich wohl ein bis zwei Mal
Und fühlen wohl selten des Liebenden Qual.

Die Mädchen geboren im Julimonat
Sie werden der Liebe und Arbeit leicht satt,
Und seufzen zum Monde verstehen sich nicht,
Umdüstern mit Schwermut ihr holdes Gesicht.

Die Mädchen geboren im Monat August
Sind stets ihrer Reize sich sehr bewusst,

Vertändeln am Spiegel viel goldene Zeit
Und blicken auf schönere Schwestern voll Neid.

Die Mädchen, die Monat September bescheert,
Bekümmern sich fleissig um Haus und um Herd,
Sie wissen in Küche und Keller Bescheid

Drum glücklich der Mann, der solch Mädchen sich freit.

Die Mädchen geboren im Oktobermond
Sind nur ein geräuschvolles Leben gewohnt,
Sie lieben Konzerte, Theater und Ball
Man sieht sie, wo sich's gut lebt, überall.



90 Simon Leonhard Lötscher

Die Mädchen, die der Monat November uns gibt,
Sind Avürdig der Liebe und werden geliebt,
Denn frei ist ihr Köpfchen und heiter ihr Herz

Ihr Seelchen stets lustig, geeignet zum Scherz.

Die Mädchen, die Monat Dezember uns bringt
Sind immer von düsterer Schwermut umringt.
Sie sehen Gespenster bei Tag und bei Nacht,
Und weinen da, avo man sonst jubelt und lacht.

Von öffentlichen Verlobungen wusste man in unsern
einfachen Bergdörfern, zur Zeit als der Grossvater die
Grossmutter nahm, nichts, man hielt das Eheversprechen heimlich
so gut als nur möglich bis zur Eheverkündigung. Bis 1874

wurde die Ehe acht Tage vor der Hochzeit von der Kanzel

verkündet; seither erfolgt die Verkündigung durch öffentlichen

Anschlag, das Brautpaar kommt ins „Gitter". Ebensowenig

wusste man etwas vom Auswechseln der Eheringe. Wohl
gab der Bräutigam der Auserkorenen etwa einen Fingerring
oder auch Bargeld „auf die Ehe" als Pfand fürs Ehegelöbnis.

Von eigenartigen Werbungen hört man auch hin und

wieder erzählen. So soll ein alter Mattli so lange ledig
geblieben sein bis er schon halbwegs ein griesgrämiger
Junggeselle war. Seine Auserwählte war auch nicht mehr in der

Blüte der Jahre. Da bei einer günstigen Gelegenheit — es

soll beim Viehfüttern gewesen sein — wagte er es endlich:

„Du, i bin allein und han niemet und du bist allein und hast

niemet, säg well mer nit z'sämmen?" „Ja nu, in Gotts Namen,

so well mer z'sämmen!" Am nächsten Sonntag wurden sie

von der Kanzel als Brautpaar verkündet. Ein anderer Bündner

Bergbauer soll zu seiner Liebsten gesagt haben: „Du säg, wit
nid mis Eh'wib warden?" Sie zeigte Lust, ihm eine rundweg
abschlägige Antwort zu geben, worauf er meinte: „Um Gott's

willen, tua mer das nid an (nid z'leid), i han dem Heer (Pfarrherrn)

schon gseit, dass er mich verkünden soll!" „Soo, so

süs in Gotts Nammän, wenns so wit ist, so soll er mich
verkünden!" war ihre ergebene Zusage!

In der Woche nach der Verkündigung geht das Brautpaar

in Begleitung der Mutter der Braut oder einer guten
Freundin in die nächstliegende grössere Ortschaft, um zu

„kramen". Da kauft der Bräutigam der Braut den
Brautschmuck: Fingerring, Ohrringe, wohl auch eine goldene Kette
und früher den Brautkranz. Heute wird dieser in der Regel



Aus dem rätischen Volksleben 91

von der besten Freundin der Braut gestiftet. Dem Bräutigam
kauft die Braut den „Spüslighuet" und das „Spüslighemd".
Braut und Bräutigam lassen sich auf die Hochzeit ein extra
schönes, schwarzes Kleid machen. Wenn das junge Paar
nicht zusammen wohnen wird mit den Eltern des einen oder
andern, wenn sie also einen eigenen Hausstand gründen, so

werden beim „Kramen" wohl auch etwas Hausgeräte und
Küchengeschirr eingekauft.

Früher, wenn ein Verlobter in die Fremde zog, so

begleitete ihn seine Braut ein Stück weit zu Fuss. Unterwegs
gab sie ihm als Andenken ein Hemd, welches sie ihm heimlich

gemacht hatte.
Am Sonntag nach der Verkündigung wird dem Brautpaar

im Hause der Braut von allen erwachsenen Mädchen
des Dorfes „Glück gewünscht". Auf diesen Abschiedstag
zwischen der Verlobten und ihren Jugendgespielinnen werden

grosse Kuchen gebacken und in einen derselben versteckt die
Braut einen Ring. Sie muss auch das Gebäck selbst herstellen.
Diejenige der Freundinnen, die in ihrem Kuchenstück den

Ring findet, wird die nächste Verlobte des Dorfes sein. Den

ganzen Nachmittag bleiben die Mädchen bei dem Brautpaare ;

es wird gescherzt, gelacht und gesungen. Glühwein, Kaffee,
Pitta, Bindenfleisch etc. wird aufgetragen. Das Brautpaar hat
den ganzen Nachmittag, so lange der Besuch da ist, in der
Ecke hinter dem Tische zu sitzen, im „Spusawinkel". Sind
Braut und Bräutigam nicht aus dem gleichen Dorf, so zieht
die Braut gewöhnlich am Donnerstag vor dem Hochzeitstage
zum Bräutigam und zwar mit der „Spusafuhr" (Aussteuer).
Auf Schlitten oder Wagen bringt die Braut alle ihre Sachen
mit. Auf dem ersten Fuhrwerk wird verladen das Brautbett,
auf dem zweiten Koffer mit Wäsche und das grosse „Kessi",
auf dem dritten ein zweites Bett und die Kleider, auf dem
vierten Fleisch, Käse und der hölzerne Schmalzkübel, auf dem
fünften Korn, Kartoffeln, Mehl und auf dem letzten die alt-
modisch-geschnitzte Kinderwiege. In jedem Dorfe, durch das die

Spusafuhr zieht, wird von den Burschen tüchtig geschossen,
und der Bräutigam entschädigt die Schiesserei mit acht bis
zehn Franken, die zu einem fröhlichen Trünke aufs Wohl des

Brautpaares verwendet werden. Alle Mädchen geben der Braut
das Geleit bis ein Stück weit vors Dorf hinaus, und von
den Mädchen wird sie in der Gemeinde, in die sie einzieht,



92 Simon Leonhard Lötscher

empfangen. Dass alle Weiber und Kinder versammelt sind

und die Spusafuhr einer genauen Musterung unterziehen, ist

selbstverständlich, sonst wusste man nachher nicht, wie schön

die Betten, wie gross der Schmalztopf, Fleischkisten usw. waren.
Zur Zeit, als der bunte Hochzeitsrock noch Mode war,

und wenn derselbe im Hause der Braut zugeschnitten wurde,
und die Näherin alles vorgerüstet hatte, trat, im Beisein der

Braut, deren Mutter oder sonst eine ältere Verwandte, mit
der Schere hinzu. Sie schnitt von dem breiten Stück Tuch
einen vorgezeichneten Streifen ab und gab ihn der Braut.
Diese rollte ihn sorgfältig zusammen und legte ihn zur
Aussteuer. Aus diesem Tuch wurde dann später einmal die „Fäsche"

gemacht, in die das erste Kind am Tage der Taufe gewickelt
wurde. Wenn die Mutter der Neugeborenen Zeit und Lust
hatte, so stickte sie auf das Tuch die gleiche Verzierung, wie

die, die ihren Hochzeitsrock schmückte.
Der ersehnte Hochzeitstag kommt heran; er ist immer,

auch heute noch, ein Sonntag. Zahlreich erscheinen die
geladenen Gäste, 50—100, gar nicht selten übersteigt die Zahl
100. Das Hochzeitspaar hat seine ledigen Gäste schon längst

„gepaart". Jedes Mädchen bringt einen „Tschäppel", aus

Blumen, mit. Der Spüslig verliest die Liste der Paare, worauf

jedes Mädchen seinem „Tschäppelchnab" den Maien auf den

Hut oder auf den Rock heften muss. Paarweise gehts nun
zum Zivilstandsamt und dann in die Kirche. Während des

Ganges zur Kirche wird noch fast überall tüchtig geschossen.

Auch dieses Schiessen wird mit zehn oder mehr Franken
belohnt. Nach der kirchlichen Trauung gings früher ins Elternhaus

der Braut oder auch des Bräutigams, heute gehts in
der Regel ins Wirtshaus zum Hochzeitsmahl. In fröhlichem

Gelage vergeht der Nachmittag; ernste und heitere Toaste

fehlen nicht. Heute ist ein Tanz am Hochzeitstage zur Sitte

geworden, und dem neuvermählten Paare werden unfehlbar
drei Tänze „ausgestellt". Alle Paare stellen sich den Wänden
nach auf, das Brautpaar tanzt die drei Tänze allein.
Hochzeitsgeschenke gab es früher keine, heute aber ist es Brauch,
dass die Hochzeitsgäste das junge Paar beschenken. Erst ein

halbes oder ganzes Jahr nach der Hochzeit bekommt jedes
Mädchen von ihrem „Tschäppelchnab" ein Geschenk für den

„Maien" : einen Fingerring, silberne Löffel, einen Schirm,
Stoff, oder ein Photographiealbum. Die Beschenkte erwidert



Aus dem rätischen Volksleben 93

das Geschenk auch; sie gibt etwa ein Hemd, ein Brusttuch,
einen Hut oder eine Uhrkette.

Von jeher sollen in den bündnerischen Bergdörfern
unglückliche Ehen, Ehen, die nicht auf gegenseitiger Liebe
gegründet waren, Seltenheiten gewesen sein. Wer weiss, ob

vielleicht nicht gerade deswegen so viele alte Ledige in fry
Rätien sind, weil sie den ledigen Stand einer Ehe vorzogen,
die nicht voll und ganz ihrer Liebe und Neigung entsprach?

9. Die Taufe.

Es ist selbstverständlich, dass jede junge Gattin die
Erstlingswäsche und Kleidchen für ihren kommenden Sprössling
selbst verfertigt und zeichnet. Hat dann der Storch seinen

Einzug gehalten, so sieht das jedermann, weil Fenster und
Fensterladen möglichst geschlossen gehalten werden. Licht
und Luft werden von der Kammer der Wöchnerin bestmöglichst

abgehalten, damit kein „Wind" Mutter und Kind schade,
damit das grelle Tageslicht die zarten Augen des jungen
Erdenbürgers nicht „blende". Früher wusste man vom Storch noch

nichts; da holte der Vater oder auch etwa die Hebamme in
dunkler Nacht das Brüderchen oder Schwesterchen aus dem
Gitzistein. Es wurde dort bei Gelegenheit und wohl auch
auf die Frage neugieriger Kinder die grosse Platte gezeigt,
unter der die „Poppi" versteckt waren. Der Vater des

Neugeborenen schlug im Kirchengesangbuch ein Lied auf und
legte es dem Kinde offen unter das Kissen. Aus dem Inhalt
des Liedes wollte man mehr oder weniger das Geschick des

Kindes deuten können. In ganz abgelegenen Gegenden weiss

man von der Mithilfe der Hebamme noch nichts. Ist die
Geburt ganz „schwerer" Art, so ruft man eine kundige Nachbarin,

die die Pflege des zarten Geschöpfes und der Wöchnerin

übernimmt. Bevor das erste Bad ausgeschüttet wurde,
holte man früher eine gute Sängerin, diese sang, während
sie das Wasser langsam ausgoss, ein schönes Lied, so schön
als möglich. Dieses bewirkte unfehlbar, dass der oder die
„Gebadete" ein guter Sänger oder eine flotte Sängerin wurde,
worauf man heute noch sehr viel hält. Dass aber durch dieses

wunderbare Mittel jemals grosse, weltberühmte Sänger
geschaffen wurden, ist mir nicht bekannt! Schon am ersten
oder zweiten Tag nach der Geburt wurde das Kind in manchen



94 Simon Leonhard Lötscher

Gegenden des Bündnerlandes zur Taufe getragen, also auch

an Werktagen. In den meisten Dörfern jedoch wurde und
wird heute noch in der Regel 8—14 Tage nach der Geburt
getauft und zwar nur an Sonntagen, die ganze Kirchgemeinde
als Zeuge. In der Woche vor dem Taufsonntag muss der
Vater die „Götteti" (Taufzeugen) „gwünna". Bis in allerneuester
Zeit wurden nie Geschwister der Eltern als Taufzeugen
gewählt. Sitte war stets und ist's noch heute, dass die Götteti
der Eltern, vorausgesetzt, dass sie noch im rüstigen Alter
stehen, auch als Taufzeugen für die Kinder erkoren werden.
Der Götti oder die Gotte nehmen in der Regel die Zeugenschaft

mit Freuden an und wünschen dem Vater Glück zum
Nachkommen: „Ich wünschen Glück zu Eurem Sohn (Eurer
Tochter), wünschen, dass Ihr Freud und Ehr an ihm erläba

möget und das es z'letzt äs Chind der ewige Freud und Seligkeit

wärdi." Bis gegen Mitte des 19. Jahrhunderts waren
sechs, später fünf Taufzeugen „Brauch", seit der neuen
Verfassung von 1874 sind es drei. Für die Bestimmung des Namens

gibts nie Schwierigkeiten. Das erste Kind bekommt den Namen

vom Grossvater oder Grossmutter väterlicherseits, das zweite
mütterlicherseits; dann kommt der älteste Bruder oder die
Schwester des Vaters dran, dann der Mutter usw. Mancherorts

trägt der Messmer das zinnerne Taufbecken mit dem im
Winter erwärmten Wasser vor der Predigt aus dem Pfrund-
hause in die Kirche. Andrerorts bringt die „Gotta" das

Taufwasser aus dem Haus des Gemeindepräsidenten in die Kirche
und bringt es auch wieder dorthin. Nachdem das Kind getauft
ist, schüttet der „Götti" das Taufwasser in den Taufstein oder

Altar; die Tischplatte wird gehoben und das Wasser in den

hohlen Stein gegossen. Die Taufzettel mit je etwa zehn Franken
Inhalt erhält in einigen Gemeinden die Gotta, die das Kind
trägt, für dasselbe am Altar in der Kirche. In anderen Orten
wieder erhält die ältere Gotta sie nach der Taufe, ausserhalb
der Kirche, und bringt sie der Mutter heim. Der Vater des

zu taufenden Kindes hat während der ganzen Taufhandlung
zu stehen, die Gemeinde dagegen sitzt während dieses Aktes.
Nach der Taufe kommen die Götteti zu einem „Glase Wein",
das der Götti zu bezahlen hat, zusammen; die Gotta hat eine

„Pitta" und Schinken, wohl auch Schüblinge und Bindenfleisch
mitgebracht. Was nicht gegessen wird, gehört der Mutter des

Kindes und wird ihr heimgebracht. Am ersten Sonntag, an



Aus dem rätischen Volksleben 95

dem die Wöchnerin nach dem Wochenbett die Kirche besucht
(sechs bis sieben Wochen nach der Geburt), gibts ein Mahl,
die sogenannte „Gseheti" ; da gibts am „Platz" in einem
Gasthause einen Schmaus, wozu alle nähern Verwandten erscheinen
und beim ersten Kinde auch alle Hochzeitsgäste des

Elternpaares; jeder Gast stiftet an die „Gseheti" zwei bis drei Franken.
Bei diesem Feste dürfen nie fehlen: Brotsuppe (Weissbrotschnitten

mit kleinen Weinbeeren bestreut und mit Fleischbrühe

oder Butter angefeuchtet), Schafsbraten, Süsschnitten
(Brotschnitten mit Glühwein), Kastanien, Apfelstückli und mit
Zimmet bestreuter Reis. Alle Kinder des Dorfes werden zum
Nachtisch geholt und bekommen namentlich Kastanien und
Süsschnitten.

Geht eine Mutter das erstemal mit ihrem Sprössling ihre
Nachbarinnen besuchen, bekommt das Kind als Geschenk Mehl
und Salz zu einem „Mus" oder, wenn gerade das Weissmehl
fehlt, sonst etwas Weisses: Weissbrot, Eier oder Butter; die
Farbe der Unschuld muss das Geschenk unbedingt haben.
Diese Gabe bewirkt, dass der Beschenkte ein ehrlicher Mensch
werde, sich nie in seinem Leben an fremdem Gut vergreift.

In etlichen Gemeinden wird die Wöchnerin etwa zwei
Tage nach der Geburt von ihren Freundinnen besucht. Es
wird das in der Regel wohl kaum eine Erleichterung für die
Besuchte sein, ein Unterlassen würde aber als Beleidigung
oder doch Vernachlässigung betrachtet. Dass bei solchen
Besuchen das Gespräch hauptsächlich auf schwere Geburten fällt,
auf das, was diese und jene durchmachen musste, eventuelle
schlimme Folgen noch zu tragen habe und lebenslang erdulden
müsse, ist selbstverständlich. Auch weiss natürlich jede
Besucherin ganz sicher wirkende Mittel gegen alles, was bei
Wöchnerinnen oder Neugeborenen nicht normal ist. Da
fehlen sogar die Mittel nicht gegen Schielen, gegen grosse,
vom Kopfe abstehende Ohren, gegen X- oder O-Beine, gegen
krumme oder dicke oder spitze Nasen, gegen Kropf usw. usw.

Nun, der kleine Erdenbürger entwickelt sich unter der
liebevollen und pflichttreuen Pflege von Nana und Mutter in
den allermeisten Fällen zum kräftigen Kinde; bei jedem hat
man noch nie oder nur höchst selten so kräftige, so grosse,
so gut entwickelte Kinder in seinem Alter gesehen, und jedes
gleicht vom ersten Tage an ganz genau dem Vater oder der
Mutter, häufig wohl auch dem Ehni oder der Nana!



96 Simon Leonhard Lötscher

Es kommt die Zeit des ersten wichtigen Wendepunktes
des jungen Söhnet, oder der zarten Tochter : Sie müssen bald
in die Schule. Gewöhnlich wird da dem armen Kinde die
Schule fast als Hölle vorgemalt, der Lehrer als Quäler und
Tyrann. Man will den Anfänger nicht ganz unvorbereitet
in die Schule gehen lassen, er muss mindestens Zählen und
Rechnen können, wohl auch schon etwas Schreiben. Wenn
dann die angewandten Methoden von Eltern oder Basen in
diesen Anfangsgründen nicht zu den raschen, gewünschten
Erfolgen führen, da machts dem armen Kleinen Angst, und
es heisst noch : „Wart nu, chum du nur in d'Schul, wenn du
sövel dumm tuast, denn überchust denn Tatzen gnuag oder
chast all Tag zweimal z'ruck blieben!" So kommt es, dass

sogenannte „schamige" Kinder nur in Begleitung der Eltern
zur Schule wollen. Jedoch ist in den allermeisten Gemeinden
Sitte, dass Vater oder Mutter ihren Sprössling dem Lehrer
zuführen, ihn bekannt machen über die Vorbereitung des

Kindes, über dessen Eigenschaften und Anlagen. Mit „Gsegnedi
der lieb Gott, gab der lieb Gott, dass d'folgsam und ufmerksam
süst und rächt guat lärnist", überlassen sie das Kind dem
Schulmeister. Dies ist ein schöner, sinniger Brauch; möchte
jedes Elternpaar seine Kinder so einführen in die Schule
und so für die Schule sorgen, dieses frommen und schönen
Wünschens eingedenk bleiben während der ganzen Schulzeit
der Kinder und den Lehrer als Miterzieher ihrer lieben
Nachkommen betrachten!

10. Aus dem Alpleben.
Es ist begreiflich, ja selbstverständlich, dass das Vieh

eine grosse, wohl fast die grösste Rolle spielt im Sinnen und
Denken, in Handel und Wandel des Bündner Bergbauers;
liegt doch seine Haupteinnahme, seine Hauptnahrungsquelle
in seinem Viehstand. In den allermeisten Fällen behandelt
der Bündner Bergbauer sein Vieh gut. Oft hört man ihn
mit seinem Vieh reden, wie mit seinesgleichen. Ein alter
Schanfigger habe einmal zu seinem Töchterlein, das ihm beim
Mistführen „mennen" half (mennen Zugtier führen) erklärt:
„Wenn i säga hü Stier, so gang Maria, wenn i säga oha Stier,
so stand Maria."

Die Alpen, die in der Mehrzahl gemeinsamer Besitz sind,
sind meistens gar wilde Gegenden. Nur zu oft zeigen sich



Aus dem rätischen Volksleben 97

diese Alpen, und zwar mitten im Sommer, heute in Blütenduft
und lachendem Sonnenschein und morgen im Schneekleid.
Plötzlich hereinbrechende Gewitter sind hier sehr häufig und
entladen sich mit solcher Allgewalt über diesem Felsenkessel,
dass man ihresgleichen anderswo wohl suchen dürfte.

Jeder Bauer treibt zur Alpfahrt (Ende Juni oder Anfang
Juli) seine Tiere selbst auf die Alp, was oft eine Tagesreise
ausmacht. In der Alp angelangt, beginnt unter den bis dahin
meist getrennt gewesenen Kühen ein erbittertes „Ringen",
dem die Bauern mit Spannung zusehen, indem jeder wissen
möchte, wem nun die Ehre zufällt, die „Heerkuh" zu besitzen.
„Heerkuh" bleibt diejenige, die im „Ringen" alle andern
ausschlägt, und als Auszeichnung erhält sie dann im Herbst, bei
der Alpentladung, einen bunten „Maien" auf das Haupt, die
grösste „Plümpa" oder „Rümpla" (Vorschelle) an den Hals
und darf (ähnlich wie es bei festlichen Umzügen mit gewissen
Menschen geschieht) hoch erhobenen Hauptes, ihrer ganzen
Vortrefflichkeit bewusst, allen andern Kühen voranmarschieren.
Derjenige Bauer, der das „Glück" hat, die „Heerkuh" zu
besitzen, tut's auch nicht anders, geht das Jahr hindurch so
voll gespreizten Selbstbewusstseins unter den Dorfbewohnern
einher, als wäre er die „Heerkuh" selber.

Namentlich früher rechnete sich solches mancher als
gewaltige „Ehre" an, und deshalb kam es auch nicht selten
vor, dass der eine oder andere „Heerkuh-Narr" weit und breit
Nachfrage hielt, um ja eine rechte „Ringeri" zu bekommen,
und dass er solche dann vor der Alpfahrt noch extra fütterte
und pflegte (wenn sie auch keinen Tropfen Milch gab), nur
damit sie ja allen andern „heer" (Meister) gehe. Am
gespanntesten wurde die Sache dann, wenn einmal zwei gute
„Ringerna" da waren, die einander den Vorrang streitig machten.
Da wurde dann wohl durch den Sennen oder den Küher (von
einem der Bauern bestochen) mit gewissen Mitteln der Gegnerin
das „Ringen" „verleiden" gemacht.

Von einem Vorkommnis solcher Art, geschehen auf der
Urdenalp, die zwischen Tschiertschen und Arosa liegt, weiss
die Sage folgendes zu erzählen:

„So kam es auch wieder eines Jahres, dass man von
zwei der stärksten Kühen nicht mit Bestimmtheit sagen konnte,
welche die ,Heerkuh' sei. Die eine von diesen gehörte dem
Sennen selbst, der eine gar grosse Meinung vom Besitze einer

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXII (1932) 7



98 Simon Leonhard Lötscher

,Heerkuh' hatte. Als nun die Bauern die Alp verlassen hatten,

wusste der Senne sich schon Rat, um seiner eigenen Kuh die

,Ehre' zu verschaffen. Heimlich unterredete er sich mit dem

Küher. Dieser ging zur Nachtzeit in den unterhalb gelegenen

Wald, entrindete eine Tanne, trug die von Saft noch triefende

Rinde hinauf und breitete sie, mit der glatten Seite nach oben,

über einen gäben Absturz am Carmenna aus. Andern Tages

trieb er die Herde dorthin zur Weide, und da sorgte der ruchlose

Küher dafür, dass die betreffende Kuh, die des Sennen

,Heerkuh' ,Stich' gehalten, wie von ungefähr in die Nähe der

ausgebreiteten Rinde kam. Heimlicherweise trieb er sie dann

noch vollends der Stelle zu. Auf der schlüpfrigen Rinde

glitschte das prächtige Tier aus und stürzte den steilen Hang

hinunter zu Tode. Dem Eigentümer wurde gesagt, dass die

Kuh beim ,Ringen' von einer andern ,gefällt' worden sei.

So entging der Unhold dem weltlichen Gerichte, nicht

aber dem göttlichen. Nach seinem Tode ward er dazu

verdammt, an der Stätte seines Frevels die Untat zu büssen.

Oft hören die Urder Alpknechte jetzt noch abends beim ,Zu-

nachten' vom Carmenna her ein geisterhaftes, lang anhaltendes

Jauchzen, den Ruf des Carmenna-Chüjers. Dann rollt die

gemordete Kuh das steile Gesenke am Carmenna hinunter,

der Geisterküher in mächtigen Sätzen ihr nach. Da wo die

Kuh zum Stehen kommt, erfasst er sie mit übermenschlicher

Kraft, und keuchend und stöhnend sucht er die ungeheure Last

wieder nach oben zu tragen. Das ist sein Fluch. Hat er

dann in unsäglicher Mühsal dieses Werk vollendet, dann

kommt auch der Geisterspuk für eine Zeitlang wieder zur

Ruhe. Von den Urder Alpknechten aber verkündet es einer

dem andern: ,Der Carmenna-Chüjer het g'juchzet, es git ander

Wätter'; und tatsächlich soll dann auch regelmässig ein rascher

Wetterumsturz mit Schneefall eintreten."
Die Knechte einer Alp stellen sich zusammen aus einem

Sennen, der das Oberhaupt des Senntums ist, einem Zusennen

(Gehilfe des Sennen), einem Küher und einem „Batzger", auch

Schreiber oder Handbub genannt. Es sind alles stämmige,

breitschultrige Männer und Burschen. Das Alpleben liegt

ihnen in Fleisch und Blut. Wenn sie im Winter in ihrem

Heimatdorf sind, dann übermannt sie oft das Heimweh nach

den einfachen Holzhütten droben auf hoher Alp. Noch

einfacher als unten im Tal leben sie hier. Eine „Pritsche" (Lager)



Aus dem rätischen Volksleben 99

mit etwas Heu oder Stroh dient als Ruhestätte für alle vier
Alpler zusammen. Bescheiden sind ihre Mahlzeiten. Am Morgen
Milch, Brot, Butter und Käse, zu Mittag Kaffee, Brot, Butter
und Käse und abends eine Polenta, Milchreis oder ein „Schmalz-
mues". Interessant ist auf einer Alp das Löschen und
Anfachen des Feuers. Der Senn stosst abends mit einem Stecken
die brennenden Kohlen in die Feuergrube zusammen, dann
deckt er sie mit einer dicken Aschenschicht zu. Am Morgen
beim Feueranmachen sinkt er mit beiden Knien zu Boden,
zerbricht ein Büschelchen dürren Reisigs, entfernt die Asche,
und es erscheinen einzelne noch brennende Kohlen, darauf legt
er das brennbare Werch, stützt die Hände auf die Herdmauern
und bläst mit vollen Backen in die immer grösser werdende
Glut. Der Widerschein der emporzüngelnden Flämmchen
rötet das Angesicht des Älplers — bald knistert ein fröhliches
Feuerlein unter dem Kessel.

Ein Brauch, der auf viele, viele Jahre zurückzuführen
ist, ist das jetzt noch übliche Alpfeuer. Die Hirtenknaben
sammeln mit Hilfe ihrer Altersgenossen am Tage vor der
Alpladung Reisig und tragen ihn auf einen aussichtsreichen Punkt.
Am späten Abend zünden sie den Reisighaufen an, zum Zeichen,
dass die Alp nun bestellt werden kann.

Früher jedoch war unter dem abergläubischen Volk die
Meinung, dass das Alpfeuer die Macht habe, die bösen Geister
in der Alp zu bannen, so lange das Vieh oben sei.

Der Kuhreigen, den man am Tage der Alpfahrt hörte,
wird immer seltener ; es ist dies jener eigentümliche jauchzende
Gesang, dessen ältester Text sich nur noch in einzelnen Versen
vorfindet, während seine Melodie in längern Trillern, Jodeln,
bald hüpfenden, bald gedehnten Tönen besteht. Etwas anderes
ist der einfache Jodel, der keine Worte hat, sondern bloss
in schnell wechselnden, oft in der Tiefe anhaltenden und rasch
in die Höhe steigenden, seltsamen, melodischen Tonverbindungen

besteht, mit welchen der Hirt seine Kühe herbeilockt,
seine Kameraden begrüsst und dessen er sich öfters als
Fernsprache im Gebirge bedient.

Das sogenannte Alphorn hat in vielen Alpengegenden
unseres Landes ausser der Anstimmung des Kuhreigens noch
einen andern feierlichen und religiösen Gebrauch. Wenn die
Sonne untergegangen ist und das Licht des Himmels nur noch
auf den Gipfeln der schneebedeckten Berge glimmt, dann nimmt



IQO Simon Leonhard Lötscher

der Senn, der auf dem höchsten Teil der Alpenkette wohnt,

sein Horn und ruft durch, sein Sprachrohr: „Lobt Gott, den

Herrn!" Alle benachbarten Hirten treten, sobald sie den Ruf

vernehmen, aus ihren Hütten, nehmen ebenfalls ihre

Alphörner und wiederholen dieselben Worte. Dieses Rufen dauert

oft eine Viertelstunde und widerhallt von Berg zu Berg und

von Schlucht zu Schlucht. Endlich erfolgt eine feierliche

Stille. Alle stehen andächtig da; mittlerweile ist es ganz

dunkel geworden. Nachdem noch der Ruf: „Gute Nacht!"

als Abschluss des Tages ertönt, legen sich alle Älpler zur

Ruhe nieder.
Am Tage nach der Alpentladung wird in den gemeinsamen

Alpen die „Molke" oder der Alpnutzen verteilt. Eine

gemeinsame Nidel ist dabei Sitte. Oft geht es etwas „lebhaft"

zu; es soll schon vorgekommen sein, dass die Bauern

„handgemein" wurden. Der ganze Alpnutzen: Käse, Butter und

Zieger bleibt bis im Herbst auf der Alp.

11. Alte Häuserinschriften.
Beinahe an jedem Haus in den bündnerischen

Bergdörfern finden sich alte, tiefsinnige Inschriften und Sprüche,

von denen aber viele, infolge Unwetters, verwischt sind, so

dass es schwer ist, dieselben zu entziffern.

1. Fürchte nicht die Welt, greif 6. Wodurch wird unser Haus ein

tapfer an. christliches Haus? Dadurch, dass

es gebaut wird im Namen Jesu.
2. Es eilt die Zeit, Mensch sei bereit.

7. Ein gastliches Haus gibt unendlich
3. Höhen und Tiefen ebnet die Zeit ^^ ^ Eggen und Trinken un(1

verstehe sie und schaffe. Herberge.

4. Ich bin ein Gast auf Erden g. ]y[ag draussen auch fliessen

Und hab hier keinen Stand, der Welt Honigseim,
Der Himmel soll mir werden, Yür mich gibt's kein Plätzchen
Dort ist mein Vaterland. so süss, wie mein Heim.
Hier muss ich Unruh haben, Da, lacht mir das Herze,
Reis' mühsam ab und zu, wie nirgendwo mehr,
Dort wird mein Gott mich haben j)a säuselt der Friede
Mit seiner ew'gen Ruh. VOm Himmel mir her.

5. Dies Haus ist mein, Heim! Heim! süsses Heim!

Und doch nicht mein, Für mich gibt's kein ^tzchen,

Der vor mir war,
So süss wie mein Heim'

's Avar auch nicht sein. 9. Die Leute sagen immer:

Der ging hinaus und ich hinein „Die Zeiten werden schlimmer."

Nach meinem Tod wird's auch so Ich aber sage: nein,
sein. Es trifft sich besser ein:



Aus dem rätischen Volksleben 101

10.

11.

12.

13.

14.

„Die Zeiten bleiben immer
(gleich)

Die Leute werden schlimmer.

Veracht' nicht mich und die Meinen, 15.

Betracht erst Dich und die Deinen
Find'st Du dann ohne Mängel Dich,
Alsdann komm und verachte mich.

Gott bewahre dieses Haus,
Und die da gehen ein und aus.

Wer will bauen an die Strassen,
Muss die Narren tadeln lassen;
G'scheite machen nicht viel d'raus,
Es gibt Narren g'nug, die alles

richten aus.

Wir bauen Häuser gross und fest,
Darin sind wir nur fremde Gast'

Und wo wir sollen ewig sein,
Da bauen wir gar wenig ein.
Dies Haus ist mein und doch nicht 18.

mein,
Und meinem Hans kann's auch

auch nicht sein.

Und wird's dem Dritten übergeben,
So wird's dem ebenso ergehen.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

16.

17.

Den Vierten trägt man auch hinaus.
Nun sagt mir doch, wess' ist dies

Haus.

Was ich in Sorg und Müh' gebaut,
Kann ich nicht lang besitzen.

Das Haus, das Gott mir anvertraut,
Wird einst ein Andrer nützen.
Ein Dritter kommt und nimmt es

ein;
Und dann werd' ich vergessen sein.

Jesus war in meinem Haus,
Weiche nimmermehr daraus.

Wir bauen dieses Haus hienieden,
Als eine Wohnung dieser Zeit.
Hier gib, o Gott, uns Glück und

Frieden
Und einst die frohe Seligkeit.

Von aussen ein wohlgesunder Leib,
Wie auch gesunde Sinnen.
Des Himmels Segen dort,
Der Erden Segen hier.
Dies und ein mehreres nicht,
Ist täglich meine Begier.

Gott schuf uns Menschen all auf Erden zur Arbeit, nicht zum Müssiggang.
Drum bau'n wir unserm Gott zu Ehren dies irdisch Haus durch Menschenhand,

bewohnen's froh die kurze Zeit, bis Gott uns ruft zur Ewigkeit.
Dann zieh'n wir still aus dieser Welt, doch gerne, wenn es Gott gefällt.

Gott segne dieses Haus mit Glück und Segen jederzeit und geb' dem

A^olke, das drin wohnt, die ew'ge Freud und Seligkeit.

Wann ich meinen Lebenslauf auf dieser Welt vollendet,
So nimm, o Gott, im Himmel auf meine Seel' in deine Hände.

Und meinen Leib lass auch sanft ruhen in dem Grab,
Bis einst anbrechen wird der liebe, jüngste Tag.
Alsdann lass mich, o Gott, mit Freuden auferstehen
Und mit der frommen Schar zur Himmelsfreud eingehen.

Unsern Ausgang segne Gott, unsern Eingang gleichermassen.
Segne unser täglich Brot, segne unser Tun und Lassen,

Segne uns mit sel'gem Sterben und mach' uns zu Himmelserben.

Gott, Vater aller Gnaden, bewahre dies Haus für allen Unglückschaden,
Geuss deinen Segen aus auf die, so es bewohnen, damit sie noch mit
allen Frommen geniessen Himmelsfreud.

Jesus wende Krieg und Streit, schenke Fried und gute Zeit.
Alles Du zum besten wend bis an unser selig End.

Was nützlich, was fröhlich, was freudig sein kann,
Schenk Du den Einwohpern, Du himmlischer Mann.
Ach ihr Seufzer eilt von Hinnen nach dem stillen Himmel zu.



102 Simon Leonhard Lötscher

26. Allhier verbleiben wir nicht lange, wir gehen hier nur ein und aus

Unsere Wohnung ist im Himmel, wo wir ewig selig sind.

27. Bewahrt dies Haus in Gottes Namen, dies ist gewiss der beste Rat.

Lebt froh und glücklich hier beisammen, dass Gott sein Wohlgefallen hat.

Verlasst einst ruhig diese Welt, nachdem ihr euer Haus bestellt.

28. Zufrieden sein im kleinen Haus, macht einen grössern Reichtum aus,

Als der im grossen Hause prangt und nie Zufriedenheit erlangt.

29. Ich und mein Haus, Avir sind bereit, Dir Herr, die ganze Lebenszeit

Mit Seel und Leib zu dienen. Du sollst der Herr im Hause sein.

Gib Deinen Segen nur darein, dass Avir willig dienen.

30. Glück und Segen hier auf Erden gib uns Herr aus Deiner Hand,

Führ uns einstens, wenn Avir sterben, in das himmlisch Vaterland.

Gott, mein Gott, verlass uns nicht, in Dir steht meine Zuversicht.

31. Jesu, gib mir doch den Segen in das neue Häuschen mein,
Dass ich hier mag christlich leben und dort ewig selig sein.

12. Krankheit und Tod.

Sind unsere Bündner Bergbauern auch ein kräftiges,
gesundes Volk — Krankheiten gibts leider auch. Von
Nachbaren, von Verwandten, von Freunden und Bekannten werden
die Kranken oft und viel besucht. Jeder Besucher bringt
etwas mit: gewöhnlich ein Schilt Brot, wohl auch etwa Eier,
frische Butter oder eine Schokolade. Ob diese Besuche eine

Erholung, eine Erleichterung für die Patienten sind, ist wohl
sehr zu bezweifeln; natürlich kommt es hierbei sehr auf die

Krankheit an. Was will man bei einem solchen Besuche

reden? Nun, doch von Krankheiten, von möglichst schweren

Krankheiten, die der oder jener durchgemacht hat — von
gerade der Krankheit, die den Besuchten jetzt ans Bett fesselt

und diesen oder jenen so und so lange heimsuchte und quälte,
den Tod verursachte oder für sein ganzes Leben leidend machte.

Wohl weiss auch jeder ein prompt wirkendes Mittelchen, um
den Kranken gesund zu machen. So kommt es dann, dass

man heute dies, morgen jenes Mittel anwendet; jedes sollte

natürlich das Übel wie wegblasen; sonst ist's nichts wert.
Aber auch dem Tode entrinnt keiner ; mag er auch noch

so hoch oben wohnen, es kommt doch der unerbittliche
Sensenmann. Mit dem besten Kleide, wenn möglich noch

mit dem Spusa- oder Spüslighemd und -Kleid wird das

Dahingeschiedene bekleidet. Gute Nachbaren oder womöglich die

„Götteti" werden zum Ankleiden des soeben Verstorbenen

herbeigerufen. Die Leiche wird in eine Nebenkammer gebracht.



Aus dem rätischen Volksleben 103

Aus jedem Hause im weiten Umkreise kommt ungefragt je
eines zum „Wachen". Man lässt dann aber bis auf vier oder

fünf Personen alle heimgehen; die Zurückgebliebenen dagegen

wachen bei der Leiche die ganze Nacht. Da werden Gebete

gelesen, das Leben des Dahingegangenen betrachtet, seine

guten und schlechten Eigenschaften hervorgehoben oder
getadelt. Auch bei Tag lässt man die Leiche nie allein. Jeder,

der ins Trauerhaus kommt, „klagt Leid", z. B. : „Ist Eua

guata Ätti im Herrn entschlafa, gäbma der lieb Gott a

fröhlichi Uferstehig und die ewig Freud und Seligkeit im
himmlische Reich!"

Am Tage vor der Begräbnis werden alle Glocken während

einer halben bis ganzen Stunde, je nach Ortsbrauch, geläutet.

Diejenige Glocke beginnt die Trauerklage, welche für den

Verstorbenen am besten passt. Beginnt die grosse Glocke,

so sind die „schwarzen Lose" auf einen Mann gefallen; läutet
die zweitgrösste zuerst, so ist eine Frau davon betroffen. Die

wehmütige Melodie dieses Geläutes breitet Trauer über die

ganze Gegend; die Klage rauscht in den Wäldern und widerhallt

in Tobein und Klüften. Die Glockenharmonie klingt
wie in Tränen gebadet, und wer die Gabe des Hörens hat,
vernimmt wie scharfes Wetzen schartiger Sensenschneiden,

herrührend vom Tode, der die nächste Leiche bereits

ankündigt. Mit aufmerksamem Ohre und gerührtem Herzen

achten manche, ob aus dem Glockengeläute das Los der Seele

im Jenseits sich künde. Tönt das Geläute in getragener,
würdevoller Melodie, dann trösten sich die Trauerleute über
das Los der abgeschiedenen Seele; zittert und zuckt es im
Geläute wie beim Schluchzen eines Weinenden, dann ängstigen
sie sich für den Verstorbenen. Bei manchen wird durch dieses

Trauerläuten der Seelengrund so mächtig aufgewühlt, dass

die Tränen sich aus den Augen lösen; ohne zu wissen hat

man die Stimmung der eigenen Seele in das kalte, harte
Glockenmetall gelegt. Unser Empfinden gibt der Glocke die

Sprache auf die Zunge.
Gross ist in der Regel die Beteiligung an der Begräbnis.

Im Dorfe selbst sind es gewöhnlich zwei aus jedem Hause,

die dem Dahingegangenen die letzte Ehre erweisen. Aber

auch aus den Nachbargemeinden erscheinen viele, oft sehr

viele zum letzten Geleite ; viel kommt es da auf die Verwandtschaft

und Bekanntschaft, wohl auch auf das Wetter an. Die



104 Simon Leonhard Lötscher

Leichen werden in den Berggegenden zu ihrer letzten Ruhestätte

getragen. Träger der Leichen sind die „Götteti" oder
Nachbaren, auch der Sargmacher gehört dazu. Sobald der
Leichenzug in Sicht des Kirchturmes kommt, wird angefangen
zu läuten, „zum Weg glütet". Der Leichenzug formiert sich

folgendermassen: Alle Verwandten des Verstorbenen gehören
„ins Leid" ; sie gehen aber nicht miteinander hinter dem

Sarge her. Wohl ordnen sie sich nach dem
Verwandtschaftsgrade; jedes aber ladet ein bis zwei Begleiter, nimmt
ein bis zwei von den am Wege stehenden zur Begräbnis
herbeigekommenen Leuten. Dabei sind natürlich die
Mitglieder der „Obrigkeit", des Kreisgerichtes und des Gemeindevorstandes

oder deren Angehörige die ersten. So bildet sich

zuerst der Zug der männlichen, dann der weiblichen
Teilnehmer an der Begräbnis. Bei Kindern und unverheirateten
erwachsenen Verstorbenen waren Tafel- und Blumenspenden
von jeher Sitte und Brauch. In mancher alten Bündnerstube
sehen wir oft alle vier Wände sozusagen total bedeckt mit
Erinnerungszeichen, Tafeln und Maien an ein zu früh
Verblichenes. Die erwachsenen ledigen Mädchen gehen bei ledigen
Verstorbenen vor dem Sarge und tragen Blumen und Kränze.
Nach der Beerdigung wird zum Totenmahl eingeladen.

Das Andenken an ein Dahingegangenes wird sehr geehrt
und mit Vorliebe werden Redensarten und Eigenarten des

Verstorbenen in Erinnerung gebracht. „Min Ehni selig het
immer gsait ." oder „Mis Marni selig het das albig (immer)
ä so getan ..." Die Gräber werden durchs Band gut gepflegt.
Blühende Alpenrosen und schlichte Edelweisse zieren nicht
selten den Grabeshügel eines lieben Verstorbenen. Diese beiden

Bergblumen symbolisieren die Treue und Ehrlichkeit, die dem

Dahingeschiedenen während seiner ganzen Lebenszeit eigen
war. Jammern und Klagen bei Leid und Unglück, das sie

selbst betrifft und bald wieder vorüber geht, ist bei den Bündner
Bergbauern im allgemeinen nicht Sitte. Sie tragen ihr Schicksal
mit steter Zufriedenheit, sie, die abgehärteten, starken und
werktätigen Bergbauern. Trifft aber Unheil ein Anderes, dann

regt sich in ihren Herzen ein tiefes Mitgefühl und sie helfen
mit Rat und Tat mit, das Unglück zu lindern. Wohl ihnen,
die so beschaffen sind.


	Aus dem rätischen Volksleben

