Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 32 (1933)

Artikel: Aus dem ratischen Volksleben

Autor: Lotscher, Simon Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-113035

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-113035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

65

Aus dem ratischen Volksleben.

Von Simon Leonhard Lotscher, Sent.

Unter dem Bergvolk kann es noch sein, dass ein Mann
und eine Frau ihre Arbeit sein lassen, weil es einem Be-
dringten zu helfen gilt. Noch heute gibt es jene schwer-
filligen Bauern, die sich sehr gemichlich tiberlegen, ob sie
einen Regenschirm auf ihren Weg mitnehmen sollen, oder
Bauern, die immer nur stiickweise erzihlen, was sie mitteilen
wollen. Man hat ja Zeit, weil man sich eben Zeit nimmt,
und nur der Zeitlose kann Zeit gewinnen.

Die Hauser sind einfach und warm und aus Holz ge-
baut, fast ohne Ausnahme mit der Hauptfront gegen Siiden.
Jede Familie bewohnt ein Haus allein, welches aus Stube und
Wohnstube, Schlafkammer und Nebenkammer, Kiiche und ein
bis zwei Kellern, Vorrats- und Kleiderkammern besteht. Ein
jedes dieser echten, alten und neuen Héuser ist mit Blumen
geschmiickt. Wer je durch die schmucken Dorfer des Priiti-
gaus, Schanfiggs, Miinstertals, Engadins usw. gegangen ist,
der hat den bunten Schmuck, die feurigen Nelken, die griinen
Geranien, die saftigen Fuchsien und Rosmarine bewundern
miissen. Aber auch im strengen Winter zeugt jede Bauern-
stube vom ewigblithenden Friihling. Hier werden die Lieb-
lingsblumen und Pflanzen aufs beste gepflegt und im schonsten
Schmucke erhalten.

Einfach und schlicht wie ihr Heim ist auch ihre Klei-
dung. Dieselbe besteht meist aus selbstgesponnenen und
-gewobenen Stoffen. Der Bauer verrichtet seine Arbeit grossten-
teils ohne Rock, in weissen oder auch farbigen Hemdirmeln.
Auch die Béuerin sieht man heute noch ohne ,Tschopen¢
oder Bluse in weissen Armelstossen auf dem Felde arbeiten.
Ein moglichst weiter, faltenreicher Rock mit einer ,Gstalt“
ist der Bergbduerinnen Arbeitskleid. Ungenagelte Schuhe trigt
man hier hochstens am Sonntag, das verlangt schon das Gehen
und Stehen auf den steilen Abhiingen und Berghalden.

In verschiedenen Gemeinden des Priitigaus und Schan-
figgs wohnt eine Familie nicht immer in ein und demselben
Hause. Sie ziehen nomadenartig von Ort zu Ort, vom Tal

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXII (1932) - 5



66 Simon Leonhard Lotscher

auf den Berg und von einem Berg auf den andern. So ziigeln
sie von einem Haus zum andern, mit Kind und Kegel, Gross-
und Kleinviehhabe, mit Huhn und Hahn, mit Katz und Hund.
Hausrat, Betten und Wiische haben sie meistens in jedem Hause.

Alle Kiichengerite, Gefisse und Geschirre sind ein-
fach und stark. In vielen Orten sind Holzloffel zum Essen
auf dem Felde nichts Seltenes. Einen ,Hegel“ (Messer mit
holzernem Griff) hat jeder Bauer und beinahe auch jede
Biauerin in der Tasche, so dass das Mitnehmen von Tisch-
messern eriibrigt wird. Samtliche Gefiisse wie: Eimer, Gebsen,
Gelten, Butterfisser, Milchkiibel oder -Tausen sind aus Holz.

Fleisch und Speck wird hier fiir das ganze Jahr selbst
produziert. Bs wird gewohnlich jihrlich eine Kuh oder ein
jiingerer Ochse und zwei Schweine geschlachtet. Das Rind-
und Schweinefleisch wird gerduchert und an der Luft ge-
trocknet und zum Teil verwurstet. Auch das Brot wird von
den Biuerinnen selbst gebacken und zwar in der Regel fir
die Zeitdauer von 3 Wochen. Mancherorts wird das frisch
gebackene Brot unter den Nachbarn ausgewechselt als ,Ver-
suecher“. In einigen Gemeinden des Schanfiggs und Prétigaus
darf ein Midchen nie ein ganzes Brot anschneiden, ansonst
es ledig bleibt.

Streng und hart sind die mannigfaltigen Arbeiten dieser
Bergbauern, trotz alledem sind sie aber keineswegs miirrisch
und unzufrieden mit ihrem Los. Thre Nahrung ist einfach
aber gut und kriftig. Die Hauptnahrungsmittel bilden: Mileh,
Brot, Kiise, Butter, Fleisch und Kartoffeln; aber auch beson-
dere Speisearten wie: Eiertatsch, Ribbel, Maluns, Pizzockel,
Plains usw. sind gebriuchlich. Bei dem Einnehmen der Mahl-
zeiten sind die Meistersleute und das Gesinde am gleichen
Tisch; denn sie wissen nichts von einem Unterschied zwischen
Herr und Knecht, weil ein Jeder den Andern bendtigt. Vor
dem Essen spricht jeweilen abwechslungsweise eines der Kinder
das Tischgebet.

Die Verwandtschaft wird noch sehr gepflegt. So werden
die Wortchen ,Base“ und ,Vetter“ bis in deun siebenten Ver-
wandtschaftsgrad nicht vergessen, und der Taufpate oder die
Patin werden auch im spiten Alter mit ,Gotti“ oder ,Gotta“
angesprochen.

Der Familiensehmuck vererbt sich jeweils auf die
dlteste Tochter. Es sind dies hauptsiichlich Finger- und Ohr-



Aus dem ritischen Volksleben 67

ringe und lange, schwere, goldene Halsketten. Diese Kleinode
werden jedoch nur bei speziellen Anldssen wie an Taufen,
Hochzeiten, Tinzen, Landsgemeinden, Sénger- und Kinder-
festen getragen. In der iibrigen Zeit wird dieser vererbte
Familienschmuck in einem besondern Kistchen aufbewahrt.

Ein frommes Volk wohnt in diesen Gebirgstilern. Die
Sonntage werden geheiligt, und es herrscht noch die ehr-
wiirdige Sitte, dass mindestens eines aus jedem Hause zur
Kirche gehen muss. Wer es nicht téte, wiirde gegen die all-
gemeine Tradition verstossen.

Am Sonntagmorgen, wenn sie zur Kirche gehen, schreitet
er voran und sie dicht hinter ihm nach, bedéchtig und steif.
Sie haben ein schweres Gangwerk vom Pfligen. Wer sah je
einen Bauer mit seiner Eheliebsten, ausser am Hochzeitstage,
am Arm gehen? Sie gehen einher, gebeugt und still, sie sagen
sich nicht viel unterwegs; sie haben sich nicht viel zu sagen;
denn eines denkt des andern Gedanken. Unter gleicher Arbeit,
in gleicher Umgebung, wachsen sie auf, beide brachten Gleiches
mit in die Ehe, beide traf gleich hart Unwetter und Diirre,
beide machte gleich froh der Segen Gottes in Haus und Feld.
Kein Wunder, wenn sie so ganz und gar zwei Gleiche ge-
worden sind, dass eines des andern Gedanken denkt.

1. Der Hengert.

Wenn die niederen, von der Sonne verbrannten Hiuser
unserer Bergdorfer eingeschneit sind, jedes Dach seine weisse
Kappe hat, der ,Gutschgi“ ins Land gezogen ist, an den losen
Balken riittelt und schiittelt, dann ist einem so recht winter-
lich zumute.

Was gibt es dann Schoneres, als an den langen Winter-
abenden, nachdem das Tagewerk beendet ist, in der Stube
am Ofen zu sitzen, in welchem es knistert und knastert, dass
es eine Freude ist! Dann fiihlt man erst, wie es  heimelig“
ist daheim bei den Seinen, unter den schlichten, aufrichtigen
Leuten, in seiner eigenen Hiitte, sei sie auch noch so klein
und alt.

,Das ist schon recht so“, werden mir die ledigen Bur-
schen und Midchen vom Schanfigg und Pritigau antworten,
,aber am Samstag und Sonntag wollen wir nicht allein auf
dem Gutschi hocken, dann wird z'Hengert gegangen.“

H¥



68 Simon Leonhard Létscher

Hengert! Wer lacht nicht auf, wenn davon gesprochen
wird, wenn er weiss, was damit gemeint ist? Die roten Wangen
der Ledigen firben sich noch riter, das Spinnrad der Nana
hiilt eine Weile mit seinem Schnurren inne, ihr Gesicht er-
scheint jiinger, ja selbst der Ehni auf der Ofenbank vergisst
das Ziehen an seiner Pfeife. Unwillkiirlich denken sie alle
an etwas Schones, Uraltes, an etwas, das schon die Urureltern
getan, und das man tun wird, solange es ledige Schanfigger
und Pritigauer geben wird.

Von der nahen Turmuhr ertont die elfte Abendstunde.
Auf dem Dorfplatz stehen vier verschneite Minnergestalten,
jede den Hut fest in die Stirn gedriickt, um sich so gut wie
moglich vor dem tobenden ,Gutschgi“ zu schiitzen.

,Heute abend gehen wir wieder einmal auf die ,Egga‘
hinaus, die Lena ,planget‘ schon lange auf einen ,Hengert'",
sagt der Stutz-Baschli, indem er sein Gesicht dem Tobel zu-
kehrt und langsam dem andern Teil des Dorfes zuschreitet.
Ohne eine Erwiderung, oder gar einen Einwand — denn der
Baschli ist ja der Alteste unter ihmen, der hat zu befehlen!
— folgen ihm die andern drei durch den hohen Schnee.

Der ,,Gutschgi“ wird immer wilder, die Burschen miissen
oft riickwiirts schreiten, um atmen zu konnen. ,Wir hitten
wohl zur Bordtrina gehen konnen, das wire nicht so weit
weg gewesen; dazu butzt einen der ,Gutschgi‘ noch beinahe®,
meint der Schneckastand-Hitsch. Der Post-Ueli gibt ihm als
Antwort einen schwachen Puff mit der Faust, indem er auf
den Vorldufer Baschli weist. Da wird der Hitsch ruhig; sie
wissen ja alle, mit dem Stutz-Baschli, dem reichsten Bauern-
sohn des Dorfes, ist nicht zu spassen; was der sagt, muss
getan werden, ohne zu widerreden.

*

Endlich sind sie auf der ,Egga“ angelangt. Der Basch
klopft, er kann es ja am besten (Hat er nicht schon an so
vielen Tiiren gepopperlet?), zuerst ganz sachte, sachte, dann
immer lauter, um zuletzt in ein wahres Poltern zu geraten.
Die andern drei begleiten ihn mit dem Brummen eines Hen-
gertliedes:

»Maitja tua-n-isch Tira uf,
Luag m’r plangend lang scho druf,

M’r wennd hiniicht luschtig sin.
Lass n-isch bitti, bitti in!“



Aus dem ritischen Volksleben 69

Immer noch keine Antwort. Der Klopfer wird ungedul-
dig. Seine Hinde sind vor Kilte erstarrt. Noch einmal wird
ein Liedlein gesummt:

,Hussa isch es leid und chalt,
Was tuasch langir schitza?
Chusch nit zua-n-isch apper bald
Schlommer alles z’Fatza.“

Wieder lautlose Stille, das nur von Baschlis eintonigem
Klopfen unterbrochen wird. Dann — nach etwa zwanzig
Minuten — hort man im obern Stockwerk eine Tire #chzen.
Eine hohe Midchenstimme frigt: ,Wer isch dunn&?“ ,Guet
Friind!“ antwortet der Klopfer mit verstellter Stimme. Nach
einer Weile sitzen sie in der warmen, gemdiitlichen Bauern-
stube. Der Stutz-Baschli mit der Lena auf dem Gutschi, die
andern drei um den Tisch herum, sich zu einem Jass riistend.
Eine Stunde spiter folgt die Ablosung: der Post-Ueli darf
jetzt mit der Lena auf dem Gutschi hengern, und der Baschli
macht sich an den Jasstisch.

* *
*

Irgendwo schléigt es die zweite Geisterstunde. Da —
plotzlich ein Gemurmel von Menschenstimmen auf der Strasse,
vereinzelte Schritte nahen sich der Ture. Dann ein lang-
anhaltendes Klopfen. , Verflucht, dass man nie ,hengern‘ kann,
ohne dass einem die Graber tiberrumpeln“, brachte der Post-
Ueli hervor. Der Baschli geht in den Vorraum hinaus. ,Wer
isch do?“ ,D’Graber!“ Die Ture 6ffnet sich; acht, zehn Bur-
schen treten in die Stube. Nach einem kurzen Guten-Abend-
wunsch und von der Lena bewillkommnet sucht ein jeder eine
Sitzgelegenheit. Die Jasskarten verschwinden in der Rock-
tasche eines Eigentiimers. Kine Zeitlang ist es ganz ruhig in
der Stube. Nur das eintonige Ticken der alten, mit Blumen
bemalten Wanduhr ist vernehmbar. Der Stutz-Baschli geht
zu den drei Burschen, die mit ihm ,z’hengert® gekommen
sind und raunt ihnen etwas ins Ohr. Darauf greift jeder in
seine Hosentasche, entnimmt dem Geldbeutel ein Zweifranken-
stiick und legt es auf den Tisch. Das ist das ,Grabergeld“.
Jeder am ,Hengern“ ertappte hat den ,Grabern“ als so-
genannte Strafe einen Liter Wein zu bezahlen. Der Jiingste
der zuletzt Eingeladenen nimmt das Geld und geht hinaus;
er ist der Weintrdger. Allmiihlich wird es lebendig unter den



70 Simon Leonhard Litscher

Burschen. Das ,Kogeln und Witzeln hat seinen Anfang
genommen. Wenn sie genug davon haben, fangen sie an zu
singen, schone, alte Volkslieder, Lieder von ihrer Heimat, vom
Bauernstande, von Freud und Leid. Ab und zu gibt der ,Gant-
Lieni einen Jodler zum besten, der von den Ubrigen mit
einem leisen Summen begleitet wird.

Der Weintriiger kehrt zurtick. ,Ich musste lange warten,
die Post-Greta war schon zu Bette gegangen.“ Die Graber
stossen an. ,Aufs Wohl der Hengertburschen.“ Diese trinken
nicht mit, denn sie haben kein Recht dazu. Der Gurdinétsch-
Jorli nimmt seine Mundharmonika, die er in einer alten Zei-
tung eingewickelt hat, hervor und spielt einen echten Schan-
figger Bodeler auf. Nun gibt es erst recht Leben. Die reinste
Chilbi. Es wird getanzt, dass man jeden Augenblick meint,
der Boden sinke in die Tiefe, die Winde fielen ein.

Der Atti in der oberen Kammer kehrt sich im Bette drei-,
viermal um; er hiistelt, will zur Ruhe mahnen. Die SAlte
jedoch bekehrt ihn: ,Was denkst auch, Alter, weisst du nicht
mehr, wie ihr's gemacht habt? Noch viel édrger!“ Und dann
reden sie noch lange miteinander von ihrem Hengert, der
weit hinten liegt. Lang, lang ist’s her. Die jiingern Geschwister
der Lena, das weisshaarige Bettali und der kleine, dicke Peter
mit den blauen Augen horchen gwundrig an ihrer Kammer-
tiire dem Lamentieren der Ruhestorer.

Die Burschen haben eben ein neues Lied angestimmt,
als die Tiire aufgerissen wird und des Schulmeisters-Hansueri
eintritt. Der Gesang verstummt, alles richtet seine Augen auf
den Eingetretenen, der meldet: ,Auf der Gant ist Licht, ge-
wiss hockt ein Fremder bei der Menga.* In einem Atemzug
hat es der Schulmeistersohn hergesagt. Nun beginnt ein
Rumoren unter den Grabern. ,Was ein Fremder, sagst du,
dem wollen wir schon heimziinden.“ ,Was braucht der zu
unsern Midchen zu kommen, der soll in seinem Dorfe hengern.
,In den Brunnen mitihm! Der soll bezahlen, dass es Schwarten
kracht, dass er in Zukunft weiss, wo Bartli den Most holt.«
,Dem wollen wir schon das Hengern bei uns vertreiben.“ Alles
dreht sich nur mehr um diesen Fremden, der sich die Frech-
heit erlaubt hat, bei der ,Gant-Menga“ z'Hengert zu kommen.

Im Nu stehen die Gliser leer auf dem Tisch. Die Graber
verabschieden sich von der Lena und den vier Hengertburschen,
nachdem sie von diesen versichert worden sind, dass ihnen



Aus dem ratiscien Volksleben 71

nichts fiir ungut gehalten wird, und schreiten eiligst dem Hause
zu, wo der Fremde mit der Menga, nichts ahnend, auf der
Ofenbank hengert. O ihr riicksichtslosen Graber!

Unsere vier Burschen hengern weiter, bis es vier Uhr
geworden ist, die Stunde des Aufbruches. Sie treten hinaus
ins Freie. Grosse Schneewehen liegen vor dem Hause. Der
,Gutschgi“ hat sich gelegt. Hinter tritb verschleierten Nebeln
tritt der Mond hervor und wirft einen matten Schimmer tber
das noch tief im Schlafe liegende Dorf.

Mit kurzem Abschiedsgruss gehen die Hengertburschen
auseinander; jeder seinem Vaterhause zu. Vereinzelt verhallt
ein unterdriickter Jauchzer. Dumpf gibt das Echo Antwort.
Ab und zu ertont das Bellen eines Hundes. Der ,Post-Ueli®
singt leise vor sich hin:

,Mr Liit uf em Land,
Sind so glicklich und froh .. ....... =

Auf der andern Talseite erscheinen vereinzelt kleine
Lichtlein. Futterknechte, die sich frith auf den Weg machen
miissen, um rechtzeitig bei ihren weitabgelegenen Viehstéllen
zu sein. Der Lichtlein werden immer mehr. Irgendwo kriht
ein Hahn. Im Osten zieht ein neuer Tag herauf, ein Tag
der Arbeit und der Sorge.

2. Las bacharias.
(Die Engadiner Hausmetzg.)

So um die Mitte November herum, am hiufigsten aber
im Christmonat, zuweilen auch im Jénner, wenn es draussen
schneit, eine schneidende Bise durch das Tal fegt, die Fenster-
scheiben gefroren sind, so dass man nicht einmal das Nachbar-
haus zu sehen vermag, dann findet jeweilen im Engadin die
Hausmetzgete statt.

Das ist ein Tag! Ein Tag der Arbeit, Mihe und des
Durcheinanders. Da kommen die Verwandten, Nachbarn,
Freunde herbei; sie alle wollen behilflich sein.

Aber etwas darf dabei nicht vergessen werden. Wenn
junges Volk im Hause wohnt, dann wird am Abend zuvor
der Ochs, der am Metzgtage geschlachtet werden soll, aus
dem Stalle entfithrt und in einen andern gebracht. Dies ge-
schieht natirlich zu spiiter Stunde, wenn alles ruhig ist im
Dorf, unter grosster Vorsicht, damit ja niemand etwas merke.
Ein ganz ,Durchtriebener¢ schleicht sich in den Stall, um



72 Simon Leonhard Létscher

das Tier herauszuholen, wiihrenddessen die anderen Burschen
Ausschau halten. Oft geht es dann ziemlich lange, bis der
Besitzer seinen ,Toni“ oder ,Prinz“ am andern Tag findet
und ihn wieder an den richtigen Ort bringt, und obgleich er
der Gefoppte ist, lidt er die ,Diebe“ am Abend darauf zu
der sog. ,palorma“ ein (eigentlich Totenmahl). Da wird ge-
tanzt und gesungen bis gegen Mitternacht und manches

Glaslein geleert. * . *

Wenn dann der grosse Tag erschienen ist, dann heisst
es frih aus den Federn. Der Hausmetzger kommt, trinkt zum
Willkomm ein Glas ,Gebrannten®. Das gibt ihm Kraft und
Mut, und er verfehlt sein Opfer gewiss nicht. Aus dem Stall
holt er dann den grossen, fetten Ochsen und gibt ihm den
Todesstich.

Doch nicht nur Ochsen werden geschlachtet, sondern
auch Borstentiere. Sie werden fein rasiert und abgewaschen,
kunstgerecht zugeschnitten, und Nachbarn, Paten und Be-
kannte dussern ihre Meinung, ob es ein rundes, fettes, schones

Schweinchen sei. s . *

In Sent herrscht der Brauch, dass das Tier, sei es Ochs,
Kuh oder Rind, ehe es geschlachtet werden soll, im Dorfe
herumgefiithrt wird.

Zuvorderst ist ein Reiter in Frack und Zylinder; dann
kommt die Tanzmusik und das mit Blumen geschmiickte Tier,
vom Metzger gefiithrt. Als Metzger erscheint der Hauptbetei-
ligte am vorabendlichen ,Diebstahl“. Im Zuge gehen auch
Burschen als Middchen verkleidet. Zuletzt folgen die ,,Lavun-
zas“ (Wischerinnen). Sie sind maskiert, und jede hilt eine
berusste Pfanne in der Hand, mit welchen sie den Kindern
nachspringen und dieselben anschwérzen, was grosses Gau-
dium, jedoch oft auch viele Trinen absetzt. Ist der Umzug
zu Ende, so wird das Vieh geschlachtet und zwar auch von
dem, der das Tier aus dem Stalle entfithrt hatte. Fehlt der
junge Metzger sein Opfer, so ist das fiir ihn sehr beschéamend,
da er sich am Abend zuvor doch als einen Helden gezeigt
hat. Er wird dann von den andern verspottet und ausgelacht.

Als vor vielen Jahren einem jungen Burschen aus Sent
ein solches ,Malheur“ passiert war, wurde er mit folgendem
halb romanischen, halb deutschen Spottlied bedacht, das man
heute noch etwa auflrischt:



Aus dem ritischen Volksleben 73

1. Hoz fiit’ na fest a Sent 3. Rivats aint a Clrtin
Es war so herrlich, Bei einem Hause
Un boliv eira piischla Chattet piir 16’1 dalet
So schon, so zierlich. Nach einer Pause.

2. Girand intuorn cumiin 4. 1l boiiv, gliel gnit Coppa
Mit Musikanten, Mit einem Schlage
Il boliv, quel giaiv, il priim Ciilpit et diios ogets
Die andern rannten. Den Ochs, das Glase.

5. La cliolpa del fallar
Das war ein Médchen,
Chi staiva, vis-a-vis
Dem holden Schétzchen.

Die grosste Arbeit hat an einem solchen Tage die Haus-
frau. Schon frith musste sie mit dem Kochen beginnen. Heute
gilt es, Ehre einzulegen, und tite sie es nicht, es wiirde ihr
von den Helfern bos angerechnet. Zum Glick wird nicht
jeden Tag gemetzget!

Das Hauptvergniigen aber bildet wohl das Fleischhacken;
alles singt im Takte mit und der Hackstock brummt den tiefen
Bass dazu!

Und dann das Rauchwiirstestopfen! Wer kennt sie nicht,
die Engadiner Salsize? Das ist ein Essen mit einem Tropfen
alten Veltliners!

Bis Mitternacht wird gearbeitet, gesungen und gegessen.
Dann folgt der Kehraus. Sie trotten heimwirts durch den
tiefen Schnee, die Nachbarn, Paten, Freunde und Bekannten.
Schwer fallen die Flocken zur Erde hernieder. Schwer ist
auch ihr Gang.

,Denn, so viel Wiirste, so viel Wein,
Wem mocht es da nicht ,schwindlig® sein ?“

3. Bavania.

,Bavania“, auch ,Buania“ oder ,Bibania“, so nennt der
Ritoromane das auf den 6. Januar fallende Dreikonigsfest.
Die Bezeichnung lisst sich ohne grosse Schwierigkeit als eine
verstiimmelte Form des Griechischen ,Epiphania“ erkennen,
das im Deutschen ,Erscheinung® heisst und in diesem beson-
deren Falle mit , Erscheinung Christi“ wiedergegeben zu werden
pflegt. Ganz besonders im Volksglauben errang sich die Be-
wunderung und Verehrung der ,Drei Konige“ schon verhilt-
nismissig frith den Vorzug vor der urspriinglichen Bedeutung



4 Simon Leonhard Lotscher

des Festes, und auch der Ritoromane feiert sein Bavania
vornehmlich zur Erinnerung an die Anbetung der Magier als
Dreikonigsfest.

Das junge Engadiner Mddchen miiht sich an diesem Tage
um die Erforschung der Zukunft. Es mochte vor allem er-
fahren, ob und was fiir einen Geliebten das neue Jahr ithm
beschert. Es schaut denselben am Dreikonigsabend, indem
es in der Dunkelheit des Kédmmerleins die Hénde fest gegen
beide Augen presst und dabei bestimmte Formeln hersagt.
Hierbei zeigt das durch den Wunsch suggerierte Bild dem
Méidchen nicht nur die dussere Gestalt des Zukiinftigen, son-
dern gibt ihm auch Aufschluss iiber dessen Gesinnung und
Vermogensstand :

,1st er arm, kommt er geschritten,
Ist er reich, kommt er geritten.“

Auch der Brauch des ,Bleigiessens“ ist an diesem Tage
im Unterengadin und im Miinstertal noch im Schwunge. Man
giesst Blei in kaltes Wasser und versucht, aus den sich im
Wasser bildenden Bleigestalten zu erforschen, was das Jahr
bringt. Die Jugend befragt heute noch das sogenannte ,Drei-
konigsbuch® (,Cudisch da Bavania“), dessen Fragen und Ant-
worten durch Wiirfeln ermittelt werden.

Ein ebenfalls verbreiteter Dreikonigsbrauch ist das Wetter-
voraussagen durch den ,Zwiebelkalender. Man zerteilt die
Zwiebel in 12 Teile, auf welche gleichmiissig viel Salz gestreut
wird. Je nachdem die Stiicke nass werden oder trocken bleiben,
gibt es nasse oder trockene Monate.

Im Miinstertal und im Samnaun kommen die jungen
Midchen des Dorfes am Abend des Dreikonigsfestes zusammen,
stellen sich in einer Gasse, welche von einer andern gekreuzt
wird, auf und werfen einen Pantoffel hinter sich. Auf der
Seite, nach welcher derselbe fillt, glauben sie ihren Zukiinf-
tigen zu finden. Man nennt das ,trar la pantoffla“ (Pantoffel-
werfen). Dieser Brauch ist mancherorts auch am Altjahrabend
tiblich.

Nach solchen Massnahmen, in welchen der Volksglaube
die segnende Wunderkraft der heiligen drei Konige verkorpert
sah, glaubte man sicherer und mit mehr Zuversicht dem neuen
Jahre entgegen gehen zu konnen.



Aus dem ratischen Volksleben 5

4. Das Wilde-Mann-Spiel im Samnaunertal.

Nachdem der Inn, der von Martinsbruck abwirts die
Schweiz vom Tirol scheidet, die Ovellaschlucht verlassen hat,
fliesst ihm vom Westen her in tief eingeschnittenem Bett der
Schalkl-1) oder Schergenbach zu, dessen Lauf nunmehr die
schweizerisch-tirolische Grenze folgt, um nach etwa sechs Kilo-
metern beim osterreichischen Zollhause Spissermiihle, unterhalb
des Tiroler Ortchens Spiss, den Bach zu iibersetzen und zu-
nichst in nordlicher, dann westlicher Richtung weiterzuziehen,
das sich hier weitende Hochtal von Samnaun (in der roma-
nischen Talmundart Samanium) umfassend. Auf dem etwa
fiinf Kilometer langen, westostlich von 1700—1850 m anstei-
genden Talboden liegen die fiinf zu einer politischen Gemeinde
vereinigten Ortschaften: Compatsch, Laret, Plan, Raveisch
und Samnaun, mit insgesamt etwa 350 katholischen Ein-
wohnern, die ihre gemeinsame Kirche und Schule in Com-
patsch haben. Mit Pfunds (Tirol) bestand von altersher reger
Verkehr. Von dort bezog der Samnauner die Mehrzahl dessen,
was ihnen nicht die Eigenwirtschaft lieferte oder der Post-
bote mit seinem kleinen, einspénnigen Karren zuftihrte. Dieser
Postbote tibernahm die Post nicht in Pfunds, sondern in dem
etwa acht Kilometer siidlich an der iiber Finstermiinz ins
Vinschgau ziehenden Strasse gelegenen dsterreichischen Markt
Nauders, der auch fiir die Einkéufe des Samnauners in zweiter
Linie in Betracht kam und wo fiir sie der nichste Arzt zu
finden 1ist.

Die urspriinglich im Tal gesprochene romanische Mund-
art steht der des Unterengadins nahe, zeigt aber auch ver-
schiedene Beriihrung mit der des Miinstertals. Uber den Zeit-
punkt, wann die Germanisierung begonnen, und dariber, wie
sie sich im einzelnen vollzogen hat, ist Sicheres nicht zu er-
mitteln. Das Dorf Remiis im Unterengadin, mit dem das Sam-
naum friher in weltlichen und kirchlichen Dingen vereinigt
war, ist samt seinem Archiv anno 1830/81 abgebrannt. Aus
Angaben der dltesten Talbewohner, die selbst nur Gehortes
nacherzihlen konnen, ergibt sich folgendes: Bis um das Jahr
1820 wurde innerhalb des Tales ausschliesslich romanisch ge-
sprochen, Den Anstoss zur Ausbreitung des Deutschen gab
——T)—Schalkl = Knecht, roher Mensch — wohl auch Scharfrichter. In diesen

Bach wurden friher die Leichen der Gekopften vom Henker hineingeworfen,
daher der Name.



76 Simon Leonhard Lotscher:

die etwa 1825 erfolgte Anstellung eines aus dem Tirol stam-
menden Lehrers Waldner, von der Malserheide gebiirtig, der
eine Samnaunerin, namens Jenal heiratete. Um die gleiche
Zeit ging man auch zur deutschen Predigt tiber. Verstanden
und zum Teil auch gesprochen wurde das Romanische aber
noch bis in die zweite Hilfte des 19. Jahrhunderts in den
meisten Familien. Die jetzige Samnauner Mundart trigt deut-
lich die Ziige einer Mischmundart an sich.

*

Vor vielen Jahren war es im Sammnaun {iiblich, dass in
der Fastnachtszeit das , Wilde-Mann-Spiel“, auch ,Blockziehen«
genannt, aufgefithrt wurde. Die Entstehungsgeschichte dieses
Spieles liegt vollig im Dunkel. Schriftliche Nachrichten hie-
ritber sind keine vorhanden. Jedoch ist die erste Auffithrung
auf uralte Zeiten zurtickzufiihren. Zum letztenmal wurde der
Wilde Mann am Donnerstag in der Fastnacht (im Samnaun
»unsinniger Donnerstag“ genannt) des Jahres 1875 unter ge-
waltiger Teilnahme des Volkes aufgefiihrt. Die zweitletzte
Auffihrung reicht etwa auf 1860 zurtick. Also eine lange
Unterbrechung! Weiter zuriick reicht kein Gedichtnis.

Uber den Grund des Nichtmehrauffiihrens weiss man
nichts Bestimmtes. Die Spieler des Jahres 1875 entgingen
(laut Gemeindeprotokoll) mit knapper Not einer Busse, weil
sie den Baum fillten, dessen Stamm zur Auffiihrung not-
wendig war, ohne die Gemeinde rechtzeitig hievon in Kennt-
nis zu setzen. Das mag eine Misstimmung erzeugt haben.
Tatsache ist, dass im folgenden Jahr erstmals Theater gespielt
wurde, was seither tiblich ist. Vielleicht lebt das Spiel wieder
einmal auf.

Im Nachbardorfe Spiss (Tirol) wurde das Spiel im Jahre
1925 aufgefiihrt, vorher aber seit Menschengedenken nie.

ES i
*

Die Vorbereitung zu diesem Wilden-Mann-Spiel bestand
im Fillen eines miichtigen Baumstammes von 10 m Linge.
Derselbe wurde in das Dorfchen Plan, in der Talsohle des
Schergenbaches liegend, gebracht; dort von Asten und Rinde
befreit und mit Tannenkréinzen und buntem Flitter geschmiickt.
Am bestimmten Tage versammelten sich sodann Spieler und
Zuschauer auf dem Dorfplatze in Plan. Das Spiel begann.



Aus dem ratischen Volksleben 77

Es galt zunichst, den im tiefverschneiten Walde hausenden
Wilden Mann, den Konig des Waldes, einzufangen. Meistens
wurde er ohne Gewaltmassnahmen einfach herbeigelockt.

Man stellte einen Tisch mit Wein ins Freie. Dann spielte
die Blechmusik der ganzen Talschaft — verlockend, bezau-
bernd in gleichmiissigem Rhythmus. Sie lockte den Wilden
Mann herbei, er kam scheu und zidgernd immer niher, bis
an den Tisch heran, trank ein Glas Wein, warf das leere
Glas in den Bach und sprang in den Wald zuriick. Man schoss
ihm nach, er blieb mit einer Fusswunde liegen. Die Braut,
weiss gekleidet und mit einem weissen Kranz im Haar, die
beim Stamme wartete, verband ihm die Wunde. Der Wilde
Mann wurde nun gefesselt und mit Ketten am Fusse des
Stammes angebunden. Sein Kleid bestand vom Kopf bis zu
den Fiissen aus Tannzapfen, Baumflechten und Zweigen. Der
Stamm wurde sodann auf einen Bockschlitten gebunden. Das
Volk stellte sich hinter diesem auf. Nun begann das Block-
ziehen. Achtundzwanzig kriftige Jiinglinge zogen an Stricken
den Schlitten. Der Wilde Mann wurde nachgeschleift. Vorn
sass ein Fuhrmann, in einen weissen Mantel gehiillt, mit
Peitsche. Das Volk kam hintendrein, lachend und scherzend.
Die Kinder verspotteten den gefesselten Konig des Waldes
und warfen Schneeballen nach ihm. Jetzt hatten sie ihn ja
nicht mehr zu fiirchten, den unheimlichen, bosen Geist des
Tales. Dieser suchte sich aus seinen Stricken zu befreien.
Manchmal gelang es ihm auch, und dann musste man ihn
wieder einfangen, was oft sehr lange ging.

Unter dem Volk befand sich auch ein Narr, lang wie
eine Bohnenstange und mit einem Glocklispielgewand angetan.
Er machte die tollsten Spisse, verlangte von den Leuten Geld
und maltritierte diejenigen, die es verweigerten, mit einem
mit Asche gefiillten Sack. Auch eine Hexe, das Gesicht gleich
einer Aussitzigen, bucklig und einiugig, folgte dem Zuge. Sie
wahrsagte den Leuten die Zukunft aus den Handlinien, gab
hin und wieder Rat, wie man sich bei gewissen Krankheiten
zu verhalten habe und geiferte iiber die, die zu ihren Aus-
sagen ein ungldubiges Gesicht machten. Gleichfalls befand
sich ein Barbier unter dem Gefolge. In der einen Hand hielt
er einen Pinsel, in der andern eine Schale Seifenschaum, hopste
von vorne nach hinten, seifte diesen und jenen ein, und er-
ginzte so den Narren in seinen Spiissen.



78 Simon Leonhard Lotscher

Auf dem Dorfplatz von Compatsch hielt der Zug an.
Der Wilde Mann wurde vom Stamme losgebunden und von
einigen Burschen in die Mitte des Platzes gefiihrt. Seine
Braut stand ihm zur Seite. Das Volk stellte sich im Kreise um
den Wilden Mann herum auf. Die Gerichtsverhandlung be-
gann. Als Richter walteten die achtundzwanzig Jiinglinge, die
den Block zogen, ihres Amtes. Der Wilde Mann wurde entweder
begnadigt oder zum Tode verurteilt. Es wurden ihm alle
moglichen Untaten zugeschrieben, oder er wurde fiir Ungliicks-
fille verantwortlich gemacht, da er allgemein als boser Geist
des Tales galt. Ob sich der Wilde Mann gegen die ihm vor-
geworfenen Untaten verteidigte, kann man sich nicht erinnern,
da es schon im Jahre 1875 an einer festen Tradition fehlte.
Meistens wurde er von den Burschen zum Tode verurteilt.
Um solcher Schande zu entgehen, erstach sich der Konig des
Waldes mit einem Dolche, zu welchem Zwecke er unter dem
Wams einen mit Blut gefiillten Darm oder Schlauch trug.
Das Blut floss in den Schnee, und seine Braut stiirzte sich
jammernd und wehklagend auf den Sterbenden. Die Musik
spielte einen Totenmarsch und wurde von dem Jubel der
Zuschauer erginzt. Wurde er begnadigt, musste er in den
Baumwald bei Compatsch flichen, den man ihm als Aufent-
haltsort tiberliess.

So war das Spiel mancher Variationen fihig und liess
einen wirkungsvollen Eindruck zurtick.

Am Ende wurde der Stamm, den die Gemeinde unent-
geltlich abgab, von den Burschen versteigert. Mit dem Erlos
wurde in erster Linie der Durst geloscht.

* *
EY

Der ,letzte* Wilde Mann lebt noch und erzihlt, bei-
nahe 80jihrig, das Spiel mit jugendlicher Begeisterung. Kr
heisst Augustin Heiss, war viele Jahre Nachtwichter, und wohnt
in Compatsch, wo er sein Schusterhandwerk heute noch austibt.

5. Das Scheibenschlagen.

Das ,Scheibenschlagen, das in der Gemeinde Schiers
(Prétigau) alljihrlich bis ungefihr um das Jahr 1860, am
letzten Fastnachtsdonnerstag stattfand, ist ein Brauch, wie er
noch in einigen Dorfern des St. Galler Rheintals besteht, dem
wir im Berner-Oberland begegnen und der wohl mit dem



Aus dem ritischen Volksleben 79

ofeu des brandons“ der Westschweiz und dem Verbrennen
des ,Bogg“ im Sechselduten verwandt ist. Ludwig Ganghofer
erwihnt das Scheibenschlagen im bayrischen Oberland, und
Rosegger lidsst im Steiermark beim Fastnachtsfeuer die Bur-
schen einen hinterlistigen Kameraden das Gesicht mit Kohle
schwérzen.

Bis in die letzten fiinfziger Jahre feierte man hier noch
den Aschermittwoch als ,Bschurimittwoch“ und den darauf-
folgenden Donnerstag als ,schmutzige Dunnstig. Am ersten
trachtete man, womdoglich unbemerkt, einem andern, nament-
lich befreundeten Midchen, das Gesicht zu schwirzen, mittelst
einem , Bschuriplitz“, den man an einer russigen Pfanne ab-
rieb oder an einem rauchenden Ollicht schwiirzte und dann
in der Tasche trug, um ihn unversehens an den Wangen seines
Opfers abzuwischen. Dies war nichts Schlimmes, denn Russ
im Gesicht liess sich gut abwaschen, desto gefihrlicher war
dafiir der ,schmutzige Donnerstag®, weil man das Pfannen-
schwarz mit Unschlitt vermengte, was zum Kleiderverderben
und anderen Argernissen Anlass gab, sodass das ,Bschuri*
immer mehr bekdmpft wurde und noch in den fiinfziger Jahren
von selbst aufhorte, wihrend das ,Scheibenschlagen®, als
Abschluss der Fastnachtszeit, sich noch mehrere Jahre erhielt.

Mit dem Anfang des Karnevals begannen die Vorberei-
tungen fiir das Scheibenschlagen. In der freien Zeit wurden
von den grossern Schulbuben und den Ledigen mit Sige,
Beil und Bohrer die Scheibe gezimmert. Diese Scheiben waren
kreisrunde Platten aus griinem Buchenholz von ca. 15—18
Zentimeter Durchmesser, in der Mitte etwa drei Zentimeter
dick, auf den Seiten leicht gewdlbt und am Rand auf un-
gefihr anderthalb Zentimeter Dicke auslaufend. Im Zentrum
hatten diese Scheiben ein Loch von annidhernd zwei Zenti-
metern Durchmesser, um sie an eine etwa 2 Meter lange
Haselnusslanze aufstecken zu konnen. Die jungen Burschen,
versehen mit ihrem Schliger und einer Anzahl Scheiben an
einer Schnur iber der Schulter versammelten sich am Fast-
nacht-Donnerstag nach dem Nachtessen und begaben sich
gruppenweise auf den Scheibenbiihl, wo schon die Anstalten
zum festlichen Anlasse getroffen waren.

Ein ungefihrzwei Meter langes, solides Brett (der Scheiben-
bock genannt) mit zwei Beinen oder einer Unterlage an einem
Ende wurde schrig zum Horizont (26—30 Grad) so aufgestellt,



80 Simon Leonhard Lotscher

dass es talseitig schriig nach oben stand, wihrend das andere
Ende belastet am Boden auflag. Ein Haufen Brennholz, durch
die Teilnehmer heraufgeschafft, vervollstindigte das Zubehor.
Um /28 bis 8 Uhr brannte schon das Feuer, und wenn 10 bis
15 Mann mit ihren Scheiben zur Stelle waren, durfte das
Schauspiel beginnen, nachdem man sich noch beraten hatte,
wem die Scheiben gelten sollten. Diese wurden ins Feuer
oelegt, gewendet und iiberwacht, damit sie schon und gleich-
miissig anbrennen, ohne zu spalten. Wenn eine dann hitbsch
gliihte und flackerte, wurde sie fest an den passenden Stock
gesteckt und mit einem besonderen Schwunge mehrmals tiber
dem Haupte des Schwingers kreisend, kunstgerecht tiber den
Scheibenbock geschlagen. Sie flogen dann, wenn alles gut
ging, hoch durch die Liifte in einer prichtigen Parabel bald
gegen das Oberdorf, bald zum ,Schusterbodeli® oder hinunter
bis auf den Hof.

Wiihrend der Schwinger mit seiner brennenden Scheibe
seine Kunst zeigte, rief ein anderer mit Donnerstimme die
Namen ins Tal hinunter, denen die Scheibe gelten sollte, und
die nach folgender Formel gepaart wurden, wie z. B.: ,He
Schiba-n-us und Schiba-n-i, wem soll die Schiba si? Hohi-
Paulas ab Pusserei, dem Tersierbabeli au e chlei“. An den
offenen Fenstern der nichsten Hiuser standen Leute, um
den Ruf zu horen und die Scheiben fliegen zu sehen, die
gleich fallenden Sternen heruntersausten, und deren Flug als
Omen fir das gerufene Pirchen galt. Wieder tont es vom
Scheibenbiihl herunter: ,He Schiba-n-us und Schiba-n-i, wem
611 di Schiba si? Der Dorathea Wilhelm, aber nit allei, Jantschi
Bomgiirtner au e chlei“. Unten auf dem ,Hof“ spazieren jetzt
einzelne Gruppen Arm in Arm von neugierigen Menschen,
darunter auch einige verliebte Midchen, die da befiirchten,
dass ihr Geheimnis schon verdffentlicht werde, und auch solche,
denen es nur recht ist, wenn offiziell bekannt wird, was schon
lingst die Spatzen von den Dichern pfiffen. — Wieder steigt
eine Scheibe; aber — o weh! — sie brennt schlecht und
fliegt niedrig, um schon beim Kinzeli im Schnee zu versinken.
Eine bose Vorbedeutung fiir die Gerufenen. Aber gleich fahrt
eine andere auf, die wie cine Rakete steigt und gleich einem
leuchtenden Meteor fort bis zum Feldweg hinunter fliegt, unter
dem wiederholten Ruf: ,He Schiba-n-us und Schiba-n-i, wem
51l die Schiba si? Der Nesa Marti, aber nit allei, der Chreja-



Aus dem ritischen Volksleben 81

betta au e chlei. So kam es denn auch vor, dass im hor-
chenden Publikum gute und schlechte Witze gemacht wurden,
und dass von den Ausrufern manchmal eine alte bigotte
Jungfer mit einem lustigen Spotter gepaart wurde zum Gau-
dium der Zuhorer.

Schon seit Jahren wurde aber die Festlichkeit mehr oder
weniger verpént; man sprach von Feuersgefahr, von heid-
nischen Briauchen. Die Pfarrer und Lehrer fingen an, dagegen
zu eifern, und als im Jahre 1860 eine noch brennende Scheibe
hart neben des Landammanns grossem Heu-und Viehstall nieder-
fuhr, wurde das Scheibenschlagen von der Obrigkeit verboten.

Als mir mein betagter Ehni dies erzihlte meinte er zum
Schluss: ,Mit Wehmut erinnere ich mich heute noch, nach
60 Jahren, an dutzende heimelige Namen, die vom Scheiben-
biihl heruntergerufen wurden, und deren Trager schon lingst
nicht mehr sind. Viele von ihnen ruhen in heimatlicher Erde,
viele haben sich nach dem Scheibenruf zusammengesellt, oder
nach allen Winden zerstreut tiber alle Weltteile; ihre Scheiben
sind erloschen; in Norwegens Fjorden und in Afrikas Wiisten-
sand, vom Goldenen Horn bis zu Kaliforniens blihenden
Grestaden liegen sie verkohlt. Sie alle horchen auf einen neuen
Ruf vom Scheibenbiihl, auf einen Ostergruss aus der lieben
Heimat, und warten geduldig auf den leuchtenden Stern, der
ihnen und uns den Weg weisen soll in jene Gefilde, wo wir
alle unsere lieben In- und Auslandschweizer wieder zu finden
hoffen, um ihnen zu erzihlen, dass die Scheiben nicht mehr
geschlagen werden diirfen, aber dass trotzdem die Schweiz
das schonste Land geblieben sei, um miteinander zu plaudern
und zu triumen von Heimat und Jugendgliick und altem
Brauchtum.“

6. Chalanda Marz.

Chalanda Marz ist ein Kinderfest, doch die Alten freuen
sich mit den Jungen. Jeweils am 1. Mirz findet im Engadin
dieses Fest statt, als Zeichen des kommenden Friihlings. In
frither Morgenstunde durchdringt Kuhglockenlirm und viel-
stimmiger Kinderruf das stille Dorf. Da ziehen die Knaben
in langer Reihe mit Plumpen, Glocken und Schellen, einzelne
mit Pferdegersll angetan, unter lustigem Winterpeitschengeknall
von Haus zu Haus. Im Hausgang singen sie ein romanisches
Lied, wie z. B. das folgende:

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXII (1932) 6



82 Simon Leonhard Lotscher

»,Chalanda Marz hoz celebrain, Castagnas sun eir {in bun trat,

Qlie ais nossa festa; Chi do buna chamma;

Schabain, minch’ an cumbattas vain Caffé drovessans eir e lat

Percha quel ans resta. Cur la said que clama.

Il lat-mielch ans gista bain; Ma, miefis chers, que tliot nin vain
Neir liangias nlin spredschain. Per qiie tliot rover As stain,

Jun salsizs da vaglia Neir miinaid’ iingiina,

Fains’ na grand battaglia Qu’ ais’ na disfortiina.

Perque schi dé&’ us iin biin bacciin,
Tre la buorsa granda

Accio cha ctin dal begl e blin
Possans fer Chalanda!

Per qiie tot As ingrazchain

E tatint pi, scha bger chi vain,
Nossa’ na schingeda,

La chanzun glivreda!“

Nach dem Gesang vielstimmiges Herdengelidute, den Friih-
ling verkiindend. Die Alten lauschen geriihrt den alten Weisen
und denken: so war es auch in unserer Jugendzeit, lang, lang
ist’s her. — Ihre Gedanken schweifen Jahre, Jahrzehnte zu-
riick; sie werden jung, die verlebte Freude spiegelt sich in
ihren Augen wieder, ein zufriedenes Licheln umspielt ihre
Lippen. — Derweilen hat die frohe Schar das Haus schon
verlassen, nur die #ltesten Knaben, die Sennen, sind zurtick-
geblieben. Thnen wurden frither Wiirste, Salsize, Kastanien
usw., in neuerer Zeit nur Geld, iiberreicht zum bevorstehen-
den Chalanda-Marz-Schmaus. Zufrieden mit den erhaltenen
Gaben springen sie ihrer Herde ins nichste Haus nach. So
geht der Zug weiter von Haus zu Haus, tberall die gleiche
Freude, dieselbe Friihlingsbotschaft verheissend.

Am Nachmittag vereinigt sich die frohe Kinderschar zu
einem bescheidenen Fest. Nach den Weisen einer léindlichen
Tanzmusik drehen sich die Kinder, vom sieben- bis zum
15jihrigen, lustig im Kreise herum. Es ist kein leidenschaft-
liches Tanzen, es ist ganz anderer Art, als bei Erwachsenen.
Viter und Miitter sitzen auf Binken und Stithlen den Winden
des Saales entlang und ergttzen sich an dem unbefangenen,
frohlichen und natiirlichen Treiben ihrer Mddchen und Buben.
Dabei gibt es Bilder und Situationen, wobei der grosste Cha-
landa-Marz-Feind und Reformer sich eines zufriedenen Lichelns
nicht erwehren kann. Gegen vier Uhr wird der Ball unter-
brochen wegen des landesiiblichen Schmauses, bestehend aus
Nidel, Kastanien, Kaffee und Brotwecken. So gute Schlag-



Aus dem ratischen Volksleben 83

sahne gibt’s nur am Chalanda Marz, das ist der Kinder felsen-
feste Uberzeugung. Nach dem Nachtessen wird weiter getanzt.
Liedervortriige, Gedichteaufsagen und Kinderreigen verschinern
die Feier, die abends 11 Uhr fiir die Schiilerschar zu Ende
geht. Hochbegliickt gehen sie heim, dabei erwigend, dass in
12 Monaten ebenfalls Chalanda Marz sein wird. Fir die Er-
wachsenen dauert der Chalanda-Marz-Ball fort bis zum fol-
genden Morgen, ja es gibt Gemeinden, wo die Feierlichkeit
frither bis drei Tage und mehr beanspruchte. Dass das heute
noch der Fall ist, glaube ich kaum. Chalanda Marz ist ein
schones Fest, und man sollte es auch fiirderhin zu erhalten
trachten, denn es ist tatsiichlich ein originelles , Volksfest*,
In manchen Gemeinden werden an diesem Tag die
Gemeindebehorden gewihlt. Das ist in Zuoz der Fall. In
andern Dorfern ist das der Tag der »Dorfbsatzig“, d. h. an
diesem Tag wird die neue Behorde installiert. Der alte Priisi-
dent tritt von seinem Amte zuriick und erstattet der lauschen-
den Menge den Jahresbericht. Der neue Prisident und die
neugewihlten Gemeinderite leisten den Amtseid in Anwesen-
heit der ganzen Dortbevslkerung. Diese »liandsgemeinde“ im
Kleinen wird durch Liedervortriige der Chére und der Blech-
musik verschonert. Der Dorfgeistliche spricht ebenfalls zu
seinen Kindern. Das ist in Fetan und Ardez der Fall.

7. Schanfigger ,Bsatzig«

Alle zwei Jahre am ersten Sonntag im Mai — es sind
die Jahre mit der ungeraden Jahreszahl — versammeln sich
die Wihler und ihre Begleiterinnen in der Kreiskapitale im
sonnigen St. Peter. Ks soll die Obrigkeit erkoren werden; es ist
»Bsatzig“ oder Landsgemeinde, das schonste, freudigste Volks-
fest des Schanfiggs. In langen, langen Reihen, zu Fuss, auf
Wagen und 1915 zum erstenmal per Bahn pilgern die Schan-
figger nach St. Peter. Es fehlten noch nie flatternde Fahnen,
Kreistahne, Dorffahne, Vereinsfahnen, klingende Musik, wir-
belnder Trommelschlag. Seit dem Jahre 1897 besitzt der ganze
Kreis, Arosa einbegriffen, eine sehr schone Kreisfahne. Die-
selbe wurde geschenkt vom letzten minnlichen Nachkommen
der Langwieser Adelsfamilie Pellizari, dem ,Junker« Johann
Florian von Pellizari, der in Langwies gestorben ist. Unend-
lich viel hat dieser uneigenniitzige, allgemein beliebte Mann
fir Gemeinde und Kreis geleistet! Die Gemeinde Langwies

6&



84 Simon Leonhard Lotscher

chrte sein Andenken durch ein einfaches Denkmal mit seinem
aus Marmor gemeisselten Bild im schénen Kirchlein.

Auf einer prichtigen Wiese zwischen der Kirche und
dem Hotel , Post“ haben die St. Peterer Médchen und Burschen
eine einfache mit Tannenkrinzen geschmiickte Bithne erstellt.
Die vielen im Frihlingswinde flatternden Fahnen werden der
schonste Sehmuck dieser Volksbithne, richtiger der Richter-
bithne; denn von da aus leitet das Kreisgericht die verschie-
denen Wahlen. Alles Volk stromt dorthin. Das alte Kreis-
gericht ist noch im Rathaus. Trompetenschmettern, Trommel-
schlag — das Kreisgericht nimmt auf der Biihne nach Amt
und Rang und Wiirde Platz. Es beginnt das eigentliche offi-
zielle Fest. Es wird, begleitet von den vereinigten Musik-
gesellschaften, das allgemeine Lied gesungen: ,Trittst im
Morgenrot daher, seh ich dich im Strahlenmeer . ..“ Darauf
folgt eine wiirdige Feldpredigt des jeweiligen Ortspfarrers, des
Seelsorgers von St. Peter. In lautloser Stille folgt das ganze
Volk den ernsten, begeisterten Worten von Gott und Vater-
land, und mit Begeisterung und Hingebung klingt das hohe
Lied der Heimat: ,Rufst du mein Vaterland...* als Schluss
der Feldpredigt. Es folgt die Rede des alten Kreisprisidenten.
Wir sind gewohnt ernste, gediegene Vortrige zu geniessen,
in denen uns die staats- und volkswirtschaftlichen Aufgaben
und Errungenschaften der letzten verflossenen Jahre beleuch-
tet, in denen uns schwebende Fragen und Aufgaben von Staat
und Volk erklirt, in denen wir zur Vaterlandsliebe begeistert
und zur treuen Pflichterfillung als Menschen und Biirger
ermahnt werden.

Mit Skrutinium, in geheimer, schriftlicher Abstimmung,
werden sodann in mehr oder weniger langen, einfachen oder
komplizierten Wahlgéingen die Amter des Kreises besetzt:
Grossratsabgeordnete, Kreisprisident, Kreisrichter, Vermittler
und all die Stellvertreter. Der neugewihlte Kreisprasident
dankt fiir die ehrenwerte Wahl, verspricht nach Wissen und
Konnen treu und gewissenhaft zu walten. Die Wahlgeschiifte,
die offizielle ,Bsatzig“, werden geschlossen und das allgemeine
Lied wird angestimmt: ,0, mein Heimatland, o, mein Vater-
land, wie so innig feurig lieb ich dich...“ Bei den Wahl-
verhandlungen kann es wohl auch vorkommen, dass sich das
Volk erhitzt. Tm Jahre 1865 mussten die Wahlen eingestellt
werden und am nachfolgenden Sonntag kamen die Wahler



Aus dem ritischen Volksleben 85

wieder nach St. Peter, um die Obrigkeit zu bestimmen. Nach
den Wahlgeschiften, nach Schluss der offiziellen Lands-
gemeinde, begibt sich alles Volk in die Gasthduser von St. Peter,
um dem Leibe Gerechtigkeit widerfahren zu lassen. Viele
oder alle alten echten Schanfigger Familien haben das Essen
mitgebracht: Pitta, Bindenfleisch, Schinken und Schiiblig und
essen davon bei einem Glase Wein. Nun folgte der zweite
nicht weniger wichtige Teil einer Schanfigger ,Bsatzig“.
Oberhalb ,Lawain¢, das ist der herwértige Dorfteil von
St. Peter, iiber einer steilen Halde ist eine schmale ganz ebene
Terrasse, heute in jungem, iippigen Lérchenwald versteckt;
es ist der ,Tanzboden“. Dort unter freiem Himmel, auf aus-
sichtsreicher Hohe, haben die Burschen von St. Peter, Pagig
und Stolinis zwei bis drei Tanzboden zusammengefiigt, weiter
peistwiirts die Peister einen andern. Dazwischen und daneben
stehen zahlreiche, einfache Tische und Binke, von Wirtsleuten
aufgestellt. Alles, jung und alt, wandert nun nach dem Tanz-
boden; bald entwickelt sich dort ein schones, freudiges Volks-
leben. Das junge ledige Volk tanzt nach den weichen Rhythmen
der Musik, die Altern, Alten und ganz Jungen schauen zu,
kritisieren, essen und trinken; den ,Biindel* mit ,Spys* hat
jedes Midchen und jede Hausfrau bei sich. Alles freut sich.
Wie manche Saite siisser Erinnerung wird angetént! Manch
verheiratetes Paar muss heute doch auch noch ,versuchen®,
ob es noch tanzen kann. Bei schonem Wetter gibt es ein
frohes, heiteres Gelage; nicht selten tanzten aber auch schon
Schneeflocken mit. Friiher kauften die Ténzer ihren Ténze-
rinnen sogenannte ,Feuersteine“, Bonbons in farbigen Papier-
chen mit Spriichlein als Einlagen. Gierig, gespannt wurden
diese gelesen, gedeutet, in Zusammenhang gebracht mit dem
Verhiltnis zum Ténzer. Von meiner lieben Mutter habe ich

einige solche Zettelchen:
Gib endlich von deinem Kntschlusse mir Kunde,
denn fliichtig enteilt uns Stunde auf Stunde.

Jungfern und den jungen Frauen
ist nicht allezeit zu trauen.

Treue ist ein seltener Gast,
halt ihn fest, wo du ihn hast.

Wihrend der Nacht wird in einem gerdumigen Saal
von St. Peter getanzt. Sobald es anfingt zu démmern, gehen
die T#nzer mit ihren Ténzerinnen heim zum Nachtessen.



86 Simon Leonhard Létscher

Aber um 9 Uhr geht ,der Tanz wieder los“. Bis am Morgen
d. h. bis in den hellen Tag hinein wird getanzt. Damit ist
aber die ,Bsatzig® noch keineswegs beendet. Nein, am Vor-
mittag fingt das Volksleben auf dem Tanzboden wieder an.
Wiihrend des Tages im Freien, in der Nacht in dem Saale
wird weiter getanzt, gegessen, getrunken, gescherzt und ge-
lacht bis am Dienstagmorgen. Nicht selten kommt es bei einer
Bsatzig“ zu Schligereien ; einige Burschen priigeln sich durch,
bereinigen so vielleicht schon ,#ltere Rechnungen“. Der Wein
und gar oft auch die Eifersucht erhitzt die Képfe und ballt
die Fauste. Von jeher liessen alte ausgewanderte Schanfigger
es sich nicht nehmen, am Volksfeste ihrer Heimat teilzunehmen.

Der Kreisprisident schenkt der ,Gesellschaft¢ einen
,Napoleon“ oder ,Marengin“; ist er noch ledig oder sonst
noch tanzlustig, so wird er wohl auch den Tanz eroffnen,
ihm werden natiirlich gleich drei Ténze ,ausgestellt®.

Getanzt wird im Schanfigg vielleicht nicht mehr so viel
wie frither, jedenfalls nicht mehr als an andern Orten auch.
Das Liedlein:

.D’Schanfiggerlit sind bravi Lit,
das ist und blybt bekannt,

schi tanzet bis der Chiiedreck stiibt,
es ist e wahri Schand!“

konnte andeuten, dass es frither im Schanfigg ,unheimlich®
zu und her gegangen sein muss. An jedem Tanz bringen
die Schanfigger Tinzerinnen ihren wohlgefiillten Biindel mit
Pitta, Weissbrot, Schinken, Bindenfleisch mit, was ein sehr
verniinftiger, schoner Brauch ist. Mancher Fremde, der da-
ritber gespottelt und gelacht, hat dann doch auch gerne tiichtig
hineingebissen in die gute, siisse Pitta, hat nicht das kleinste
Stiick Bindenfleisch heruntergeschnitten.

Sozusagen offizielle Tanztage — die Nacht gehort selbst-
verstandlich auch dazu — sind: eine Hochzeit, Ostermontag,
Bsatzig und der Kapitelsonntag. Im dussern Schanfigg gibts
in der Regel gegen Herbst, wenn der Heuet fertig ist, ein
Tanzchen, ,der Berg wird abgespiilt«.

Die Schanfigger Middchen kommen bei Tage gemeinsam
auf den Tanzsaal, ohne dass sie von den Burschen geholt
werden. Am Abend oder in der Nacht aber wiirde keine
Schanfiggerin an den Tanz gehen, ohne einen Tinzer am
Arm; lieber bleibt sie daheim.



Aus dem ritischen Volksleben 87

Hier mochte ich noch das alte ,Buobagricht“ erwiahnen.
Von den Burschen eines Dorfes wurden zwei Richter auf ein
ganzes Jahr gewihlt. Diese teilten jedem Burschen ein Méd-
chen fiir ein Jahr zu. Der Bursche war der Beschiitzer ,seines®
Midchens, hatte z. B. dafiir zu sorgen, dass sie an keinem
Tanz zuriickblieb. Er war aber auch verantwortlich fiir seine
Schutzbefohlene; er musste Bussen fiir sie bezahlen, wenn
sie beim Wassertragen noch etwas Wasser zum Brunnen
brachte oder den Eimer nicht ausspiilte, wenn sie am Morgen
ungekdammt vor dem Hause oder auf der Strasse gesehen
wurde. Er hatte aber auch verschiedene Rechte, die sich nicht
nur auf das Midchen, das er zu beschiitzen hatte, bezogen,
er durfte u. a. dessen jiingere Geschwister, die noch zur Schule
gingen, nach dem Feierabend, wenn sie noch im Freien herum
sprangen, nach Hause schicken usw.

8. Liebe und Hochzeit im Bergdorf.

In alten Truhen und Vorratskammern, deren es in jedem
echten Biindnerbauernhaus gibt, findet man ab und zu alte,
bauerliche Liebesbriefe. Damals muss es eigene Schreiber
gegeben haben, die den Brief mit Farbe, Stickereien, Bander-
durchzug und griinen Ranken schmiickten. Das beliebteste
Motiv war das Herz, das meist eine Erklirung umschloss.

Hier ein originelles Beispiel: Am obern Rande sieht man
zwei Vierecke, unter jedem zwei Tédubchen. In dem einen
steht: ,Es werden hundert Jahr verschwinden, eh’ du mein
Herz wirst untreu finden. Im andern: ,Lieben ist ein schones
Ding, wenn es kein Ende hat wie ein Ring.“ In der Mitte
ist ein grosses Herz, von blauem und rotem Binderdurchzug
umrandet und enthélt den Spruch:

,Fester als ein Stein, soll unsere Freundschaft sein.*

Auf beiden Seiten ist die Figur je eines Hirsches und
darunter die Schrift: ,Zum Andenken!* [ Zur Erinnerung!“
Den Abschluss nach unten bilden zwei griine Krinzchen, die
einen Blumenstrauss einschliessen.

Das erste umrandet den Spruch: ,So wenig die Erde
das Griin wird hassen, so wenig der Wind das Brausen wird
lassen®, im zweiten findet sich die Fortsetzung: ,So wenig
das Meer ausschopfen lisst sich, so wenig werd’ ich vergessen
auf dich!« ’



88 Simon Leonhard Létscher

-

Wenn sich beim jungen Volke zartere Bande kniipften,
so schenkte das Midchen ihrem Burschen ein weisses Tiich-
lein (das Liebestiichlein), auf dessen einer Kcke eine oder
zwei Verszeilen oder ein Frauennamen gestickt wurde.

Die Verse, die eingestickt wurden, verrieten die Herzens-
neigung der Spenderin.

Zur Probe einige Beispiele:

1. Mein Herz ist klein — hat niemand Platz,
als du allein und Gott, mein Schatz.

2. Viel tausend Herzen gibt es in der Welt,
aber eines nur, das mir gefillt.

3. Sollte es einst geschehen, dass du auf mich vergisst
so schau auf diesen Namen, der unterschrieben ist.

. Als Liebesgeschenke dienten wohl auch etwa Holzloffel,
welche schwarzlackiert und mit roten oder goldenen Béndern
verziert waren. Auch hier finden wir dichterische Ergiisse wie:

1. Dass ich dich lieb’ hab’, kann ich sagen,
Ob du mich liebst, das tu ich fragen,
Freundschaft ist das schonste Band,

So die Menschen bindet,
Es erhaltet Meer und Land,
Und was die Welt erstiindet.

2. Unser Freundschaftsband
zertrennt keine Menschenhand.

3 Tag und Nacht bist mir im Sinn,
Weil ich in dich verliebet bin.

4. Du, der mich nie betriibte
O nie vergess ich dich!

5. Dein Bild Geliebter, dein Bild geleitet mich.

6. Rein wie die Quell und fest wie der Stein,
Soll unsere Liebe und Freundschaft sein.

7. Durchlebe froh die Tage,
Da dich mein Herz vermisst.
Ich fiihle keine Plage
Wenn du nur glicklich bist.

Endlich driickt sich darin wohl auch ein gewisser Zweifel
aus, wenn es z. B. heisst:

Treu im Herzen, still in Worten,
Ich glaub’, du liebst in anderen Orten.



Aus dem ritischen Volksleben 89

Frither war es iiblich, dass die Burschen zur richtigen
Wahl ihrer Zukiinftigen den Heiratskalender zu Rate zogen,
der hin und wieder auch das Richtige getroffen haben soll.
Wir entnehmen einem Heiratskalender vor zirka 100 Jahren:

Die Miadchen geboren im Januar

Sie haben ein Seelchen, wie’s Bichlein so klar;
Ihr Herz auf dem plappernden Ziinglein schwebt,
Und alles an ihnen stets lebet und webt.

Die Midchen geboren im Februar

Sie trotzen mit Kiihnheit der Not und Gefahr,
Sie tragen die Lasten des Lebens leicht

Auch manches der Jungfrau von Orleans gleicht.

Die Méadchen geboren im Monat Mirz

Sie treiben mit ménnlichen Herzen nur Scherz.
Doch wer sie verstehet und richtig sie nimmt,
Fiirwahr, der ein kostliches Kleinod gewinnt.

Die Midchen geboren im Monat April

Sind launisch und herrisch, und schweigen nie still.
Drum wer solch ein Middchen zur Gattin sich nimmt,
Wohl unter dem harten Pantoffel sich kriimmt.

Die Midchen geboren im Monat Mai

Sind heiteren Mutes, von Sorgen frei,

Sie lieben nicht stiirmisch, doch innig und wahr
Und krinzen mit Blumen den Eh’standsaltar.

Die Midchen geboren im Monat Juni
Verschmihen das Kosen nicht abends, nicht friih,
Verlieben sich tiglich wohl ein bis zwei Mal
Und fiithlen wohl selten des Liebenden Qual.

Die Midchen geboren im Julimonat

Sie werden der Liebe und Arbeit leicht satt,
Und seufzen zum Monde verstehen sich nicht,
Umdiistern mit Schwermut ihr holdes Gesicht.

Die Midchen geboren im Monat August
Sind stets ihrer Reize sich sehr bewusst,
Vertindeln am Spiegel viel goldene Zeit
Und blicken auf schonere Schwestern voll Neid.

Die Médchen, die Monat September bescheert,
Bekiimmern sich fleissig um Haus und um Herd,

Sie wissen in Kiiche und Keller Bescheid

Drum gliicklich der Mann, der solch Madchen sich freit.

Die Midchen geboren im Oktobermond
Sind nur ein geriuschvolles Leben gewohnt,
Sie lieben Konzerte, Theater und Ball

Man sieht sie, wo sich’s gut lebt, iiberall.



90 Simon Leonhard Lotscher

Die Midchen, die der Monat November uns gibt,
Sind wiirdig der Liebe und werden geliebt,
Denn frei ist ihr Kopfchen und heiter ihr Herz
Ihr Seelchen stets lustig, geeignet zum Scherz.

Die Midchen, die Monat Dezember uns bringt
Sind immer von diisterer Schwermut umringt.
Sie schen Gespenster bei Tag und bei Nacht,
Und weinen da, wo man sonst jubelt und lacht.

Von 6ffentlichen Verlobungen wusste man in unsern ein-
fachen Bergdorfern, zur Zeit als der Grossvater die Gross-
mutter nahm, nichts, man hielt das Eheversprechen heimlich
so gut als nur moglich bis zur Eheverkiindigung. Bis 1874
wurde die Ehe acht Tage vor der Hochzeit von der Kanzel
verkiindet; seither erfolgt die Verkiindigung durch offent-
lichen Anschlag, das Brautpaar kommt ins ,Gitter. Ebenso-
wenig wusste man etwas vom Auswechseln der Eheringe. Wohl
gab der Briautigam der Auserkorenen etwa einen Fingerring
oder auch Bargeld ,auf die Ehe“ als Pfand fiirs Ehegelobnis.

Von eigenartigen Werbungen hort man auch hin und
wieder erzihlen. So soll ein alter Mattli so lange ledig ge-
blieben sein bis er schon halbwegs ein griesgramiger Jung-
geselle war. Seine Auserwihlte war auch nicht mehr in der
Bliite der Jahre. Da bei einer giinstigen Gelegenheit — es
soll beim Viehfittern gewesen sein — wagte er es endlich:
,Du, i bin allein und han niemet und du bist allein und hést
niemet, siig well mer nit z’'simmen?¢ ,Ja nu, in Gotts Namen,
so well mer z'simmen!¢ Am nichsten Sonntag wurden sie
von der Kanzel als Brautpaar verkiindet. Ein anderer Biindner
Bergbauer soll zu seiner Liebsten gesagt haben: ,Du sig, wit
nid mis Eh’'wib wirden ?¢ Sie zeigte Lust, ihm eine rundweg
abschliagige Antwort zu geben, worauf er meinte: ,Um Gott’s
willen, tua mer das nid an (nid z'leid), i han dem Heer (Pfarr-
herrn) schon gseit, dass er mich verkiinden soll!* ,Soo, so
siis in Gotts Nammiin, wenns so wit ist, so soll er mich ver-
kiinden!* war ihre ergebene Zusage!

In der Woche nach der Verkiindigung geht das Braut-
paar in Begleitung der Mutter der Braut oder einer guten
Freundin in die niichstliegende grossere Ortschaft, um zu
_kramen¢. Da kauft der Briutigam der Braut den Braut-
schmuck : Fingerring, Ohrringe, wohl auch eine goldene Kette
und frither den Brautkranz. Heute wird dieser in der Regel



Aus dem ritischen Volksleben 91

von der besten Freundin der Braut gestiftet. Dem Briautigam
kauft die Braut den ,Spiuslighuet® und das ,Spislighemd«.
Braut und Briutigam lassen sich auf die Hochzeit ein extra
schones, schwarzes Kleid machen. Wenn das junge Paar
nicht zusammen wohnen wird mit den Eltern des einen oder
andern, wenn sie also einen eigenen Hausstand griinden, so
werden beim ,Kramen“ wohl auch etwas Hausgerite und
Kiichengeschirr eingekauft. ‘

Frither, wenn ein Verlobter in die Fremde zog, so be-
gleitete ihn seine Braut ein Stiick weit zu Fuss. Unterwegs
gab sie ihm als Andenken ein Hemd, welches sie ihm heim-
lich gemacht hatte.

Am Sonntag nach der Verkiindigung wird dem Braut-
paar im Hause der Braut von allen erwachsenen Miadchen
des Dorfes ,Glick gewiinscht¢. Auf diesen Abschiedstag
zwischen der Verlobten und ihren Jugendgespielinnen werden
grosse Kuchen gebacken und in einen derselben versteckt die
Braut einen Ring. Sie muss auch das Gebéck selbst herstellen.
Diejenige der Freundinnen, die in ihrem Kuchenstiick den
Ring findet, wird die néchste Verlobte des Dorfes sein. Den
ganzen Nachmittag bleiben die Médchen bei dem Brautpaare;
es wird gescherzt, gelacht und gesungen. Glithwein, Kaffee,
Pitta, Bindenfleisch etc. wird aufgetragen. Das Brautpaar hat
den ganzen Nachmittag, so lange der Besuch da ist, in der
Ecke hinter dem Tische zu sitzen, im ,Spusawinkel“. Sind
Braut und Bridutigam nicht aus dem gleichen Dorf, so zieht
die Braut gewohnlich am Donnerstag vor dem Hochzeitstage
zum Briautigam und zwar mit der ,Spusafuhr¢ (Aussteuer).
Auf Schlitten oder Wagen bringt die Braut alle ihre Sachen
mit. Auf dem ersten Fuhrwerk wird verladen das Brautbett,
auf dem zweiten Koffer mit Wische und das grosse ,Kessi¢,
auf dem dritten ein zweites Bett und die Kleider, auf dem
vierten Fleisch, Kise und der holzerne Schmalzkiibel, auf dem
fiinften Korn, Kartoffeln, Mehl und auf dem letzten die alt-
modisch-geschnitzte Kinderwiege. Injedem Dorfe, durch dasdie
Spusafuhr zieht, wird von den Burschen tiichtig geschossen,
und der Brautigam entschidigt die Schiesserei mit acht bis
zehn Franken, die zu einem frohlichen Trunke aufs Wohl des
Brautpaares verwendet werden. Alle Midchen geben der Braut
das Geleit bis ein Stiick weit vors Dorf hinaus, und von
den Méddchen wird sie in der Gemeinde, in die sie einzieht,



92 Simon Leonhard Lotscher

empfangen. Dass alle Weiber und Kinder versammelt sind
und die Spusafuhr einer genauen Musterung unterzichen, ist
selbstverstindlich, sonst wiisste man nachher nicht, wie schon
die Betten, wie gross der Schmalztopf, Fleischkisten usw. waren.

Zur Zeit, als der bunte Hochzeitsrock noch Mode war,
und wenn derselbe im Hause der Braut zugeschnitten wurde,
und die N#herin alles vorgeriistet hatte, trat, im Beisein der
Braut, deren Mutter oder sonst eine d#ltere Verwandte, mit
der Schere hinzu. Sie schnitt von dem breiten Stiick Tuch
einen vorgezeichneten Streifen ab und gab ihn der Braut.
Diese rollte ihn sorgfiltig zusammen und legte ihn zur Aus-
steuer. Aus diesem Tuch wurde dann spéter einmal die ,Fésche*
gemacht, in die das erste Kind am Tage der Taufe gewickelt
wurde. Wenn die Mutter der Neugeborenen Zeit und Lust
hatte, so stickte sie auf das Tuch die gleiche Verzierung, wie
die, die ihren Hochzeitsrock schmiickte.

Der ersehnte Hochzeitstag kommt heran; er ist immer,
auch heute noch, ein Sonntag. Zahlreich erscheinen die ge-
ladenen Giste, B0—100, gar nicht selten tibersteigt die Zahl
100. Das Hochzeitspaar hat seine ledigen Giste schon langst
,gepaart. Jedes Méadchen bringt einen ,Tschéppel“, aus
Blumen, mit. Der Spiislig verliest die Liste der Paare, worauf
jedes Midchen seinem ,Tschéippelchnab“ den Maien auf den
Hut oder auf den Rock heften muss. Paarweise gehts nun
zum Zivilstandsamt und dann in die Kirche. Wihrend des
Ganges zur Kirche wird noch fast tiberall tichtig geschossen.
Auch dieses Schiessen wird mit zehn oder mehr Franken be-
lohnt. Nach der kirchlichen Trauung gings frither ins Eltern-
haus der Braut oder auch des Briutigams, heute gehts in
der Regel ins Wirtshaus zum Hochzeitsmahl. In fréhlichem
Gelage vergeht der Nachmittag; ernste und heitere Toaste
fehlen nicht. Heute ist ein Tanz am Hochzeitstage zur Sitte
geworden, und dem neuvermiithlten Paare werden unfehlbar
drei Ténze ,ausgestellt«. Alle Paare stellen sich den Winden
nach auf, das Brautpaar tanzt die drei Tanze allein. Hoch-
zeitsgeschenke gab es frither keine, heute aber ist es Brauch,
dass die Hochzeitsgiiste das junge Paar beschenken. Erst ein
halbes oder ganzes Jahr nach der Hochzeit bekommt jedes
Midchen von ihrem ,Tschippelchnab“ ein Geschenk fiir den
,Maien“: einen Fingerring, silberne Loffel, einen Schirm,
Stoff, oder ein Photographiealbum. Die Beschenkte erwidert



Aus dem riitischen Volksleben 93

das Geschenk auch; sie gibt etwa ein Hemd, ein Brusttuch,
einen Hut oder eine Uhrkette.

Von jeher sollen in den biindnerischen Bergdorfern un-
gliickliche Ehen, Ehen, die nicht auf gegenseitiger Liebe ge-
griindet waren, Seltenheiten gewesen sein. Wer weiss, ob
vielleicht nicht gerade deswegen so viele alte Ledige in fry
Ritien sind, weil sie den ledigen Stand einer Ehe vorzogen,
die nicht voll und ganz ihrer Liebe und Neigung entsprach?

9. Die Taufe.

Bs ist selbstverstindlich, dass jede junge Gattin die Erst-
lingswiische und Kleidchen fiir ihren kommenden Sprossling
selbst verfertigt und zeichnet. Hat dann der Storch seinen
Einzug gehalten, so sieht das jedermann, weil Fenster und
Fensterladen moglichst geschlossen gehalten werden. Licht
und Luft werden von der Kammer der Wochnerin bestmog-
lichst abgehalten, damit kein , Wind“ Mutter und Kind schade,
damit das grelle Tageslicht die zarten Augen des jungen Erden-
biirgers nicht ,blende“. Frither wusste man vom Storch noch
nichts; da holte der Vater oder auch etwa die Hebamme in
dunkler Nacht das Briiderchen oder Schwesterchen aus dem
Gitzistein. Es wurde dort bei Gelegenheit und wohl auch
auf die Frage neugieriger Kinder die grosse Platte gezeigt,
unter der die ,Poppi“ versteckt waren. Der Vater des Neu-
geborenen schlug im Kirchengesangbuch ein Lied auf und
legte es dem Kinde offen unter das Kissen. Aus dem Inhalt
des Liedes wollte man mehr oder weniger das Geschick des
Kindes deuten kénnen. In ganz abgelegenen Gegenden weiss
man von der Mithilfe der Hebamme noch nichts. Ist die
Geburt ganz ,schwerer® Art, so ruft man eine kundige Nach-
barin, die die Pflege des zarten Geschopfes und der Woch-
nerin iibernimmt. Bevor das erste Bad ausgeschiittet wurde,
holte man frither eine gute Singerin, diese sang, wihrend
sie das Wasser langsam ausgoss, ein schiones Lied, so schon
als moglich. Dieses bewirkte unfehlbar, dass der oder die
,Gebadete“ ein guter Singer oder eine flotte Siéngerin wurde,
worauf man heute noch sehr viel hélt. Dass aber durch dieses
wunderbare Mittel jemals grosse, weltberiihmte Singer ge-
schaffen wurden, ist mir nicht bekannt! Schon am ersten
oder zweiten Tag nach der Geburt wurde das Kind in manchen



94 Simon Leonhard Lotscher

Gegenden des Biindnerlandes zur Taufe getragen, also auch
an Werktagen. In den meisten Dorfern jedoch wurde und
wird heute noch in der Regel 8—14 Tage nach der Geburt
getauft und zwar nur an Sonntagen, die ganze Kirchgemeinde
als Zeuge. In der Woche vor dem Taufsonntag muss der
Vater die ,Gotteti“ (Taufzeugen) ,gwiinna“. Bisin allerneuester
Zeit wurden nie Geschwister der Eltern als Taufzeugen ge-
wihlt. Sitte war stets und ist’s noch heute, dass die Gotteti
der Eltern, vorausgesetzt, dass sie noch im ristigen Alter
stehen, auch als Taufzeugen fiir die Kinder erkoren werden.
Der Gotti oder die Gotte nehmen in der Regel die Zeugen-
schaft mit Freuden an und wiinschen dem Vater Glick zum
Nachkommen: ,Ich wiinschen Gliick zu Eurem Sohn (Eurer
Tochter), wiinschen, dass Thr Freud und Ehr an ihm erldba
moget und das es z'letzt #s Chind der ewige Freud und Selig-
keit wirdi.“ Bis gegen Mitte des 19. Jahrhunderts waren
sechs, spiiter fiinf Taufzeugen ,Brauch¢, seit der neuen Ver-
fassung von 1874 sind es drei. Fiir die Bestimmung des Namens
gibts nie Schwierigkeiten. Das erste Kind bekommt den Namen
vom Grossvater oder Grossmutter viterlicherseits, das zweite
miitterlicherseits; dann kommt der #lteste Bruder oder die
Schwester des Vaters dran, dann der Mutter usw. Mancher-
orts trigt der Messmer das zinnerne Taufbecken mit dem im
Winter erwdarmten Wasser vor der Predigt aus dem Pfrund-
hause in die Kirche. Andrerorts bringt die ,Gotta“ das Tauf-
wasser aus dem Haus des Gemeindeprisidenten in die Kirche
und bringt es auch wieder dorthin. Nachdem das Kind getauft
ist, schiittet der ,Gotti* das Taufwasser in den Taufstein oder
Altar; die Tischplatte wird gehoben und das Wasser in den
hohlen Stein gegossen. Die Taulzettel mit je etwa zehn Franken
Inhalt erhilt in einigen Gemeinden die Gotta, die das Kind
triagt, fiir dasselbe am Altar in der Kirche. In anderen Orten
wieder erhilt die #ltere Gotta sie nach der Taufe, ausserhalb
der Kirche, und bringt sie der Mutter heim. Der Vater des
zu taufenden Kindes hat wihrend der ganzen Taufthandlung
zu stehen, die Gemeinde dagegen sitzt wihrend dieses Aktes.
Nach der Taufe kommen die Gotteti zu einem ,,Glase Wein*,
das der Gotti zu bezahlen hat, zusammen; die Gotta hat eine
,Pitta“ und Schinken, wohl auch Schiiblinge und Bindenfleisch
mitgebracht. Was nicht gegessen wird, gehort der Mutter des
Kindes und wird ihr heimgebracht. Am ersten Sonntag, an



Aus dem riitischen Volksleben 95

dem die Wochnerin nach dem Wochenbett die Kirche besucht
(sechs bis sieben Wochen nach der Geburt), gibts ein Mahl,
die sogenannte ,Gseheti“; da gibts am ,Platz¢ in einem Gast-
hause einen Schmaus, wozu alle nihern Verwandten erscheinen
und beim ersten Kinde auch alle Hochzeitsgiiste des Eltern-
paares; jeder Gast stiftet an die ,Gseheti“ zwei bis drei Franken.
Bei diesem Feste diirfen nie fehlen: Brotsuppe (Weissbrot-
schnitten mit kleinen Weinbeeren bestreut und mit Fleisch-
brithe oder Butter angefeuchtet), Schafsbraten, Stisschnitten
(Brotschnitten mit Glihwein), Kastanien, Apfelstiickli und mit
Zimmet bestreuter Reis. Alle Kinder des Dorfes werden zum
Nachtisch geholt und bekommen namentlich Kastanien und
Stisschnitten.

Geht eine Mutter das erstemal mit ihrem Sprossling ihre
Nachbarinnen besuchen, bekommt das Kind als Geschenk Mehl
und Salz zu einem ,Mus“ oder, wenn gerade das Weissmehl
fehlt, sonst etwas Weisses: Weissbrot, Eier oder Butter; die
Farbe der Unschuld muss das Geschenk unbedingt haben.
Diese Gabe bewirkt, dass der Beschenkte ein ehrlicher Mensch
werde, sich nie in seinem Leben an fremdem Gut vergreift.

In etlichen Gemeinden wird die Wochnerin etwa zwei
Tage nach der Geburt von ihren Freundinnen besucht. Es
wird das in der Regel wohl kaum eine Erleichterung fiir die
Besuchte sein, ein Unterlassen wiirde aber als Beleidigung
oder doch Vernachlidssigung betrachtet. Dass bei solchen Be-
suchen das Gesprich hauptsichlich auf schwere Geburten fillt,
auf das, was diese und jene durchmachen musste, eventuelle
schlimme Folgen noch zu tragen habe und lebenslang erdulden
miisse, ist selbstverstindlich. Auch weiss natiirlich jede Be-
sucherin ganz sicher wirkende Mittel gegen alles, was bei
Wochnerinnen oder Neugeborenen nicht normal ist. Da
fehlen sogar die Mittel nicht gegen Schielen, gegen grosse,
vom Kopfe abstehende Ohren, gegen X- oder O-Beine, gegen
krumme oder dicke oder spitze Nasen, gegen Kropf usw. usw.

Nun, der kleine Erdenbiirger entwickelt sich unter der
liebevollen und pflichttreuen Pflege von Nana und Mutter in
den allermeisten Fillen zum kriftigen Kinde; bei jedem hat
man noch nie oder nur hochst selten so kriftige, so grosse,
so gut entwickelte Kinder in seinem Alter gesehen, und jedes
gleicht vom ersten Tage an ganz genau dem Vater oder der
Mutter, hdaufig wohl auch dem Ehni oder der Nana!



96 Simon Leonhard Lotscher

Es kommt die Zeit des ersten wichtigen Wendepunktes
des jungen Sohnes, oder der zarten Tochter: Sie miissen bald
in die Schule. Gewdhnlich wird da dem armen Kinde die
Schule fast als Holle vorgemalt, der Lehrer als Quéler und
Tyrann, Man will den Anfidnger nicht ganz unvorbereitet
in die Schule gehen lassen, er muss mindestens Zdhlen und
Rechnen konnen, wohl auch schon etwas Schreiben. Wenn
dann die angewandten Methoden von Eltern oder Basen in
diesen Anfangsgriinden nicht zu den raschen, gewiinschten
Erfolgen fiihren, da machts dem armen Kleinen Angst, und
es heisst noch: ,Wart nu, chum du nur in d’Schul, wenn du
sovel dumm tuast, denn iiberchust denn Tatzen gnuag oder
chast all Tag zweimal z'ruck blieben!“ So kommt es, dass
sogenannte ,schamige“ Kinder nur in Begleitung der Eltern
zur Schule wollen. Jedoch ist in den allermeisten Gemeinden
Sitte, dass Vater oder Mutter ihren Sprossling dem Lehrer
zufithren, ihn bekannt machen iiber die Vorbereitung des
Kindes, iiber dessen Eigenschaften und Anlagen. Mit ,Gsegnedi
der lieb Gott, gib der lieb Gott, dass d’folgsam und ufmerksam
siist und richt guat ldrnist®, iiberlassen sie das Kind dem
Schulmeister. Dies ist ein schoner, sinniger Brauch; mochte
jedes Elternpaar seine Kinder so einfithren in die Schule
und so fiir die Schule sorgen, dieses frommen und schénen
Wiinschens eingedenk bleiben wihrend der ganzen Schulzeit
der Kinder und den Lehrer als Miterzieher ihrer lieben Nach-
kommen betrachten!

10. Aus dem Alpleben.

Es ist begreiflich, ja selbstverstindlich, dass das Vieh
eine grosse, wohl fast die grosste Rolle spielt im Sinnen und
Denken, in Handel und Wandel des Biindner Bergbauers;
liegt doch seine Haupteinnahme, seine Hauptnahrungsquelle
in seinem Viehstand. In den allermeisten Fillen behandelt
der Biindner Bergbauer sein Vieh gut. Oft hort man ihn
mit seinem Vieh reden, wie mit seinesgleichen. Ein alter
Schanfigger habe einmal zu seinem Tochterlein, das ihm beim
Mistfithren ,mennen“ half (mennen = Zugtier fithren) erklért:
,Wenn i siiga hii Stier, so gang Maria, wenn i séiga oha Stier,
so stand Maria.“

Die Alpen, die in der Mehrzahl gemeinsamer Besitz sind,
sind meistens gar wilde Gegenden. Nur zu oft zeigen sich



Aus dem riitischen Volksleben 97

diese Alpen, und zwar mitten im Sommer, heute in Bliitenduft
und lachendem Sonnenschein und morgen im Schneekleid.
Plotzlich hereinbrechende Gewitter sind hier sehr héufig und
entladen sich mit solcher Allgewalt iiber diesem Felsenkessel,
dass man ihresgleichen anderswo wohl suchen diirfte.

Jeder Bauer treibt zur Alpfahrt (Ende Juni oder Anfang
Juli) seine Tiere selbst auf die Alp, was oft eine Tagesreise
ausmacht. In der Alp angelangt, beginnt unter den bis dahin
meist getrennt gewesenen Kiihen ein erbittertes »Ringen¥,
dem die Bauern mit Spannung zusehen, indem jeder wissen
mdochte, wem nun die Ehre zufillt, die ,Heerkuh® zu besitzen.,
»Heerkuh“ bleibt diejenige, die im yRingen“ alle andern aus-
schligt, und als Auszeichnung erhilt sie dann im Herbst, bei
der Alpentladung, einen bunten ,Maien¢ auf das Haupt, die
grosste ,Plimpa“ oder ,Rimpla“ (Vorschelle) an den Hals
und darf (dhnlich wie es bei festlichen Umziigen mit gewissen
Menschen geschieht) hoch erhobenen Hauptes, ihrer ganzen
Vortrefflichkeit bewusst, allen andern Kiihen voranmarschieren.
Derjenige Bauer, der das ,Gliick* hat, die ,Heerkuh“ zu be-
sitzen, tut’s auch nicht anders, geht das Jahr hindurch so
voll gespreizten Selbstbewusstseins unter den Dorfbewohnern
einher, als wire er die ,Heerkuh* selber.

Namentlich frither rechnete sich solches mancher als
gewaltige ,Ehre“ an, und deshalb kam es auch nicht selten
vor, dass der eine oder andere ,Heerkuh-Narr¢ weit und breit
Nachfrage hielt, um ja eine rechte ,Ringeri¢ zu bekommen,
und dass er solche dann vor der Alpfahrt noch extra fiitterte
und pflegte (wenn sie auch keinen Tropfen Milch gab), nur
damit sie ja allen andern ,heer“ (Meister) gehe. Am ge-
spanntesten wurde die Sache dann, wenn einmal zwei gute
»Ringerna“ da waren, die einander den Vorrang streitig machten.
Da wurde dann wohl durch den Sennen oder den Kiiher (von
einem der Bauern bestochen) mit gewissen Mitteln der (Gegnerin
das ,Ringen“ ,verleiden* gemacht.

Von einem Vorkommnis solcher Art, geschehen auf der
Urdenalp, die zwischen Tschiertschen und Arosa liegt, weiss
die Sage folgendes zu erzihlen:

»S0 kam es auch wieder eines Jahres, dass man von
zwei der stirksten Kiihen nicht mit Bestimmtheit sagen konnte,
welche die ,Heerkuh‘ sei. Die eine von diesen gehorte dem
Sennen selbst, der eine gar grosse Meinung vom Besitze einer

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXII (1932) 7



98 Simon Leonhard Lotscher

Heerkuh® hatte. Als nun die Bauern die Alp verlassen hatten,
wusste der Senne sich schon Rat, um seiner eigenen Kuh die
Ehre¢ zu verschaffen. Heimlich unterredete er sich mit dem
Kither. Dieser ging zur Nachtzeit in den unterhalb gelegenen
Wald, entrindete eine Tanne, trug die von Saft noch triefende
Rinde hinauf und breitete sie, mit der glatten Seite nach oben,
iiber einen gihen Absturz am Carmenna aus. Andern Tages
trieb er die Herde dorthin zur Weide, und da sorgte der ruch-
lose Kiiher dafiir, dass die betreffende Kuh, die des Sennen
Heerkuh¢ ,Stich¢ gehalten, wie von ungefihr in die Nihe der
ausgebreiteten Rinde kam. Heimlicherweise trieb er sie dann
noch vollends der Stelle zu. Auf der schlipirigen Rinde
glitschte das prichtige Tier aus und stiirzte den steilen Hang
hinunter zu Tode. Dem Eigentiimer wurde gesagt, dass die
Kuh beim ,Ringen‘ von einer andern ,gefallt’ worden sel.

,So entging der Unhold dem weltlichen Gerichte, nicht
aber dem gottlichen. Nach seinem Tode ward er dazu ver-
dammt, an der Stiitte seines Frevels die Untat zu bissen.
Oft horen die Urder Alpknechte jetzt noch abends beim ,Zu-
nachtent vom Carmenna her ein geisterhaftes, lang anhaltendes
Jauchzen, den Ruf des Carmenna-Chiijers. Dann rollt die
gemordete Kuh das steile Gesenke am Carmenna hinunter,
der Geisterkither in michtigen Sitzen ihr nach. Da wo die
Kuh zum Stehen kommt, erfasst er sie mit iibermenschlicher
Kraft, und keuchend und stohnend sucht er die ungeheure Last
wieder nach oben zu tragen. Das ist sein Fluch. Hat er
dann in unsiglicher Mihsal dieses Werk vollendet, dann
kommt auch der Geisterspuk fir eine Zeitlang wieder zur
Ruhe. Von den Urder Alpknechten aber verkiindet es einer
dem andern: .Der Carmenna-Chiijer het g'juchzet, es git ander
Wiitter'; und tatsiichlich soll dann auch regelmissig ein rascher
Wetterumsturz mit Schneefall eintreten.*

Die Knechte einer Alp stellen sich zusammen aus einem
Sennen, der das Oberhaupt des Senntums ist, einem Zusennen
(Gehilfe des Sennen), einem Kiiher und einem ,Batzger®, auch
Sehreiber oder Handbub genannt. Es sind alles stimmige,
breitschultrige Miinner und Burschen. Das Alpleben liegt
ihmen in Fleisch und Blut. Wenn sie im Winter in ihrem
Heimatdorf sind, dann iibermannt sie oft das Heimweh nach
den einfachen Holzhiitten droben auf hoher Alp. Noch ein-
facher als unten im Tal leben sie hier. Eine ,Pritsche® (Lager)



Aus dem ritischen Volksleben 99

mit etwas Heu oder Stroh dient als Ruhestiitte fir alle vier
Alpler zusammen. Bescheiden sind ihre Mahlzeiten. Am Morgen
Milch, Brot, Butter und Kiise, zu Mittag Kaffee, Brot, Butter
und Kise und abends eine Polenta, Milchreis oder ein ,Schmalz-
mues“. Interessant ist auf einer Alp das Loschen und An-
fachen des Feuers. Der Senn stosst abends mit einem Stecken
die brennenden Kohlen in die Feuergrube zusammen, dann
deckt er sie mit einer dicken Aschenschicht zu. Am Morgen
beim Feueranmachen sinkt er mit beiden Knien zu Boden,
zerbricht ein Biischelchen diirren Reisigs, entfernt die Asche,
und es erscheinen einzelne noch brennende Kohlen, darauf legt
er das brennbare Werch, stiitzt die Hinde auf die Herdmauern
und bldst mit vollen Backen in die immer grosser werdende
Glut. Der Widerschein der emporziingelnden Flimmechen
rotet das Angesicht des Alplers — bald knistert ein frohliches
Feuerlein unter dem Kessel.

Ein Brauch, der auf viele, viele Jahre zuriickzufiihren
ist, ist das jetzt noch iibliche Alpfeuer. Die Hirtenknaben
sammeln mit Hilfe ihrer Altersgenossen am Tage vor der Alp-
ladung Reisig und tragen ihn auf einen aussichtsreichen Punkt.
Am spiten Abend ziinden sie den Reisighaufen an, zum Zeichen,
dass die Alp nun bestellt werden kann.

Friher jedoch war unter dem abergliubischen Volk die
Meinung, dass das Alpfeuer die Macht habe, die bosen Geister
in der Alp zu bannen, so lange das Vieh oben sei.

Der Kuhreigen, den man am Tage der Alpfahrt horte,
wird immer seltener; es ist dies jener eigentiimliche jauchzende
Gesang, dessen iltester Text sich nur noch in einzelnen Versen
vorfindet, wihrend seine Melodie in lingern Trillern, Jodeln,
bald hiipfenden, bald gedehnten Ténen besteht. Etwas anderes
ist der einfache Jodel, der keine Worte hat, sondern bloss
in schnell wechselnden, oft in der Tiefe anhaltenden und rasch
in die Hohe steigenden, seltsamen, melodischen Tonverbin-
dungen besteht, mit welchen der Hirt seine Kiihe herbeilockt,
seine Kameraden begriisst und dessen er sich ofters als Fern-
sprache im Gebirge bedient.

Das sogenannte Alphorn hat in vielen Alpengegenden
unseres Landes ausser der Anstimmung des Kuhreigens noch
einen andern feierlichen und religivsen Gebrauch. Wenn die
Sonne untergegangen ist und das Licht des Himmels nur noch
auf den Gipfeln der schneebedeckten Berge glimmt, dann nimmt

k]



100 Simon Leonhard Lotschet

der Senn, der auf dem hochsten Teil der Alpenkette wohnt,
sein Horn und ruft durch. sein Sprachrohr: ,Lobt Gott, den
Herrn !¢ Alle benachbarten Hirten treten, sobald sie den Ruf
vernechmen, aus ihren Hiitten, nehmen ebenfalls ihre Alp-
horner und wiederholen dieselben Worte. Dieses Rufen dauert
oft eine Viertelstunde und widerhallt von Berg zu Berg und
von Schlucht zu Schlucht. Endlich erfolgt eine feierliche
Stille.  Alle stehen andiichtig da; mittlerweile ist es ganz
dunkel geworden. Nachdem noch der Ruf: ,Gute Nacht!“
als Abschluss des Tages ertont, legen sich alle Alpler zur
Ruhe nieder.

Am Tage nach der Alpentladung wird in den gemein-
samen Alpen die ,Molke oder der Alpnutzen verteilt. Eine
gemeinsame Nidel ist dabei Sitte. Oft geht es etwas ,lebhaft®
zu; es soll schon vorgekommen sein, dass die Bauern ,hand-
gemein“ wurden. Der ganze Alpnutzen: Kise, Butter und
Zieger bleibt bis im Herbst auf der Alp.

11. Alte Hauserinschriften.

Beinahe an jedem Haus in den biindnerischen Berg-
dorfern finden sich alte, tiefsinnige Inschriften und Spriiche,
von denen aber viele, infolge Unwetters, verwischt sind, so
dass es schwer ist, dieselben zu entziffern.

1. Fiirchte nicht die Welt, greif
tapfer an.

6. Wodurch wird unser Haus ein
christliches Haus? Dadurch, dass

. s -
2. Es eilt die Zeit, Mensch sei bereit. es gebaut wird im Namen Jesu.

7. Ein gastliches Haus gibt unendlich
mehr, als Essen und Trinken und
Herberge.

3. Hohen und Tiefen ebnet die Zeit
verstehe sie und schaffe.

4. Ich bin ein Gast auf Erden 8
Und hab hier keinen Stand,
Der Himmel soll mir werden,
Dort ist mein Vaterland.
Hier muss ich Unruh haben,
Reis’ mithsam ab und zu,
Dort wird mein Gott mich haben
Mit seiner ew’gen Ruh.

. Mag draussen auch fliessen
der Welt Honigseim,
Fiir mich gibt’s kein Plitzchen
so siiss, wie mein Heim.
Da lacht mir das Herze,
wie nirgendwo mehr,
Da siuselt der Friede
vom Himmel mir her.

Dies Haus ist mein,

Und doch nicht mein,

Der vor mir war,

’s war auch nicht sein.

Der ging hinaus und ich hinein
Nach meinem Tod wird’s auch so
sein.

Heim! Heim! siisses Heim!
Fiir mich gibt’s kein Pléitzchen,
So siiss wie mein Heim.

. Die Leute sagen immer:

,Die Zeiten werden schlimmer.*
Ich aber sage: nein,
Es trifft sich besser ein:



10.

11.

12.

13.

14.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

Aus dem ritischen Volksleben 101

,Die Zeiten bleiben immer Den Vierten triagt man auch hinaus.
(gleich) Nun sagt mir doch, wess’ ist dies
Die Leute werden schlimmer. Haus.
Veracht’nicht mich und die Meinen, 15, Was ich in Sorg und Miih’ gebaut,
Betracht erst Dich und die Deinen! Kann ich nicht lang besitzen.
Find’st Du dann ohne Méngel Dich, Das Haus, das Gott mir anvertraut,
Alsdann komm und verachte mich. Wird einst ein Andrer niitzen.
Gott bewahre dieses Haus, Ein Dritter kommt und nimmt es
Und die da gehen ein und aus. ein;
Wer will bauen an die Strassen, Und dann werd’ich vergessen sein.
Muss die Narren tadeln lassen; 16. Jesus war in meinem Haus,

G’scheite machen nicht viel d’raus,
Es gibt Narren g'nug, die alles
richten aus.
Wir bauen Héuser gross und fest,
Darin sind wir nur fremde Gést’!
Und wo wir sollen ewig sein,
Da bauen wir gar wenig ein.
Dies Haus ist mein und doch nicht ~ 18. Von aussen ein wohlgesunder Leib,

Weiche nimmermehr daraus.

17. Wir bauen dieses Haus hienieden,
Als eine Wohnung dieser Zeit.
Hier gib, o Gott, uns Glick und

Frieden
Und einst die frohe Seligkeit.

mein, ‘Wie auch gesunde Sinnen.
Und meinem Hans kann’s auch Des Himmels Segen dort,
auch nicht sein. Der Erden Segen hier.
Und wird’s dem Dritten iibergeben, Dies und ein mehreres nicht,
So wird’s dem ebenso ergehen. Ist tiglich meine Begier.

Gott schuf uns Menschen all auf Erden zur Arbeit, nicht zum Miissiggang.
Drum bau’n wir unserm Gott zu Ehren dies irdisch Haus durch Menschen-
hand, bewohnen’s froh die kurze Zeit, bis Gott uns ruft zur Ewigkeit.
Dann zieh’'n wir still aus dieser Welt, doch gerne, wenn es Gott gefillt.

Gott segne dieses Haus mit Glick und Segen jederzeit und geb’ dem
Volke, das drin wohnt, die ew’ge Freud und Seligkeit.

‘Wann ich meinen Lebenslauf auf dieser Welt vollendet,

So nimm, o Gott, im Himmel auf meine Seel’ in deine Hénde.
Und meinen Leib lass auch sanft ruhen in dem Grab,

Bis einst anbrechen wird der liebe, jiingste Tag.

Alsdann lass mich, o Gott, mit Freuden auferstehen

Und mit der frommen Schar zur Himmelsfreud eingehen.

Unsern Ausgang segne Gott, unsern Eingang gleichermassen.
Segne unser téiglich Brot, segne unser Tun und Lassen,
Segne uns mit sel’gem Sterben und mach’ uns zu Himmelserben.

Gott, Vater aller Gnaden, bewahre dies Haus fiir allen Ungliickschaden,
Geuss deinen Segen aus auf die, so es bewohnen, damit sie noch mit
allen Frommen geniessen Himmelsfreud.

Jesus wende Krieg und Streit, schenke Fried und gute Zeit.

Alles Du zum besten wend bis an unser selig End.

Was niitzlich, was frohlich, was freudig sein kann,

Schenk Du den Einwohpern, Du himmlischer Mann.

Ach ihr Seufzer eilt von Hinnen nach dem stillen Himmel zu.



102 Simon Leonhard Lotscher

26. Allhier verbleiben wir nicht lange, wir gehen hier nur ein und aus
Unsere Wohnung ist im Himmel, wo wir ewig selig sind.

27. Bewahrt dies Haus in Gottes Namen, dies ist gewiss der beste Rat.
Lebt froh und gliicklich hier beisammen, dass Gott sein Wohlgefallen hat.
Verlasst einst ruhig diese Welt, nachdem ihr euer Haus bestellt.

28. Zufrieden sein im kleinen Haus, macht einen grissern Reichtum aus,
Als der im grossen Hause prangt und nie Zufriedenheit erlangt.

29. Ich und mein Haus, wir sind bereit, Dir Herr, die ganze Lebenszeit
Mit Seel und Leib zu dienen. Du sollst der Herr im Hause sein.
Gib Deinen Segen nur darein, dass wir willig dienen.

30. Gliick und Segen hier auf Erden gib uns Herr aus Deiner Hand,
Fithr uns einstens, wenn wir sterben, in das himmlisch Vaterland.
Gott, mein Gott, verlass uns nicht, in Dir steht meine Zuversicht.

31. Jesu, gib mir doch den Segen in das neue Hiuschen mein,
Dass ich hier mag christlich leben und dort ewig selig sein.

12. Krankheit und Tod.

Sind unsere Biindner Bergbauern auch ein kriftiges,
gesundes Volk — Krankheiten gibts leider auch. Von Nach-
baren, von Verwandten, von Freunden und Bekannten werden
die Kranken oft und viel besucht. Jeder Besucher bringt
etwas mit: gewohnlich ein Schilt Brot, wohl auch etwa Eier,
frische Butter oder eine Schokolade. Ob diese Besuche eine
Erholung, eine Erleichterung fiir die Patienten sind, ist wohl
sehr zu bezweifeln; natirlich kommt es hierbei sehr auf die
Krankheit an. Was will man bei einem solchen Besuche
reden? Nun, doch von Krankheiten, von moglichst schweren
Krankheiten, die der oder jener durchgemacht hat — von
gerade der Krankheit, die den Besuchten jetzt ans Bett fesselt
und diesen oder jenen so und so lange heimsuchte und quiilte,
den Tod verursachte oder fiir sein ganzes Leben leidend machte.
Wohl weiss auch jeder ein prompt wirkendes Mittelchen, um
den Kranken gesund zu machen. So kommt es dann, dass
man heute dies, morgen jenes Mittel anwendet; jedes sollte
natirlich das Ubel wie wegblasen; sonst ist’s nichts wert.

Aber auch dem Tode entrinnt keiner; mag er auch noch
so hoch oben wohnen, es kommt doch der unerbittliche
Sensenmann. Mit dem besten Kleide, wenn mdoglich noch
mit dem Spusa- oder Spiislighemd und -Kleid wird das Dahin-
geschiedene bekleidet. Gute Nachbaren oder womdoglich die
,Gotteti werden zum Ankleiden des soeben Verstorbenen
herbeigerufen. Die Leiche wird in eine Nebenkammer gebracht.



Aus dem ritischen Volksleben 103

Aus jedem Hause im weiten Umkreise kommt ungefragt je
eines zum ,Wachen“. Man lidsst dann aber bis auf vier oder
fiinf Personen alle heimgehen; die Zuriickgebliebenen dagegen
wachen bei der Leiche die ganze Nacht. Da werden Gebete
gelesen, das Leben des Dahingegangenen betrachtet, seine
guten und schlechten Eigenschaften hervorgehoben oder ge-
tadelt. Auch bei Tag liasst man die Leiche nie allein. Jeder,
der ins Trauerhaus kommt, ,klagt Leid“, z. B.: ,Ist Kua
guata Atti im Herrn entschlafa, gibma der lieb Gott a
frohlichi Uferstehig und die ewig Freud und Seligkeit im
himmlische Reich !¢

Am Tage vor der Begriibnis werden alle Glocken wéhrend
einer halben bis ganzen Stunde, je nach Ortsbrauch, geldutet.
Diejenige Glocke beginnt die Trauerklage, welche fiir den
Verstorbenen am besten passt. Beginnt die grosse Glocke,
so sind die ,schwarzen Lose“ auf einen Mann gefallen; ldutet
die zweitgrosste zuerst, so ist eine Frau davon betroffen. Die
wehmiitige Melodie dieses Geldutes breitet Trauer tber die
ganze Gegend; die Klage rauscht in den Wildern und wider-
hallt in Tobeln und Kliiften. Die Glockenharmonie klingt
wie in Trinen gebadet, und wer die Gabe des Horens hat,
vernimmt wie scharfes Wetzen schartiger Sensenschneiden,
herriihrend vom Tode, der die nichste Leiche bereits an-
kiindigt. Mit aufmerksamem Ohre und geriithrtem Herzen
achten manche, ob aus dem Glockengeliaute das Los der Seele
im Jenseits sich kiinde. Tont das Geldaute in getragener,
wiirdevoller Melodie, dann trosten sich die Trauerleute tber
das Los der abgeschiedenen Seele; zittert und zuckt es im
Gelaute wie beim Schluchzen eines Weinenden, dann dngstigen
sie sich fiir den Verstorbenen. Bei manchen wird durch dieses
Trauerlduten der Seelengrund so michtig aufgewiihlt, dass
die Trinen sich aus den Augen losen; ohne zu wissen hat
man die Stimmung der eigenen Seele in das kalte, harte
(lockenmetall gelegt. Unser Empfinden gibt der Glocke die
Sprache auf die Zunge.

Gross ist in der Regel die Beteiligung an der Begrébnis.
Im Dorfe selbst sind es gewdhnlich zwei aus jedem Hause,
die dem Dahingegangenen die letzte Ehre erweisen. Aber
auch aus den Nachbargemeinden erscheinen viele, oft sehr
viele zum letzten Geleite; viel kommt es da auf die Verwandt-
schaft und Bekanntschaft, wohl auch auf das Wetter an. Die



104 Simon Leonhard Lotscher

Leichen werden in den Berggegenden zu ihrer letzten Ruhe-
stitte getragen. Triger der Leichen sind die ,Gotteti“ oder
Nachbaren, auch der Sargmacher gehort dazu. Sobald der
Leichenzug in Sicht des Kirchturmes kommt, wird angefangen
zu lduten, ,zum Weg gliitet*. Der Leichenzug formiert sich
folgendermassen: Alle Verwandten des Verstorbenen gehoren
.ins Leid“; sie gehen aber nicht miteinander hinter dem
Sarge her. Wohl ordnen sie sich nach dem Verwandt-
schaftsgrade; jedes aber ladet ein bis zwei Begleiter, nimmt
ein bis zwei von den am Wege stehenden zur Begribnis
herbeigekommenen Leuten. Dabei sind nattirlich die Mit-
glieder der ,Obrigkeit“, des Kreisgerichtes und des Gemeinde-
vorstandes oder deren Angehorige die ersten. So bildet sich
zuerst der Zug der minnlichen, dann der weiblichen Teil-
nehmer an der Begribnis. Bei Kindern und unverheirateten
erwachsenen Verstorbenen waren Tafel- und Blumenspenden
von jeher Sitte und Brauch. In mancher alten Biindnerstube
sehen wir oft alle vier Winde sozusagen total bedeckt mit
Erinnerungszeichen, Tafeln und Maien an ein zu frih Ver-
blichenes. Die erwachsenen ledigen M#dchen gehen bei ledigen
Verstorbenen vor dem Sarge und tragen Blumen und Krénze.
Nach der Beerdigung wird zum Totenmahl eingeladen.

Das Andenken an ein Dahingegangenes wird sehr geehrt
und mit Vorliebe werden Redensarten und Eigenarten des
Verstorbenen in Erinnerung gebracht. ,Min Ehni selig het
immer gsait . ..“ oder ,Mis Mami selig het das albig (immer)
4 so getan ...“ Die Griber werden durchs Band gut gepflegt.
Bliithende Alpenrosen und schlichte Edelweisse zieren nicht
selten den Grabeshiigel eines lieben Verstorbenen. Diese beiden
Bergblumen symbolisieren die Treue und Ehrlichkeit, die dem
Dahingeschiedenen wiihrend seiner ganzen Lebenszeit eigen
war. Jammern und Klagen bei Leid und Unglick, das sie
selbst betrifft und bald wieder voriiber geht, ist bei den Biindner
Bergbauern im allgemeinen nicht Sitte. Sie tragen ihr Schicksal
mit steter Zufriedenheit, sie, die abgehirteten, starken und
werktiitigen Bergbauern. Trifft aber Unheil ein Anderes, dann
regt sich in ihren Herzen ein tiefes Mitgefiihl und sie helfen
mit Rat und Tat mit, das Ungliick zu lindern. Wohl ihnen,
die so beschaffen sind.




	Aus dem rätischen Volksleben

