
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 31 (1931)

Artikel: Le Théâtre populaire en Valais

Autor: Bertrand, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-112943

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-112943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


33

Le Théâtre populaire en Valais

par J. Bertrand, Chexbres.

Par théâtre populaire il ne faut pas entendre celui que
fréquentent un très grand nombre de visiteurs et dont les prix
d'entrée sont assez réduits pour le rendre accessible à la foule.
Le théâtre populaire est celui qui, né de façon spontanée dans
les milieux populaires, possède un répertoire d'origine et d'inspiration

populaires et dont les acteurs sont, non point des

professionnels sortis des écoles spéciales, mais des gens du peuple. On

peut étendre l'étude qu'on en fera aux marionnettes, pantomimes,
processions et fêtes publiques dans lesquelles s'exprime sous ime
formule dramatique, l'originalité d'une nation, d'une race., où

d'une région.

(Extrait des instructions en vue du Congrès des Arts populaires

de Prague, 1928.)

Le Théâtre populaire en Valais.

I. Ribliographie.
Pour n'avoir pas été l'objet de dissertations aussi

nombreuses et volumineuses que nos bisses, plus intarissables,
semble-t-il, en littérature que dans la nature, l'étude de notre
théâtre n'en a pas moins inspiré quelques auteurs que je crois
utile de mentionner, ne serait-ce que pour éviter des redites
et des détails déjà connus.

Inclinons-nous d'abord devant Gaspard Bérody (1580—
1640) de St-Maurice qui enregistra soigneusement dans sa

chronique les pièces jouées dans la région Martigny-St-Maurice-
Monthey entre 1612 et 1641 et associons-lui dans notre hommage
son érudit commentateur, le chanoine Pierre Bourban1).

Dans ses «Nouveaux Voyages en zig-zag» Rodolphe
Töpffer consacre une dizaine de pages au récit de la
représentation de «Rosa de Tannenbourg», à Stalden le 5 septembre
1842 ; croquée sur le vif, cette description a une valeur
documentaire considérable. Le hasard voulut qu'à cette même

représentation assistât James Fröbel, professeur à Edimbourg

') Chronique de Gaspard Bérody et le Mystère de la légion thébéenne.

Fribourg 1894.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXI (1931) 3



34 J. Bertrand

qui exprime à son tour son agréable impression dans ses
«Reisen in den Savoyer Alpen» (1845).

L'abbé Pierre-Joseph Kämpfen (1827-1873), de Geschinen,
non seulement poète, historien et dramaturge fécond1), est

encore l'auteur d'une substantielle étude sur le Théâtre en
Valais, parue dans le périodique «Alpenrosen» (1866 et 1867),
étude mise largement à contribution par l'auteur de ces lignes
dans son «Essai sur le Valais intellectuel» (1910) et par une
érudite berlinoise, actuellement établie à Aarau, Mathilde
Eberle, dans sa notice: «Zur Kenntniss des Volkstheaters
im Oberwallis»2); la même avait choisi pour thèse de doctorat
la légende de Bacqueville (1917), dont il existe une variante
valaisanne qui avait déjà attiré l'attention de l'allemand
Plönnies en 1850.

Deux Haut-Valaisans se sont attelés à des recherches
plus approfondies sur cet intéressant sujet. L'un, le
chanoine Joseph Brindlen (t 1918), d'abord professeur et préfet
du collège de Brigue, puis curé de Gliss avait destiné
aux «Blätter aus der Wallisergeschichte» un article sur le
théâtre des Jésuites à Brigue, mais son manuscrit s'égara.
L'autre, le médecin-vétérinaire Antoine Amherd, préfet du
district de Brigue, avait dressé une statistique du théâtre
haut-valaisan du XVIIIe siècle en trois parties : les Jésuites,
Garin Ritz, les Steffen, mais son manuscrit repose, en attendant
une désirable impression, au musée historique de Brigue.
L'essentiel en a été reproduit dans une thèse récente (1921)
de Joseph Ehret sur le Théâtre des Pères Jésuites à Fribourg
avec appendices sur leurs divers établissements en Suisse.

Il convient de mentionner aussi les chanoines P. Bourban
(f 1920), D. Imesch, et l'abbé Jérôme Zimmermann (f 1926)
qui, dans leurs monographies respectives des collèges de
St-Maurice (1896), de Brigue (1912) et de Sion (1914), en
résument l'activité scénique. Le catalogue de l'année scolaire
1912—1913 du collège de Brigue énumère les pièces qui y
furent jouées de 1662 à 1912.

Dans son « Histoire de la littérature allemande en Suisse »

(1891), Jakob Bächtold formule à notre endroit cette réflexion :

«Il est très regrettable que nous soyons si chétivement ren-
') Etant encore élève de réthorique au collège de Sion, il faisait jouer

à Ernen un petit drame de sa composition: «La mort de Lucrèce ou la
délivrance de Rome». — 2) Archives des Tradition s ; ] i -.)., ¦. : ; : i



Le Théâtre populaire en Valais 35

seignés sur le théâtre populaire haut-valaisan, et qu'en
particulier aucun texte n'en soit connu » ; cette affirmation serait
en partie infondée de nos jours. Les archives cantonales à

Sion et surtout le musée historique du Haut-Valais à Brigue
ont des collections fragmentaires soit de pièces théâtrales
originales, soit surtout de programmes, là dès 1698, ici dès 1673 ;

ces programmes sont d'autant plus précieux qu'ils donnent,
outre la liste des acteurs, l'analyse détaillée scène après scène
de la pièce ainsi que la moralité à en tirer; il existe de plus
des manuscrits aux archives paroissiales de Reckingen, de

St-Nicolas, d'Unterbäch, de Kippel, et à celles du Grand-
St-Bernard (Mystère de saint Bernard par Liabel) ; mes
recherches personnelles aux archives bourgeoisiales de Martigny,
St-Maurice et Monthey ont par contre été négatives.

Pour en venir à certaines régions, je rappellerai en deux
mots que le Jeu des Rois à Savièse a été dépeint entr'autres

par l'abbé Kämpfen déjà cité, par le peintre Raphaël Ritzj) et
Paul de Rivaz2), puis par Mario*** dont le « Génie des Alpes
valaisannes » comprend sur les mystères et le théâtre en Valais
un chapitre plus lyrique que critique. Longtemps ignorée et
méconnue, la vallée de Lötschen a enfin, depuis deux décades

surtout, conquis la faveur des folkloristes. Son théâtre a fait
l'objet de mentions, plus ou moins étendues, deE.FELLENBERGER3),
de Victor Tissot4), de Stebler6), de A. Anneler6), du prieur
Siegen7), de Jegerlehner8), etc. Mieux encore, l'avocat Ebener,
greffier du Tribunal cantonal à Sion, a présenté à la séance
de la Société d'Histoire du Haut-Valais à Kippel, en 1927,

un historique aussi captivant que complet du théâtre à Lötschen.
De semblables recherches, qui n'exigent après tout qu'un

peu de flair, de persévérance et de chance, pourraient
être dirigées sur le théâtre de Rarogne, de Loèche, d'Unterbäch-
Bürchen, de Brigue, des vallées de Conches et de Viège, et
dans le Bas-Valais sur celui de Sion, de St-Maurice et de

Monthey.
Disons-le une fois pour toutes : Un contraste frappant

existe entre le caractère et le nombre des pièces jouées dans
le Haut et dans le Bas-Valais. Il n'y a là rien de surprenant:

') Notice sur Savièse. — 2) Monographie de Savièse dans les Annales
valaisannes. — 3) Geologische Wanderungen. — 4) La Suisse inconnue. —
5) Am Lötschberg. — c) Lötschen. — ') Das Lötschenthal. — 8) La Koute dn

I/ötschberg.

3*



36 J. Bertrand

outre que celui-ci était sujet et qu'un oiseau ne chante
volontiers qu'en liberté, son naturel plus apathique (je parle
des siècles passés), plus frivole, plus superficiel se passionnait
relativement peu pour ce genre de manifestations, d'autant
plus qu'il était hors de la sphère d'action des Jésuites, les
grands animateurs de l'art théâtral en Valais, et que sa
population, plus mélangée, subissait, dans la plaine surtout,
l'influence des voisinages vaudois et savoisien.

IL Débuts de notre théâtre populaire.
L'abbé Kämpfen les fixe aux XVIe et XVIIe siècles, alors

qu'une véritable fièvre de savoir engagea des centaines de

jeunes Valaisans à aller puiser dans les académies de Lausanne,
Bâle, Zurich, et plus loin encore, dans les hautes écoles

d'Allemagne, de France, d'Italie et d'Autriche1), l'instruction
que leur pays était incapable de leur fournir. Rentrés dans
leurs foyers, ces jeunes bacheliers ou docteurs se seraient
plus à faire bénéficier leurs compatriotes des divertissements
qui les avaient charmés dans les capitales étrangères.

L'absence de documents authentiques n'autorise pas à
le contredire formellement. Il est permis toutefois d'assigner,

par déduction, une époque antérieure aux origines de notre
théâtre populaire.

Ainsi en 1894, M. Jostes, professeur à Fribourg, découvrait

dans une crypte de l'église de Valére, à Sion, un
fragment d'un mystère de la Résurrection de Noire-Seigneur, qui
remonterait au XIIIe siècle et sur lequel nous reviendrons.

C'est au XVe siècle que le comte Lecoy de la Marche2),
son préfacier Petit de Julleville, et Philippe Godet, dans
son Histoire littéraire de la Suisse romande attribuent un
mystère de Bernard de Menthon, publiée par la Société des
anciens textes français et qui fut, selon toute vraisemblance,
représenté sur les lieux même des exploits du saint archidiacre.
Tout porte à croire que l'auteur était membre du clergé, et
qu'il appartenait à l'hospice du St-Bernard, ainsi la revendication

des reliques du saint :

') La prétendue ignorance du peuple valaisan est démentie par le nombre
et les succès des étudiants qu'il envoya à Fribourg en Brisgau, à Cologne, à

Tübingen, à Heidelberg, à Vienne, à Innsbruck, à Chambéry, à Paris, à Orléans,
à Montpellier, à Lyon, à Rome, à Turin, à Bologne, à Milan, etc. — 2) Voir
aussi du même auteur : La Société au XIIIe siècle.



Le Théâtre populaire en Valais 37

N'est-ce pas a très tout grant faulte
De laissier personne tan haulte
Je dy son corps, en terre estrange?
Au jour de huy, chacun prent grant paine
D'avoir le meillieurs benefice,
Mays il na nulz qui soit propice
De pourchassié d'avoir le corps
De saint Bernard qui est dehors

Le pais en la Lombardie
A Navarre ou fenist sa vie,
C'est grant vergoine et grant domage
Au pais et a son ligniage
Et aux moines de son couvant

et les appels à la charité du public en faveur de l'hospice:
Sainct Bernard preu de bien nous fit
Pour luy devons bien fayre feste
Pour ce, devés bien, bonnes gens
Auctoriser et honnorer
Tel seignieur et aussy donner

Largement en celle mayson
Où le peuple az refection

«Enfin, plusieurs détails, plusieurs traits de mœurs, semés

dans cette œuvre vraiment touchante et pathétique, la
rattachent d'une façon directe à notre pays» (Philippe Godet).

D'après Mugnier1) il ne paraît pas que ce mystère ait été

représenté en Savoie; par contre, ce qui confirme nos présomptions,

le début du texte qui manquait à l'édition de M. de la
Marche a été retrouvé à l'hospice du Grand-St-Bernard2).

Les jeux consistaient primitivement en processions ou
cortèges, où des discours étaient tenus et des cantiques
chantés par les figurants; ils se tenaient en outre en partie
dans la rue ou sur la place publique, en partie à l'intérieur
des églises. Ces caractères se retrouvent dans le Jeu des Rois
célébré encore au XIXe siècle, dans ceux de la Passion et de

la Résurrection, qui ont survécu jusqu'au XVIIIe siècle, et
leur assignent une lointaine origine.

Dans une étude sur les Moines de la Razoche,
particulièrement à Chambéry, M. André Perrin expose que les
confréries de jeunesse de ce nom, très répandues dans l'ancien

duché de Savoie — dont le Bas-Valais fit partie jusqu'en
1475 — se livraient dès la seconde partie du XIVe siècle à

') Le Théâtre en Savoie (1887). — 2) Communication de M. le chanoine

J. Gross.



38 J. Bertrand

des représentations scéniques1) d'abord pour l'édification, puis
pour l'amusement, voire pour le scandale du public2). Or des
sociétés de ce nom existèrent dans le Bas-Valais savoyard ;

celle de St-Maurice subsistait encore vers la fin du XVIIIe
siècle; j'en ai aussi découvert des traces à Sembrancher où
François de Loës était en 1597 l'abbé laïc de ces joyeux
compagnons.

Montaient-ils ici, comme en Savoie, sur les «chaffaulx»
aux jours de fêtes patronales et de Carnaval? Sans en avoir
de preuves certaines, on peut, par analogie, pencher pour
l'affirmative. Mais venons-en à des précisions.

Le chroniqueur notaire Sébastien Perrig, de Brigue
(XVIIe siècle) affirme qu'on vit pour la première fois en 1497

jouer des comédies et des tragédies en Valais. Mais l'infatigable

fouilleur d'archives qu'est M. le chanoine Imesch relate
dans sa Monographie de Naters qu'en l'an 1431 il fut joué
à Gliss un mystère auquel contribua toute la paroisse qui
embrassait alors, outre Brigue, Gliss-Gamsen, tout le Brigerberg
ainsi que Naters.

Il conviendrait donc d'avancer d'un siècle au moins la
date indiquée par l'abbé Kämpfen, les XVIIe et XVIIIe siècles

coïncidant, eux, avec l'apogée de notre théâtre national.

III. Répertoire antérieur au XIXe siècle.

Dès le XVe siècle, la poésie dramatique française se

répartit en mystères, empruntés aux ancien et nouveau
testaments, aux légendes pieuses et à la vie des saints, en moralités
où interviennent les vices et les vertus personnifiées, et en
farces et soties, plaisantes ou satiriques. A peu de différence
près, ce sont les genres adoptés en Valais ; si de par la faute
de son isolement, ils s'y introduisent avec un ou deux siècles

') « Dans notre ville, l'Abbaye de la Bazoche, comme ailleurs les sociétés
de fous, etc., était un terrain neutre oh chacun secouait l'étiquette impérieuse
qui réglait alors la vie publique suivant les distinctions de rangs ct de classes.

Aux scènes de la Passion et aux mystères succédèrent des pièces plus légères,
d'un caractère vif et bouffon, sous les noms de farces et de moralités, dans

lesquelles, auteurs et acteurs tout à la fois, ils faisaient rire le bon populaire
au moyen d'allégories et de mordantes satires exprimées avec cette liberté et
cette crudité de langage si habituelles à nos aïeux». (La Bazoche, les Abbayes
de Jeunesse en Savoie, 1865.) — 2) En 1430, un édit d'Amédée VIII
n'autorisait plus 44 que des jeux honnêtes et des représentations d'histoire sacrée

et morale».



î -¦•

Y<*m
B^ Wall

îS58ï

-J^-Y^Y"?* \ X
Y

,':,yW [VjJTT.. Y^X

f
feY ^Y

S**"SL -.-••t«!»
sr7; =TS

¦V'j.

.:¦ .-;¦

I\l
"'A ¦i-

-fir

!7>

XM

>

CD

7:

Y

"Y
Y

co

O
9=

Das Drcifiô4ii9cilfpiet in Saoitfe. A«* ""« 3ei*"BnB »°n ^W« 8- S" 6-



Le Théâtre populaire en Valais 30

de retard, ils s'y maintiendront par contre intégralement aussi
longtemps que l'ancien régime; ils lui survivront même et
ignoreront tout de l'interdiction qui les frappe en France en
1548 déjà et dans certains cantons voisins lors de la
Réformation.

Il serait superflu de rappeler que le théâtre chrétien est
sorti de l'Eglise. Les premiers mystères ne sont que
l'illustration des principaux articles ou de certaines cérémonies de

la foi catholique ou la reproduction des épisodes les plus
saillants de la Bible, de la vie de Jésus et des saints. Rien
n'est plus exact, pour ce qui nous concerne, que le vers de
Boileau évoquant nos aïeux :

«Jouant les saints, la Vierge et Dieu par piété.»
A tout seigneur, tout honneur. Je passerai tout d'abord

en revue les mystères de la Nativité, de l'Epiphanie (les Rois),
de la Passion, de la Résurrection, du Jugement dernier puis
nous aborderons les drames bibliques et les légendes des saints.

La Nativité.

Une Nativité, composée par le Dr. Garin Ritz fut jouée
en Conches en 1790; y figuraient, à côté des personnages
conventionnels qui entouraient la crèche de Bethléem, la
Mort, le Jugement dernier, l'Enfer, le Paradis, etc.

J'ai découvert un lot de Vieux Noëls de la région St-

Maurice-Monthey remontant au XVIIe siècle et dont quelques-
uns, s'adressant à un auditoire, ont vraisemblablement accompagné

une représentation.

L'Epiphanie et les Bois.

«On a célébré dans l'Eglise, écrit le docteur Chrétien
des Loges dans son rarissime « Voyage d'un convalescent dans
le département du Simplon » (1813) les fêtes des Foux et des

ânes, et en Valais on célèbre la fête des Rois. L'évêque, des

chanoines, des sénateurs1), étaient de cette congrégation à

laquelle aucune bonne œuvre n'est attachée; son but est de

noyer la raison dans un gala que le Roi donne. On y représente

le Dauphin et une cour complète; à ces êtres imaginaires

on prodiguait des honneurs ...»
A quand remonte ce jeu des Rois? Au XVe siècle en

tout cas, puisqu'en 1483, l'évêque Jodoc de Sillinen alors au

') Membres du conseil bourgeoisial de la ville de Sion.



40 J. Bertrand

début de son orageux pontificat, invite à sa cour pour y
célébrer l'Epiphanie, 260 notables d'Aigle, d'Ollon et de Bex.

La chronique de Bérody abonde en détails sur la fête
des Rois à St-Maurice et aux environs. Elle y était marquée
par l'élection d'un roi, à qui incombait le devoir de régaler
les participants, par des cérémonies à l'église paroissiale,
parade, cortège, banquet, honneurs militaires avec décharges
de mousquets et de mortiers. Voici les couplets chantés en
cette circonstance aux environs de 1650 :

Chant des Bois.
1.

Vous autres des contrées
Venez pour écouter
Une estrange mervellie
Qui est des plus belle
Le monarque des Cieux

Il est né dans ce lieu.

6.

Melchior paroistrat
En très fort bel éclat
Venant de Verosse

Avec des gros hommes.

Pour encens donnera

Orge et moutons gras.

Vous verrez son Palais

Qui est tout découvert

Et dans une masure
Grand froit il endure

Pour nous eschaufer tous
De son Divin amour.

3.

Ce Roy qui dans les Cieux
Parait tout radieux,
A ce jour dans l'estable
Entre le Beuf et l'asne.

Il paroit Triomphant
De lorgoullieux tyran.

4.

Beaux Roys ne crenée point
A luy baiser la main
Cest celle qui ordonne
De nos belles Coronnes

Donnez lui nos presents
A ce Divin Enfant.

5.

Caspard de St Mauris
Paroîtrat fort joli
Apres la grande grace
Qu'il a eu de laffable.

Pour or luy donnera
Son sifflet et ébat.

Vous vous étonnerez

Quant vous verre entrer
Balthasard de grand mine
De May (Mex) la fertile.
Pour mirrhe offrirat
Des fèves et seras.

8.

Apres offert leurs dons

A l'aymable Poupon
Il prendront un autre route
Sans revoir Hérode
Ils sen vont avec joye
Tout droit à leur Palais.

9.

Très gracieusement
Ils arrêtent leurs gens
Et font prendre place
Tous leurs braves a table
Et crient à haute voix
Vive le Roy qui boit.

10.

Vivat, vivat, vivat
Crient levant le bras
Le premier au compere
Et puis a la commere
Vous boirez s'il vous plait
A la santé du Roy.



Le Théâtre populaire en Valais 41

11

Ainsi gaillardement
Rient les assistans
En faisant memoire
Du Roy plein de gloire
Estans nouveau ne
Chantons Noè, Noé.

Le curé de Vouvry, Jacques Murisier en 1626, et celui
de Salvan, Grapillard en 1642 commémorent l'Epiphanie
(6 janvier) par l'histoire des Trois Mages.

Un Antiphonaire de 1761 provenant de l'église de Notre-
Dame-des-Champs (église paroissiale) de Martigny contient la
formule du couronnement du Roi; elle débute par le chant
du «Veni Creator» et l'oraison «Deus qui corda fidelium...»
Puis c'est la bénédiction de la couronne, et l'aspersion d'eau
bénite. Alors commence la fête profane, avec cortège et
collation, terminés par une nouvelle bénédiction à l'église.

A Martigny encore, il y avait jusque vers 1860, parade
militaire autour de l'église; de jeunes garçons costumés étaient
censés représenter les Rois et assistaient à la grande messe,
au sommet de la nef, couronne en tête et sceptre en mains;
on en comptait jusqu'à une demi-douzaine qui rivalisaient à

qui auraient le plus de rubans et les plus bariolés. Durant
l'office, les familles qui avaient fourni un roi apportaient à

l'offrande un pain qui était béni et distribué aux fidèles1).
De temps immémorial, on célébrait à Savièse l'Epiphanie

par un mystère qui par la suite se réduisit à une cavalcade,
composée de deux groupes, la Sainte Famille, les Mages, les

bergers d'une part, Hérode et ses sbires d'autre part. Et c'était
les 5 et 6 janvier — le mystère se prolongeait deux jours
— après la scène de l'adoration de l'Enfant-Dieu par les

Mages et les bergers, accompagnée de naïfs cantiques2), la
fuite éperdue en Egypte — c'est-à-dire de St-Germain, par
Granois, jusqu'à la chapelle de Chandolin ; le lendemain la
Sainte-Famille, escortée des Rois et des bergers, allait de

St-Germain par Rouma jusqu'à Ormonna, où se célébrait la
fête patronale locale. Ce fut la finale, parfois trop profane,
de ce mystère qui en provoqua la suppression une première
fois en 1860, puis de nouveau en 1891. Il est question de la
rétablir.

') Communication de M. Philippe Farquet. — 2) Reproduits dans les

Cahiers de Folklore valaisan (juin 1930) par M. Basile Lüyet.



42 J. Bertrand

Les membres des deux familles qui incarnaient les

principaux rôles continuent à porter le sobriquet de : ceux
d'Hérode, et ceux du Roi. Le nom de famille Rey, si répandu
au Val d'Illiez, à Sion et dans la région de Lens ne serait
de même qu'une réminiscence, consacrée officiellement, du
«règne» éphémère de certains de leurs ancêtres.

Une coutume d'un genre différent s'est maintenue à Loèche :

les patriciens du bourg, en riches habits de gala et l'épée au côté
se rendaient récemment encore en cortège à l'église entre
une double haie de villageois accourus des environs. Le Roi,
désigné à tour de rôle, marchait en tête, arborant les attributs
de la souveraineté et donnant le bras à la reine de son choix.
Après la bénédiction religieuse, les participants revenaient
au logis du héros du jour aux frais duquel un banquet,
suivi d'un bal, était servi. Brigue eut jadis une festivité analogue.

Lötschen est l'un des rares endroits où la tradition des
Rois s'est maintenue1). Le 5 janvier au soir, un cortège
chantant des chants appropriés à la circonstance parcourt les
ruelles de Kippel. Précédés d'un porteur d'étoile, les Mages
défilent montés sur des chevaux de bois et escortés de satellites
masqués ou agitant des clochettes de vache (Carnaval
empiétant sur l'Epiphanie) et entre deux haltes dans les maisons
où l'on réveillonne, ils répètent à perdre haleine le refrain:

König Kaspar und Melchior
Und Balthasar wir heissen

Vor aller Menschen Tor
Zu singen wir uns befleissen

Es ist ein König aller Menschen

Herr Jesus Christ2).

') Le jeu même des Rois y fut pratiqué pendant des siècles. — 2) Voici,
d'après le manuscrit de M. Ebener, la description de la Fête des Rois, telle
qu'elle se célèbre dans le Lötschenthal.

La veille déjà, les Rois défilent à cheval dans chacun des villages, suivis
de leur escorte; la monture est un cheval de bois, recouvert d'une housse noire
ou blanche selon qu'il s'agit de Gaspard ou de Balthasar, et qui enserre les

hanches du cavalier, dont les propres jambes servent de moyen de locomotion.
Les Mages portent ehacun un manteau à sa couleur, ainsi qu'un sabre et une
couronne en papier doré. Leur poitrine est chamarrée de bimbeloterie. Ils sont

accompagnés de bouffons, nommés Goigglär, dont les grosses plaisanteries
contrastent avec le caractère de la fête.

Pendant que les Rois parcourent les ruelles au galop, les jeunes gens >

entourant un porteur d'étoile, vont chanter des cantiques analogues à la
circonstance sous les fenêtres du prieur à Kippel, sous celles du président dans

les autres villages. (1er acte).



Le Théâtre populaire en Valais 43

La Passion.

Si le Mystère de la Passion est celui dont il existe le
plus grand nombre de compositions latines ou françaises, il
a malheureusement laissé peu de traces en Valais, bien qu'il
dût, selon toutes apparences, être fréquemment joué par les
confréries de Pénitents, assez nombreuses à cette époque. Le
20 avril 1639, Gaspard Bérody faisait représenter dans le

grenier de l'abbaye de St-Maurice quelques scènes de la
Passion et de la Mort de Notre-Seigneur-Jésus-Christ.

Lorsqu'en 1734 les Jésuites furent appelés à Sion par
l'évêque Supersaxo, il s'y pratiquait encore l'usage barbare de

représenter grossièrement la Passion le Vendredi-Saint, comme
on le faisait au siècle précédent en France et en Italie; le
pénitent qui figurait le Christ était chargé d'une croix très
lourde et maltraité à coups de fouet et de corde, pour le
plus grand plaisir de la populace. Les Pères substituèrent à

ce trivial spectacle une pièce plus sérieuse et décente, qui
fut à son tour abolie par Mgr Blatter en 1796 et renvoyée
au dimanche de Quasimodox).

Antérieurement aux Jésuites, il devait se donner à Sion
une représentation le lundi de Pâques (la Résurrection?), car
en 1620 le Chapitre de la cathédrale remet au maître d'école
deux écus «pour la comédie jouée le lundi de Pâques».

D'après Mario***2) le Mystère de la Passion se jouait
en grande pompe sur la place de Vissoie (Annivier) et certains
rôles étaient si recherchés que pour les obtenir, entr'autres
ceux du Christ et de Pilate, il fallait payer le pot de vin.
En 1820, ce jeu s'est donné à St-Luc (Mario*** aurait-elle

Leur chevauchée terminée, Rois et «goigglâr» rejoignent les choristes
et se livrent à des voltiges de plus ou moins haute école. Tous ensemble

vont rendre visite aux conseillers, châtelains (juges), et autres notables. Leur
sérénade est rémunérée soit en nature (vin, eau-de-vie, cigares, gâteaux), soit

en espèces (1 ou 2 fr.). (2° acte).
Le 3e acte se déroulait jadis dans les villages voisins où le cortège

royal, mis en verve par les collations répétées, s'avisait parfois de se rendre.

Malheureusement, sous la double influence de la boisson et des rivalités locales,
la partie ne se terminait pas toujours pacifiquement.

Remarquons à ce propos que des joutes sanglantes et non prévues au

programme marquaient ailleurs qu'à Lötschen la parade de l'Epiphanie; ainsi
de graves bagarres se produisirent à St-Maurice entr'autres en 1642 et 1738.

— l) Note manuscrite du chanoine A.-J. de Rivaz. — 2) Le Génie des Alpes
valaisannes.



44 J. Bertrand

confondu?) avec des préludes depuis Adam; un arrière-petit-
fils de celui qui figurait l'archange Gabriel porte encore le
surnom de VAnge en mémoire de l'événement1).

La Bésurrection.

Ce mystère dont un fragment fut découvert à Valére par
le professeur Franz Jostes en 1894 et étudié par Joseph
Bédier dans la revue Romania (1895) a-t-il été représenté
chez nous? Comme c'est le cas pour celui de saint Bernard,
nous en sommes réduits à des conjonctures ; sa présence en
Valais démontre à tout le moins que le genre n'y était pas
indifférent et cette conclusion de M. Bédier a son prix:
«On ne saurait se représenter ce mystère si modeste que
composé, monté, joué dans quelque petite et pauvre ville.»

Le contexte laisse supposer entr'autres tableaux : la
venue des saintes femmes au sépulcre, l'annonce du miracle
par l'ange, l'apparition du Christ à Madeleine :

Je suis li pastor et li sire

Qui por vos ai soffert martire.
Esgardez mes mains et mes piez :

Perciés furent por vos péchiez ;

Esgardez mon costé fendu:
Por vos ai mon san espandu :

Por vos ai corone portée
Qui ma teste a sanglantée.
De món san vos ai racheté,
De l'enferman prison gité.
Tuit cil qui bantizié seront
Et en me de bon cour creront
Aront la flour de paradis
Que je donne à mes amis

Quand à la langue, elle permet d'attribuer l'œuvre au
début du XIVe siècle : celle-ci serait donc une des premières
connues sur la Résurrection.

L'Eucharistie.

Quoique introduite relativement tard dans la liturgie
catholique, la Fête du Saint Sacrement ou Fête-Dieu, se

célèbre partout en Valais avec un éclat exceptionnel. Jusqu'à
quel point la procession, qui en est le clou, avec ses groupes
de figurants : anges, saints, etc. et l'intervention des milices,

') Communication de M. l'abbé Erasme Züfferey.



Le Théâtre populaire en Valais 45

et ses haltes devant les reposoirs évoque-t-elle les anciens

mystères Je ne puis le préciser ; c'en est à coup sûr un
vestige, car la représentation de ce mystère a précédé la
coutume de la procession.

Le dimanche 3 mai 1626, la paroisse de St-Maurice
assistait à une sacra et mystica historia, soit l'institution du
vénérable sacrement de l'Eucharistie.

En 1933, la paroisse de Lötschen organisera à l'occasion
du quatrième centenaire de sa fondation, un festspiel, ou si

ce mot est trop profane, une pieuse féerie : Der Segenssonntag
(on appelle de ce nom-là à Lötschen le dimanche dans
l'octave de la Fête-Dieu), mystère eucharistique en vers,
sorti de la plume de son talentueux pasteur, le prieur Siegen.
Ce « Sakramentspiel » en trois parties (Prolog, Vorspiel,
Nachspiel) mettra en scène Jésus-Christ, les sept sacrements,
les anges tutélaires de la vallée, les pères et mères de famille,
les bergers, etc., des personnages religieux ou politiques ayant
joué un rôle historique dans la vallée, des paysans, des pâtres,
des soldats, des enfants, etc.

Le Jugement dernier.

C'est l'un de nos monuments dramatiques des plus
anciens et des plus fréquemment cités1). La cure de Kippel
conserve le texte de l'un d'eux datant du XVIIIe siècle. Le
motif était certes bien propre à frapper l'imagination populaire

d'autant plus qu'à ce que rapporte la tradition orale,
des incidents sensationnels en marquèrent ci ou là la
représentation. Ainsi à Lötschen, l'artiste qui avait assumé le
rôle du diable ne fit ni plus ni moins qu'un pacte avec lui
pour mieux l'incarner et remporter un plus grand succès
Mal lui en prit, car au baisser du rideau, Satan vint en
personne s'emparer de son satellite et l'entraîner avec lui dans
les abîmes infernaux. Dès lors la pièce aurait été interdite2).

J) Les différents auteurs ont dû s'inspirer du «Théâtre du Monde» de

Calderon. — 2) Je m'excuse auprès de mes lecteurs d'introduire la plaisanterie
dans un sujet aussi grave, mais pendant que j'y suis je ne puis m'empêcher
d'emprunter à F. G. Stebler (Die Visperthaler Sonnenberge) l'amusant trait
suivant: Pour avoir tenu le rôle du diable, un citoyen de Tasch avait conservé
le sobriquet de «Tifel»; sa famille n'était dénommée que «s'Tifels» et ses

enfants 44 die Tifelti ». En été le 44 Tifel » était employé des hôtels Seiler à Zermatt.
Etant une fois pris de vin et ayant négligé son travail, M. Alexandre Seilek
lui fit une remontrance, à laquelle le fautif répliqua imperturbablement : 41 Uf
dieser Erde befählet Ihr, aber im Jensits befihle denn ü».

Peut-on pousser plus loin la conscience, l'incarnation d'un rôle?



46 J. Bertrand

A St-Nicolas (Viège) c'eût été pire encore. Au moment
où le Juge éternel prononçait la suprême sentence, le groupe
des démons et des damnés se livra à une telle clameur, à

un tel tintamarre que l'ébranlement de l'air qui en résulta

provoqua un détachement de pierres du flanc de la montagne
voisine. Ce fut une panique générale. Il n'y eut pas de morts,
mais de nombreux blessés et les propriétés furent gravement
endommagées1).

Malgré ces fâcheux précédents, le Jugement dernier en
trois parties et un intermède, était donné à Morel en 1761.

Rarogne l'a ressuscité en 19302).

Le manuscrit du «letzte Gericht'» conservé aux archives
paroissiales de Kippel date du XVIIIe siècle. L'auteur est

inconnu, mais il est certainement valaisan (son langage et
certains personnages qu'il met en scène trahissent son origine) ;

de plus, il doit être un ecclésiastique car on sent qu'il a
étudié la philosophie (il parle, par exemple, de Platon en
connaisseur et se perd en longues divagations métaphysiques
et théologiques), selon toute vraisemblance chez les Jésuites
de Brigue. Les trois parties du mystère traitent successivement

de l'orgueil, source de tous les vices et malheurs, et
de ses manifestations, puis des tentations exercées sur les

humains par les démons et ambassadeurs de l'Antéchrist,
enfin du jugement dernier, encadrées d'un prologue et
d'un épilogue.

Dans le fragment que j'ai eu l'avantage d'examiner
apparaissent le jeune fat (der stolze Jüngling), la mort, un
prêtre, Lucifer et ses suppôts : Belzébuth, Mercure, Grufax
et Klefax, l'Antéchrist, la Vierge Marie, des anges, le Comte
d'Irlande, des paysans, un capitaine, un lieutenant, un
banneret, le roi d'Asie, le Comte d'Amérique, etc.

Le manuscrit conservé à Kippel n'est malheureusement
qu'une copie d'une œuvre antérieure, copie destinée aux gens
d'Ersch (Erschmatt, district de Loèche) ; le dernier feuillet porte
cette curieuse inscription : «Dieses Buch haben bezahlt erstlich
die Gemein (de) zwei Fischel Korn geben. Zweitens hat Joseph
Bellwald ein Fischel Korn geben. Drittens hat Peter Brumat

l)Ruppen: Statistique de St-Nicolas et Wallisersagen. — 8) A relever

que le Juif errant (Ash.averus) tient dans chacun de ces mystères un des

principaux rôles.



Le Théâtre populaire en Valais 47

ein Viertel Korn geben. Viertens hat Valentin Felix Bruder
ein Viertel Korn geben. Fünftens hat Hans Joeher ein Viertel
Korn geben. Sechstens hat Peter Hugo von Ersch ein Viertel
Korn geben. Das Übrige hab ich darzu getan bis in allem 5

Fischel Korn ist der Wert gewesen. Ich hab geschaffen und
eingezogen. Ich Franz Xaveri Sewer von Ersch gebürtig. Zwar
derHerr Meyer ein Teil geschrieben hat auch nichts dafür gehabt.
Wir haben es gespilt an Ersch den 2 Tag Meien 1782. Der spil-
führer ist gewesen der Herr Junker Landvogt Werra von Brig. »

Erschmatt pouvait compter alors cent vingt habitants :

ce paiement en nature (5 fichelins de grain) d'un texte, la
mise sur pied d'environ 80 figurants, les frais de mise en
scène et de confection de costumes, tout cela ne témoigne-t-il
pas un zèle, un désintéressement, pour lesquels l'épithète
admirable n'a rien d'excessif?

Voici l'épilogue du «Letzte Gericht» de Kippel.
Ehrwürdige geistliche Hochgelehrt und weis
Seyen zuerst benant mit allem fleis

Streng edel fest hochweise herren
Auch jeder genant nach seinen ehren
Auch jeder genant in Sonderheit
Nach seiner (Ehre?) und Würdigkeit
Zum end gotlob seyn wir gekommen
Zweifels ohn habt ihr vernomen

' Dise tragedi so. geschieht
Von dem jüngsten tag und dem gericht
Alhier gehert und gesehen
Wie es am end der Welt wird geschehen
An des herren letzten Zukunft
Den ersten Begriff mit der Vernunft
Kein menschlicher verstand mag ausrechnen
Noch weniger ein Zung aussprechen
Wie erschrecklich der jüngste Tag
Zeigt uns an manche weissag
Dergleichen zeigt uns an petrus hei
Am dritten des andren Capitels
Des Herren tag wird kommen mit Macht
Eben wie ein Dieb bei der Nacht
Da himmel und Erden werden brinnen
Und alle Element darinnen



48 J. Bertrand

Werden schmelzen mit grossem Krachen
Darum sollten wir christen wachen
Und uns bewahren mit Reu und bus
Weil man alle erscheinen mus
Am jüngsten Tag an dem Gericht
Das wir vor seinem angesicht
Dan megen stehen mit frolockung
Weil sich nöchert unser erlösung
Damit wir ewiglich mit Gott
Der Welt dem Teufel soll zum spott
In seinem Reich dort mögen leben
Darzu uns Gott die gnad wollt geben
Durch Jesum Christum seinen Sohn
Welcher für uns genug hat gethan
Die ewig freidt auch ieberdas
So winsch ich allen Christen das

Das übrige habt ihr gehört.
Wo ihr aber habt verspürst
Einen so wir haben begangen,
So steht an euch unser verlangen
Ihr wollet uns dessen vergessen
Und uns im besen nicht zumessen
Sonder gnädiglich übergeben
Was aber uns hier beyneben
Antresten thut mit gröster Schuld
Sagen wir dank um die geduld
Ich verhoff sie werden mit frommen
Wider nacher Hause kommen
Dan uns nach disem wollte geben
Jesus Christus das ewig leben.

Amen.

Episodes bibliques et Vies des Saints.

Parmi les épisodes bibliques adaptés à la scène, relevons
les Noces de Cana (St-Maurice 1613), le Mauvais Riche (Monthey
1628), l'Enfant prodigue (St-Maurice 1641), et dans le Haut-
Valais, en nous référant à Kämpfen qui n'en précise ni le
lieu, ni la date, Joseph et ses frères (très fréquent, joué pour
la première fois au Collège de Brigue en 1676), le Sacrifice
d'Abraham (probablement inspiré de l'œuvre de Théodore
de Bèze, qui eut de nombreuses éditions), la Chaste Suzanne,



MARIA
FLORlMENo
€itum StMïcfc» JaugCwg "©elf

Profcitr« €cfuç * iànbt
65cfcnrrn

3» 'Öcm i'pbltrtkn ^nw&rçg
Curd}

S/n Oßctith'cM ©cfcaufpif
gorgets.

3m 3«|r i ó 9 s.
©en 19. <2}nD 20. %Za$ SQcçen

§8?SS

©cmsrft $» @uten
®<P Uffro ÌXsafo fitthä^uichnufir;

£c6<rt/ Seiten tintt Io$

3tungfta« uni aïïariçrm

tin
@d?aufpM, çetâeftcSê

tHuf ©fitncm <$l4»3t 3W3tmtrt«fhgîa! it
fcetn heiligen rmWifiSKM <Sia«5«s,

sm Dritten tT*s Sptft ito^, bey

ffiinitigtm i&srter.

3u Solérei in SCaltó.

•§*

3 0 6322 e»
Siy &aen îrtooEa? i s .<> ^ ; ••

i-i

Y
CD
03

72

03

a.
CT'

03

1-3
>-)

o
?d

o

Y
Y
Y

O
-zr-

Zwei Programme von WaUiser Volksschauspielen.



Le Théâtre populaire en Valais 49

Jephté, juge d'Israël, David, Judith et Holopherne, Nabucodònosor,

etc.
Ce sont pourtant les vies ou légendes des innombrables

Saints du calendrier catholique qui furent de préférence mises
à contribution. L'héroïsme des martyrs : quelle leçon, quel
exemple plus propres à galvaniser l'orthodoxie du peuple
valaisan mise en péril par le formidable mouvement de la
Réforme? et simultanément à retremper son dévouement à

la cause du prince-évêque, elle aussi compromise par les

aspirations démocratiques? Pour prêcher la fidélité à la religion
et à ses représentants, la chaire s'assura adroitement le

concours de la scène, et le clergé indigène, quelque peu
relâché, trouva des collaborateurs, voire des suppléants opportuns

autant que précieux dans les capucins de Savoie dès

1628, et dans les Jésuites de Souabe à partir de 1650 à

Brigue, et de 1734 à Sion ; 42 ecclésiastiques de Lucerne et
des cantons primitifs furent mandés pour seconder nos
desservants paroissiaux et l'abbaye de St-Maurice elle-même dut
faire appel à des professeurs du dehors.

L'influence des disciples de Loyola sur le développement
religieux et intellectuel et par ricochet sur celui du théâtre
populaire fut immense. Son extension est en très grande
partie leur oeuvre et celle de leurs élèves ; mais s'il gagne au
point de vue littéraire, il se laisse d'autre part envahir par
la scolastique et la dialectique : il n'y a guère de différence
dans le choix et l'esprit, dans le fonds et la forme entre les
scènes des collèges de Brigue et de Sion — hors de mon
sujet — et celles des places publiques ou des vergers de nos
villages. On retrouve, parmi les programmes conservés, quantité
de pièces jouées tout d'abord dans les établissements des
Pères à Brigue, Porrentruy, Lucerne, Fribourg.

Mais il est temps d'aborder la nomenclature fatalement
aride et fragmentaire — établie exclusivement, à défaut d'autres
documents, d'après les programmes collectionnés au Musée
historique du Haut-Valais à Brigue et aux archives cantonales
à Sion — soit des bienheureux personnages, habitants du Paradis,
soit des pieuses légendes, fictions ou allégories imaginées
pour l'édification de nos aïeux, après avoir préalablement
renvoyé à la chronique de Bérody1) pour les détails con-

"¦) Publiée in extenso par le chanoine Bourban, et passim par le
Conservateur suisse T. 10 et par la Gazette du Valais.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXI (1931) 4



50 J. Bertrand

cernant la Glorification de Sainte Claire, les mystères de
Saint Maurice (1620) et de Saint Sigismond (1632) à St-Maurice,
celui de Saint Rernard de Menthon (1640) par le Valdostain
Liabel. prieur de Martigny, etc.1)

1698 à Brigue, Florimenus, ou protection du jeune
patricien Florimenus par la Sainte Vierge.

1703 à Naters, Sainte Catherine d'Alexandrie, vierge et

martyre.
1714 à St-Maurice, La Corruption du monde et sa fin,

farce morale.
1717 à Brigue, Maria de Laetitia, ou la liberté obtenue

grâce au concours de Notre-Dame.
1728 à Ernen, Cornelius et ses neuf fila.
1729 à Sion, Mater admirabilis, épisode des croisades.
1730 à Sion, Miraculeuse puissance de Dieu, récompense

de l'amour filial.
1730, sans lieu, Jean Garin, pseudo ermite qui assassina

la fille du prince de Montferrat, après l'avoir séduite. Il se

repent de son crime et est condamné à ne plus regarder le ciel
pendant 7 ans. (Une variante avait été jouée à Zoug en 1727).

1732 à Tourtemagne, Griselidis, touchante histoire d'une
trop jolie bergère qu'un prince prend pour épouse et soumet
à toutes sortes de vexations pour éprouver sa fidélité.

1734 à Fiesch, Le tyrannique égoïsme de Philodenarius,

par Auguste Steffen.
1738 à Ried (Brigerberg), Saint Georges.
1740 à Reckingen, 1752 à Tourtemagne, 1755 à Sion,

Sacrum silencium, ou saint Jean Népomucène victime du secret
de la confession.

1741 à Gliss, Saint Rarthélémy, apôtre de l'Arabie, de

la Perse et des Indes.

') A relever la coïncidence, négligée par M. Bourban, de cette abondante
éclosion de drames et mystères dans le Bas-Valais avec celle qui se produisit à

Annecy, dès 1619, grâce aux Pères Bïirnabites; or, c'est le zèle de saint François
de Sales, évêque dAnnecy, et des capucins de Savoie qui préserva le Bas-Valais
de la Réforme. L'annotatenr de la chronique Bérody a oublié aussi de signaler
le Mystère de Saint Maurice, de Jean Wagner, représenté en septembre 1581

à Soleure et qui présente pas mal d'analogie avec celui de Bérody. Simple
hasard? Notons encore que le Père Joller, curé de Gondo, qui a publié dans

les Catholische Schweizerblätter de 1889 une étude: Einfluss der humani-
tischen Studien auf Oberwallis où il passe en revue l'état des arts, sciences

et lettres du XV0 au XVIIe siècle ne fait aucune allusion au théâtre.



Le Théâtre populaire en Valais 51

1742 à Sion, Titus Coudera, triomphe du christianisme
au Japon.

1747 à Loèche, Louis XV.
1748 à Bellwald (Conches), la vie merveilleuse de la

princesse Hirlanda, triomphe de l'innocence (Wenn Gott wohl
will, dem Niemand übel).

1748 à Morel, Saint Jean Raptiste.
Entre 1730 et 1764, Jean-Pierre Imboden, curé de St-

Nicolas, compose 6 tragédies, toutes jouées dans la vallée de Viège.
A titre de remerciements, la jeunesse lui construit un presbytère.

1750 à Bellwald, Sainte Catherine.
1750 à Sion, Antiochus et Stratonice.
1750 à Brigerberg Marie Stuart (jouée auparavant à Zoug

en 1728 et à Einsideln en 1736.)
1751 à Fiesch, Miraculeuse conversion du prince Josaphat.
1758 à Morel, Roetius ou les méfaits de l'envie; cette

pièce fait partie du cycle de Don Juan.
1770 à St-Maurice, le Massacre des apôtres Pierre et Paul.
1771 à Münster, les Miracles de saint Antoine de Padoue,

par Dr. Georges-Garin Ritz1).
1773 à Fiesch, Javomir, duc de Bohême ou Dieu n'abandonne

pas les siens.
1775 à Fiesch, Placide et Eustache martyrs, par Augustin

Steffen.
1780, sans lieu, Louis, victime de l'amour de Dieu.
1787 à Törbel, Les martyrs Justine et Cyprien.
1790 à Reckingen, Saint Jean Rapliste, par Garin Ritz;

le manuscrit conservé à la maison communale fut acheté à

l'auteur 112 batz, soit Fr. 16.80.

1790, ibidem, La Nativité du Christ, par le même.
Vers 1790, à St-Nicolas (Viège), Les comtes Philibert et

Rodolphe de Paqueville, ou amour fraternel et fidélité conjugale,
adaptation par Lucas Deschalen.

1791, sans lieu, Saint Roniface, martyr.
1792 à Sion, Saint Bernard de Menthon ou la victoire

sur la chair et le monde.
1804 à Morel, Vie et Martyre de Christiana, ou la

constance dans la foi.
1805 à Törbel, Maurice, empereur romain.

') Un Saint Antoine de Padoue joué à Zoug en 1723 provenait d'un
Riedmatten valaisan. (Zuger Neujahrsblatt 1892.)

4*



52 J. Bertrand

Vers 1770, la société de St-Maurice s'attaquait à Zadig de

Voltaire. Celui-ci avouait que cette tragédie, qui contraste
avec le reste de son oeuvre, n'avait été nulle part mieux
accueillie qu'à Lausanne (vers 1755). Il n'y a rien d'étonnant
que des échos du théâtre de Monrepos soient arrivés jusqu'à
la cité agaunoise. Une anecdote se greffe sur cette représentation

; la sympathique Zaïre, en 1'occurence Mlle Louise de
Quartéry, fille du dernier vidonde, trouva une compensation
à son lamentable destin, et son baptême in extremis fut
couronné, séance tenante, par une demande en mariage de

la part d'un spectateur, touché de sa grâce et de son malheur,
et qui n'était autre que M. de Chaignon, résident français
à Sion.

Ce dénouement imprévu me servirait de transition toute
naturelle entre les genres grave et badin. Je ne ferai toutefois
qu'effleurer ce dernier. D'après notre historiographe Kämpfen,
à la tragédie succédait une comédie dont les héros étaient
soit un couple conjugal en querelle, soit une diseuse de bonne
aventure, soit un ivrogne ou un avare. Sa mission se
conformait à l'antique précepte, et consistait à corriger les travers
et les vices en les tournant en ridicule. Le clou de ces pièces
était le fou, sur lequel je reviendrai tout à l'heure.

Pour donner une image un peu complète de notre activité

scénique, je ne puis passer sous silence les pièces de

circonstance, par exemple celle qui fut jouée à Sion en 1681

à l'occasion du renouvellement de l'alliance entre le Valais
et les cantons catholiques : « Sertum connubiale Helvetico- Val-
lesium ex auspicalis nominibus septem helvetiorum catholicorum
Canionum et septem desenorum Valesiœ inter se renovatum or-
thodoxœ fidei fœdus non sine ingenti applausu contexlum»,
celles célébrant le retour d'un gouverneur, une élection ou
une visite episcopale ou grand-baillivale'), etc., non plus que
nos premiers spécimens de théâtre allégorique, véritables pré-

•) Citons comme exemples : des Salutationes ad prœnobilem et clarissi-
num deminum illustris deseni sinensis judicem (sans date) où interviennent

Astrée, Bellone et Thalie, déesses de la justice, de la guerre et de la science,

et une pièce de circonstance dédiée en 1747 par Félix Wyss, le futur
chanoine de Sion, à Gaspard Stockalper. Le Bas-Valais y est comparé à

Proserpine que Thé6ée, c'est-à-dire le gouverneur de St-Maurice, Gaspard Stockalper,
délivre des enfers. Il l'a aimée comme un père aime sa fille, et Pa > suavement »

retenue sous le joug de la patrie en la protégeant contre les vices et contre
Pluton.



Le Théâtre populaire en Valais 53

curseurs de nos modernes festspiels, où le texte se marie et
alterne avec des chœurs, de la musique, des évolutions
chorégraphiques, des apparitions de personnages allégoriques, etc.
Le mérite de cette initiative revient en premier lieu aux frères
Jean (1700-1777) et Augustin (1709-1796) Steffen, de Fiesch,
l'un surtout peintre et musicien, l'autre poète. C'est ainsi qu'ils
organisèrent à Lax, en 1749, une pièce: « Contrafeth der edlen

Jungfrauen Valesiana, dreifache Kräften der güldenen Freyheit
des edlen Stands Wallis», en trois tableaux figurant l'origine,
le développement, l'apogée de l'indépendance valaisanne1).
Déjà à Gliss en 1728, puis à Naters en 1764, les démocrates
haut-valaisans s'étaient délectés à la vue et à l'ouïe d'un
spectacle à nombreuse figuration et à riche mise en scène :

Helvetia — très probablement une adaptation de V Eydgnos-
sisches Contrafeth Helveticae, de J.-Ch. Weissenbach, joué à

Zoug en 1672 — en trois actes au cours desquels des

personnages bibliques, mythologiques, historiques ou champêtres
exaltent ou déplorent les phases glorieuses ou malheureuses
de l'histoire suisse.

En résumé, notre littérature dramatique, et
spécialement celle du Haut-Valais, des XVIIe et XVIIIe siècles,

montre, à qui l'examine d'un peu près, une fécondité
remarquable et hors de proportion avec l'exiguité du territoire et
la modestie des ressources économiques et intellectuelles.

Les déesses Melpomene et Thalie devaient être flattées

d'y avoir des autels aussi nombreux, des sectateurs aussi

fervents, grâce aux Jésuites.

IV. Caractéristiques de l'ancien théâtre valaisan.

De l'énumération qui précède se dégage clairement le
caractère apologétique et moralisateur de notre ancien théâtre.
Il n'est guère, pour employer l'expression de Virgile Rössel,
que «la succursale de l'église», en d'autres termes que
l'illustration ad usum populi du prône et de la leçon de bible ou
de catéchisme. C'est si vrai que, malgré la rigueur des

carêmes d'antan, des pièces étaient présentées au public en
pleine semaine sainte, tel saint Bernard joué à Sion le jour
de Vendredi-Saint 1792, ou jouées à la suite d'un vœu. Il
n'y a en effet rien de moins profane que le spectacle de la

') Un Trophœa sacra Valesiœ et Helveticae catholicae avait été donné à

Lucerne, au renouvellement d'alliance avec le Valais le 13 juin 1645.



54 J. Bertrand

vertu triomphant du vice, de l'Eglise chrétienne refoulant
l'hérésie ou l'idolatrie.

Pour atteindre son but, notre théâtre persiste à recourir
en plein siècle du philosophisme et du rationalisme à l'emploi
du merveilleux: son caractère dominant (pour autant qu'il y
ait du caractère à reproduire des modèles), est sa ressemblance

avec la tragédie antique et le mystère du Moyen-âge:
nature du sujet, chœur, coryphée ou héraut, prologue et
épilogue, épisodes ou journées au lieu d'actes, intervention
des esprits, nombreuse figuration, etc.

Les représentants les plus typiques des royaumes céleste
et infernal apparaissent sur les planches, sans artifice ni
cérémonie (Deus sine machina), s'y meuvent à l'aise, discutent
le plus familièrement du monde avec les habitants de notre
planète. Non seulement les personnes de la Sainte Trinité,
les neuf chœurs des anges, les saints et les élus d'une part,
Lucifer, les démons, les réprouvés, les génies mythologiques
d'autre part, mais aussi les notions abstraites comme les
vertus et les vices revêtent une forme sensible ; tel le mystère
de la Thébaïde sacrée, joué à St-Maurice en 1620 qui oppose
Dieu le père, le pape, les anges, le chef martyr à Maximilien
et aux furies du Tartare; telle en 1714, au même endroit, la
Corruption du monde et sa fin, où l'on voyait en chair et en
os la mort, le monde, le libre arbitre ; telle enfin, Sainte
Catherine, à Naters en 1703, où le Christ, la Vierge, sainte
Catherine, des bourreaux, des courtisans, des païens,
affrontaient la luxure, la Providence, l'Eglise, Lucifer, et
toute la séquelle des hérétiques: Arius, Jean Huss, Luther,
Zwingli et Calvin! Jusqu'au XIXe siècle, les héros mis en
scène seront de préférence empruntés aux premiers siècles de

l'ère chrétienne ou à des pays lointains : Japon, Chine,
Tunisie, Bulgarie, Abyssinie, car il fallait frapper l'imagination
d'un auditoire rustique, et pour mieux tenir sa curiosité en
éveil, le transporter dans un monde nouveau, hors et loin
de la réalité quotidienne.

En 1784, Mgr. Zen-Ruffinen proscrivait l'emploi des

ornements d'église dans un but profane, en particulier pour
les représentations de tragédies et de comédies; or ces
ornements étaient précisément réservés aux personnages surnaturels ;

les acteurs communs tiraient leurs costumes de la garde-robe
familiale; les anges étaient vêtus de robes blanches, et les



Le Théâtre populaire en Valais 55

démons affublés de maillots noirs, agrémentés, si l'on peut
dire, de cornes de bouc et de queues de vache. Les fantaisies
et les anachronismes ne choquaient personne: les Confédérés
du XUIe siècle portent des pistolets à la ceinture

Autre particularité: la présence du chœur et du héraut, qui
selon le mode grec, exposaient et mettaient en relief les progrès
de l'action et les phases de la lutte que se livraient les

puissances infra- ou supraterrestres jusqu'à obtention de la
victoire par ces dernières. Les dramaturges de l'époque exagéraient

la complaisance vis-à-vis du public et lui évitaient
tout effort: quand un programme imprimé ne donnait pas
le résumé, scène après scène, de la trame, c'était le héraut
qui s'en chargeait dans le prologue ; le dénouement intervenu,
un autre héraut récitait un épilogue, consistant essentiellement
en une moralité.

Voici, par exemple la finale de Thébaïde sacrée:

Au peuple Agaunois.
Escoutez si jamais de guerre linfortune
Pestilence, ou famine aspre et trop importune
Vous fut un chastiment par quelque diuin fléau
Enuoyé pour punir des pechéz le troupeau :

Implorez la faueur (Chrestiens) de sainct Maurice
Et serés guaranti de maint danger et vice :

Cest luy qui de vos fins et qui de vostre ville
Est patron asseuré pour vous mettre en azile.
Sans doulte encore aura (Agaunois) souvenance
De ceux la dont le lieu tesmoigne la souffrance.
Et si ne cessera par ses humbles requestes
Jusque tant que serés unis et tous célestes.
Or va donc peuple en paix, et vis en confiance
Dauoir en bien viuant, du péché pardonnance.

Après les émotions de la tragédie, après les frissons
d'épouvante produits par de suggestifs démons, il fallait aux
esprits une détente. On la trouvait dans l'intermède comique
assume par le Fou. Pendant de VArlequin italien, du bouffon
français, du Pickelhäring allemand, le fou, baptisé dans le
Haut-Valais du nom de Spielnarr, Hofnarr, Witznarr, Teufelnarr,
déchaînait le rire par son accoutrement burlesque, ses balourdises,

ses grimaces et ses saillies. Il était devenu peu à peu
le satire officieux, relevant et ridiculisant de façon originale



56 J. Bertrand

et cocasse, parfois cruelle, en vers ou en prose, les mésaventures

et les travers de ses contemporains. Toute latitude était
laissée à ce censeur en haillons; ses joyeuses fonctions lui
conféraient une certaine importance et une liberté quasi
illimitée de parole et d'action ; on le redoutait, on cherchait
à captiver ses bonnes grâces car rien n'échappait à sa sagacité

et à sa verve caustique.
Ces Juvenal auraient été plus nombreux qu'on ne le

suppose. Il arrivait que plusieurs villages s'associaient pour
en entretenir et rétribuer un. Mieux encore, la prude
république des VII dixains en avait un à son gage tout comme
les comtes de Gruyère ou les rois de France ; dans le récès
de la Diète du 16 décembre 1627 se trouve en effet ce

passage : « la Diète fait présent d'un habit de drap gris à Etienne
Kaufmann, le fou (der Narr) de l'Etat du Valais1)».
Malheureusement pour n'avoir pas su se contenir dans de justes
bornes, le fou disparut à son tour de la scène, quand il n'en
fut pas précipité de force, comme le cas se présenta.

Il y aurait lieu de parier ici du Wilde Mann, du
Sauvage, dont la hardiesse et l'impunité ne sont pas sans analogie
avec celles du Fou. J'y reviendrai.

La figuration est généralement nombreuse : plus de 50

figurants au mystère de Sainte Catherine à Naters en 1703,

près de 100 à celui de Rose de Tannenbourg à Stalden en
1842, 188 à celui de Thébaïde sacrée à St-Maurice en 1620.

Il est rare, même dans les villages, que le nombre en soit
inférieur à 50 ou 60. Si l'on tient compte que les rôles
féminins étaient tenus par les hommes2) — puisque ce n'est
qu'exceptionnellement et plutôt dans les villes, St-Maurice,
Sion, Loèche, Brigue, que l'on daigne faire appel aux dames

— et que la population était deux fois moins dense que de

nos jours, on peut conclure que la plupart des adultes valides
étaient mobilisés pour ces joutes pacifiques. La montre ou
cortège des acteurs qui dans la règle précédait le spectacle,
contribuait aussi à attirer le peuple des environs ; ce devait
être un événement pour lui, privé de plaisirs profanes, que

') Cf. «On fera au Pattifol Jean Jordan une casacque aux couleurs de

la ville ». Registres des Conseils d'Yverdon. E. Mottaz dans Revue historique,
vaudoise. — 2) En 1906 encore, à une représentation de Guillaume Tell k

Lens, le rôle de la femme de Tell était tenu par un homme pourvu d'une
voix de basse retentissante.



Le Théâtre populaire en Valais 57

de voir défiler à travers les rues les différents groupes en

pittoresques costumes; le Mystère de saint Maurice n'en
comprenait pas moins de vingt: harpistes, hérauts, auteur, anges,
évêques et prêtres, pape, Dieu le père, martyrs, empereurs,
divinités païennes, furies infernales, etc., etc., au civil : des

notaires, un abbé, des gymnasiens, des cordonniers, des

tailleurs, des aubergistes, des vitriers, des marchands, des

ecclésiastiques, des meuniers, des paysans, pêle-mêle, tous embrasés
de la même ardeur ; on le voit : école de bonne doctrine, le
théâtre était en même temps une école de démocratie à une
époque où sévissait la distinction des classes sociales. Aussi
l'affluence des visiteurs était-elle à l'avenant. C'est par milliers
qu'ils accouraient de près et de loin. Le cas se présentait de

chefs de paroisses haut perchées fixant la messe dominicale
à 4 h. ou 5 h. du matin pour permettre à leurs fidèles
d'arriver à temps à l'endroit de la représentation.

Celle-ci commençait parfois à 8 h. du matin (Geneviève de

Brabant à Grengiols en 1857), ou à 9 h. (Rose de Tannenbourg
à Stalden en 1842), pour se prolonger jusqu'à 5 h. du soir!

Les représentations avaient lieu le plus souvent au
printemps, en avril ou en mai, avant la montée à l'alpage, parfois
en septembre, généralement sur la place publique ou dans

un pré dont les versants disposés en amphithéâtre naturel
aboutissaient à un replat, sur lequel se dressait la scène

(öffentliche Schaubühne).
Mais les places de certains de nos villages n'ont

qu'une superficie de quelques pieds carrés. Aux grands
maux les grands remèdes : lors de la représentation de

Guillaume Tell à Wiler, on n'hésita pas, pour gagner de

l'espace, à démolir une étable et un «raccard», que l'on
reconstruisit ensuite.

Mario*** a laissé la description d'une de ces scènes en
plein vent *) : « La salle du spectacle est en plan incliné et à

ciel ouvert, fermé de trois côtés par une cloison de planches
à hauteur d'homme. Plusieurs bancs frustes y sont disposés
en amphithéâtre selon l'ordre des places. Derrière et comme

pour servir de loges, une haute maison de bois dont toutes
les fenêtres sont bondées de garçonnets et de fillettes. En
face le théâtre, jolie estrade avec tous les accessoires
nécessaires, la scène avec paravents et coulisses, une toile de fonds

') Mario***, Un vieux pays, 1889, Marie Stuart à Feschel.



58 J. Bertrand

et un ciel en forme de tente Des draperies de cotonnade
et des couvertures de laine du pays, à grands carreaux, simulent
les parois. Deux rampes, l'une à droite, l'autre à gauche, donnent
passage aux artistes Des guirlandes de verdure, des
bannières et des oriflammes complètent l'ornementation ».

Et voici un autre croquis du prieur Siegen, qu'il sera
intéressant de comparer avec le dessin de Ritz du même
théâtre de Kippel, et celui de Girardet, d'après Töpffer1),
de la scène de Stalden. «Sur la terrasse rocheuse, la Sagen-
fluh, se trouve la maison de commune aux fenêtres
innombrables. Le ravin voisin sert depuis longtemps de théâtre aux
habitants du village. L'endroit est bien choisi : il est assez

éloigné de la rivière pour que le bruit de l'eau ne trouble
pas les représentations et il peut se fermer facilement. La
scène, die Brigin, est dressée à nouveau pour chaque spectacle.
Elle a la forme d'une maison du pays, close de trois côtés
et surmontée d'un toit. Deux rangées de planches ferment
l'entrée du vallon qui forme ainsi une charmante salle de

spectacle à ciel ouvert. Autrefois on dressait des scènes
semblables sur les places des villages».

Au XVIIe siècle, on utilisait aussi les églises, par exemple

pour deux pièces composées par le Père capucin François, de

Thonon, prédicateur à St-Maurice : la Glorification de sainte
Claire, en mars 1631, et la Dispute de l'âme et du corps, en
décembre 1630.

Brigue depuis 1660, Sion depuis 1762 et St-Maurice
depuis 1820 possèdent des bâtiments appropriés en maçonnerie.

La plupart des « Theaterverein » du Haut-Valais en ont
construits au cours de ces dernières années; de plus en plus
nombreuses localités du Bas-Valais en sont également pourvues :

Vouvry, St-Maurice, Monthey, Saxon, Chamoson, Ardon, Sierre,
etc. Plusieurs ont même deux locaux: la politique militante
du Valais a de ces exigences!

Aucune préoccupation mercantile : jusqu'au milieu du
XIXe siècle, l'accès aux représentations était gratuit; chacun
mettait dans un plateau qui circulait à travers les bancs l'obole
qu'il jugeait bon. Mieux encore, les visiteurs du dehors (n'oublions
pas que le spectacle durait de 6 à 8 heures) étaient restaurés
de vin, de pain, de fromage, de viande séchée aux frais de

') J. Siegen. Le Lötschenthal 1923. Une technique détaillée du théâtre
de Lötschen a été décrite par le Dr. W. Ebener: Das Theater in Lötschen.



)à smm^'>-'^.viue.ij,nmmmmvn,k

j.

.* ..Jr-. û& - ~'*

w*m

m

wpjMf
*&tW."-¦-,

«4
¦SeP

*Bt*^BC

kP^-
\

*?
•

:."
BHPMHH

Y

—
as
co

Y

o

Y

Y

a

Le Théâtre de Kippel
d'après un dessin inédit de R. Ritz.



Le Théâtre populaire en Valais 59

leurs hôtes, à titre de réciprocité. Un programme du théâtre
de Brigue de 1852, comportant un drame et une comédie chacun
en 5 actes, indique comme finance d'entrée, oh! rien
d'exorbitant: lre place 50 cts., 2e classe 30 cts., 3e classe 15 cts.

Le désintéressement n'était pas la seule qualité
manifestée. Nous réalisons difficilement quelle somme de patience
et de persévérance était nécessaire à ces humbles curés,
régents ou notaires de village, cumulant toutes les fonctions
depuis celle d'auteur à celle de régisseur, pour apprendre,
pour épeler leur rôle à des acteurs de fortune, petits artisans
ou paysans illettrés, fatigués par le dur labeur quotidien et
dispersés par les exigences des saisons, et pour créer l'homo-
génité indispensable : le curé Bortis de Grengiols. âgé de

70 ans, trouva la mort en glissant dans le Rhône, le 22 mars
1884, alors qu'il rentrait chez lui, tard dans la nuit, d'une
répétition de son Thomas in den Runden, à Morel.

Ce dévouement, poussé jusqu'au sacrifice, des directeurs
n'était égalé que par le zèle des acteurs. Töpffer, Mario***,
Fellenberger, d'autres encore ne taisent pas leur émerveillement

de la faculté d'assimilation qu'ils montraient dans les
rôles les plus ingrats. Leur simplicité, leur sincérité, leur
enthousiasme suppléaient à tous les artifices dont usent les
professionnels1).

Au fait, le secret du succès du vieux théâtre valaisan,
ne faudrait-il pas le rechercher dans la communion de
sentiments entre les auteurs, les interprètes et les spectateurs,
et dans l'adaptation du sujet à la mentalité d'un peuple
animé d'une foi naïve et d'un patriotisme farouche

(A suivre.)

') Je rappellerai ici trois anecdotes typiques. J. Jegerlehner dans la
44Route du Lötschberg» (1913), raconte qu'un soir qu'il remontait la vallée, il
rencontra trois jeunes paysannes la hotte au dos; le dimanche précédent, elles
avaient tenu, l'aînée, le rôle d'impératrice, et les deux plus jeuues, celui de

princesses.
A la représentation de Joseph en Egypte, à Wiler en 1878, quand

Pharaon gravissait les degrés de son trône, il repoussait soigneusement du pied
le tapis qui les recouvrait pour ne pas le salir!

Quand M Pignat-Carraux dirigeait les répétitions de Charles le Téméraire

à Vouvry, il avait l'habitude d'appeler les acteurs par le nom du
personnage qu'ils représentaient. Un soir, il appela: 44 le chevalier de Falkenstein »,
— De service de nuit, lui fut-il répondu ; le chevalier était en effet ouvrier
à l'usine de Roche

Pour le duc de Lorraine, ce fut pis, le duc-paysan était de réquisition
à domicile car sa vache vêlait cette nuit-là.


	Le Théâtre populaire en Valais

