
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 30 (1930-1931)

Artikel: Individuelle Triebkräfte im Volksleben

Autor: Hoffmann-Krayer, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-112852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-112852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


169

Individuelle Triebkräfte im Volksieben.

Vortrag, gehalten am II. Internationalen Kongress für Volks¬
kunst in Antwerpen ').

Von Professor Dr. E. Hoffmann-Krayer, Basel.

Über die Einwirkungen des Einzelmenschen auf das Volk
ist in den letzten drei Jahrzehnten viel gesprochen und
geschrieben worden. Ich erinnere mich noch lebhaft einer ziemlich

animosen Kontroverse, die ich vor nahezu 30 Jahren in
den Hessischen Blättern für Volkskunde2) mit meinem leider
allzufrüh verstorbenen Kollegen Adolf Strack ausgefochten
habe, der meine Theorie über die individuellen Triebkräfte im
Volksleben scharf angegriffen hatte. Seither haben die Realitäten

gesprochen, wenn auch immer noch von verschiedenen
Theorien umwogt, und diese Realitäten wollen wir heute etwas
näher ins Auge fassen.

Das Jahr 1921 war insofern für die theoretische Volkskunde

von erheblicher Bedeutung, als es uns das grundsätzlich
wichtige Buch von Hans Naumann „Primitive Gemein schafts-

Kultur" brachte. Hier und in seinen 1922 erschienenen „Grundzügen

der deutschen Volkskunde" hat der vielseitige und überall

anregende Gelehrte namentlich zwei Begriffe fest geprägt
und scharf umgrenzt: die Begriffe „primitive Gemeinschafts-
kultur" und „gesunkenes Kulturgut". In der „Volkskunde"
(S. 2) sagt er: „In die gewaltige und bunte Menge der
Objekte wird man einigermassen Gliederung und Ordnung nur
dann hineinbringen, wenn man mit jener ganz bestimmten
Grundfrage an sie herantritt: handelt es sich bei jeder auch
noch so geringfügigen Einzelheit um von unten gekommenes
primitives Gemeinschaftsgut oder von oben gekommenes
gesunkenes Kulturgut? Die reinliche Scheidung der Dinge in
dieser Hinsicht stellt sich u. E. als das Hauptarbeitsziel der
modernen Volkskunde dar. " An Hand trefflicher Beispiele wird nun
nachgewiesen, wie in Volkstracht, Volksbuch, Volkslied, Volks-

1) In einzelnen Teilen erweitert. — 2) E. Hoffmann-Keayer, Naturgesetz
im Volksleben? Hess. Bll. f. Vkde 2, 57ff.; Strack, Der Einzelne und das

Volk ebd. 64 ff.



170 E. Hoffmann-Krayer

Schauspiel u. a. die Kultur der „Oberschicht" zu erkennen ist.
Nur ein Beispiel: die Tracht. Wenn wir die Volkstrachten
des 19. Jh. mit den Bauerntrachten des 16. und 17. Jh.
derselben Gegend vergleichen, so finden wir sozusagen gar keine
Ähnlichkeiten mehr. Wohl aber zeigt die Volkstracht
Berührungen mit der städtischen Mode; nur lassen sich hier zwei
Beobachtungen machen: diese Übereinstimmungen sind nicht
gleichzeitige sondern sich folgend, und sie sind nicht
identisch, sondern sie zeigen Modifikationen, die durch
zahlreiche unendlich komplizierte Einflüsse bedingt sind (s. u).
Und ganz analog beim Volkslied. John Meier hat in
seiner grundsätzlich so bedeutungsvollen Schrift „Kunstlieder
im Volksmunde" (1906) schlagend nachgewiesen, wie
zahlreiche „Volkslieder" von bekannten Verfassern herstammen
(es werden allein von deutschen Liedern nicht weniger als
336 genannt), wie sie dann im Volke „zersungen" werden,
sich mit andern Liedern mischen, sich gegenseitig in Wort
und Weise beeinflussen: eine in allen Teilen höchst belehrende

und auch auf anderes aus individueller Schöpfung
geflossenes Volksgut anzuwendende Abhandlung. Dies zwei
Beispiele zu Naumanns gesunkenem Kulturgut. Und
nun sein primitives Gemeinschaftsgut! Auch hie-
für liefern seine beiden Schriften zahlreiche kennzeichnende
Beispiele. Der primitive Mensch ist nach ihm ein sozial
gebundenes Herdentier, ja er vergleicht das primitive
Gemeinschaftsleben sogar mit dem Tierleben (Ameisen, Bienen, Affen).
Aus diesem individuenlosen Herdengeist (wenn man das Wort
„Gemeinschaft" überhaupt anwenden darf) spriessen unbewusste
und undifferenzierte Gemeinschaftsanschauungen und
Gemeinschaftsbräuche hervor, wie z. B. der Zauberglaube, der
Dämonen- und Totenglaube, die Vorstellung vom lebenden Leichnam

und die daraus erwachsenden Bräuche, wie Grabritus
und Grabbeigaben, Fesseln der Toten; ferner die Anthropo-
morphisierung des Tieres und die Theriomorphisierung des

Menschen, die aus solchen primitiven Anschauungen
hervorgegangenen Tänze und Mimen, und — noch primitiver — die
durch Rhythmus und Musik physiologisch ausgelöste
Körperbewegung. Ja, in dem primitiven Wohnen und Siedeln
erkennt Naumann den Ausdruck des Gemeinschaftsgeistes.

In ihrer klaren Darstellung hat die Theorie von
Naumann etwas Bestechendes und sogar vielfach Überzeugendes.



Individuelle Triebkräfte im Volksleben 171

Wenn wir nun aber die Erscheinungen ganz vorurteilsfrei
betrachten, so müssen doch hin und wieder Bedenken aufsteigen
in die Möglichkeit einer strengen Scheidung von Ober- und
Unterschicht, und nicht weniger in die Gegensätze: primitive

Gemeinschaftskultur (Völkerkunde) und individuelle

Höhenkultur (Geistes- oder Kulturgeschichte). Wo hört
die Oberschicht auf und beginnt die Unterschicht? Naumann
sagt uns, dass die Unterschicht sich kennzeichne durch die
„individualismuslose" Gemeinschaft, die Oberschicht durch
Individualismus und Differenzierung. Dies sind aber nicht
die immanenten Kennzeichen dieser beiden Schichten. In
beiden Schichten gibt es starke und schwache Individuen;
nur im Grade sind sie verschieden : in den Kreisen der höhern
Zivilisation sind die Individuen reicher vertreten und
differenzierter als in denen niedriger Bildung, aber ausgeprägte
Individuen gibt es auch in der Unterschicht. Auch hier gibt
es Führerpersönlichkeiten, nur sind sie weniger durchgeistigt
als in der Zivilisationskultur und haben leichteres Spiel im
Dominieren und Beeinflussen der leicht sich assimilierenden
Masse. In der Zivilisationskultur herrscht im allgemeinen mehr
Aufklärung und daher auch mehr Selbständigkeit und Kritik
gegenüber der Tradition. Das Volksgut wird also in der
Oberschicht gewöhnlich keine so breiten Massen ergreifen wie
in den kulturarmen Schichten. Wir möchten daher nicht
Ober- und Unterschicht sagen, so praktisch diese Termini
wären, sondern individuell stark differenzierte und
schwach differenzierte Gruppen. Zwischen Naumann's
Ober- und Unterschicht ist demnach kein prinzipieller
Unterschied, sondern ein gradueller.

Und so halte ich es auch für unmöglich, die primitive
Gemein schaf t s kultur von der Höhen kultur scharf

zu scheiden. Selbst die allerprimitivsten Perzeptionen und
Betätigungen entstehen nicht bei allen Einzelmenschen einer
kulturlosen Gruppe primär, sondern sie setzen immer zuerst
bei Vereinzelten, leichter Perzipierenden, ein und übertragen
sich rasch auf die andern Glieder der Verkehrsgruppe, wo
sie dann so lange unverändert bleiben, bis neue individuelle
Regungen sie modifizieren. Nehmen wir ein Beispiel der sog.
individualismuslosen Kultur von Naumann selbst (Volkskunde
S. 56 fg.) : „Fahren die Bauern eines litauischen Dorfes nach dem
nächsten Flecken zum Markt, so ziehen sie wie die Ameisen



172 E. Hoffmann-Krayer

ihre Strasse, einer hinter dem andern her. Zu gleicher
Bartform, gleicher Haartracht, gleicher Kleidung gesellt sich auch
ein gleicher Gesichtstyp und eine gleiche Körperhaltung. Die
kleinen Schlitten im Winter, die kleinen Wagen im Sommer
sind gleich. Vor sich haben sie alle die gleichen Pferdchen
unter dem gleichen Geschirr, und hinter sich haben sie alle
scheinbar die gleiche Frau, sitzend auf einem Bund Heu, den
Kopf verhüllt, den Oberkörper in kurzem Schafspelz, den
Unterkörper im bunten Rock. Mehl, Eier und Käse bringen
sie alle in gleichen Gefässen und Körben, um Salz und
Gewürze in gleicher Weise dafür einzuhandeln. In Rudeln stehen
sie auf dem Markte herum, von einer Bewegung werden sie
alle ergriffen, von den gleichen Absichten und Gedanken sind
sie alle beseelt. Lacht einer, so lachen sie alle mit; schimpft
einer, so tun sie alle das Gleiche." Eben: „Lacht einer!"
„schimpft einer!" Einer muss zu lachen, zu schimpfen
anfangen! Das ist das Individuum, die einzelne, etwas
hervorstehende Persönlichkeit, der sich die andern assimilieren.
So wird es auch bei den Naturvölkern sein. Und stufenweise
geht es empor vom Urprimitiven zum Primitiven, Halbprimitiven,

Halbkultivierten, Kultivierten, in unmerklichen
Übergängen; beim Primitiven die grösste Assimilation, beim
Kultivierten die kleinste, oder sagen wir besser : beim Primitiven
die unbewussteste, beim Kultivierten die bewussteste Assimilation.

Jede Gruppenbildung, j edes Volkstum ist
Assimilation, ob sie sich iunerhalb der „Oberschichten"
oder „Unterschichten" abspielt, ob sie von oben nach unten
oder von unten nach oben steigt. Das Prinzip der
Assimilation ist in der Oberschicht dasselbe, wie in der
Unterschicht. Die städtische Kleidermode geht grundsätzlich die
gleichen Wege, wie die Volkstracht, nur sind die Schöpfer
der Pariser Mode mit Namen bekannt. Die neue Mode wird
dann zunächst von einzelnen prominenten, tonangebenden
Personen in der Comédie française oder inLongchamps getragen
und durchdringt allmählig die grossen Massen, innerhalb derer
aber auch wieder Individualitäten existieren, die das Neue
nach eigenem Geschmack umwandeln. Diese Mode sickert
langsam in das Bauernvolk ein, zuerst nehmen jüngere,
beweglichere, etwa auch in's Ausland gereiste, Personen sie an,
während ältere, starr gewordene, noch an der früheren Tracht
festhalten, oder, wie mir Fälle bekannt sind, mit neuen Mode-



Individuelle Triebkräfte im Volksleben 173

Elementen mischen. Und wie in der Oberschicht treten auch
hier, freilich anonyme, Persönlichkeiten hervor, an die sich
schwache Individuen assimilieren. Zwei Beispiele : Heute
tragen die badischen Markgräflerinnen auf dem Kopf eine

grosse wagrechte Schleife von ungefähr Schulterbreite, „Chappe"
genannt. Die alte Kopfbedeckung war wirklich eine Kappe,
die ursprünglich mit einer kleinen Bandschleife über der Stirn
festgebunden war. Mit der Zeit wurde nun, durch gegenseitiges

Überbieten, die Schleife immer grösser, während die

Kappe zu einem kleinen Knoten zusammenschrumpfte. Ganz
ähnlich die filigranierten Haarpfeile und die Halsketten der
Unterwaldnerinnen, die durch individuelle Triebkräfte immer
grösser und reicher wurden.

So wogen Individuum und Masse in ihrer Wechselwirkung

hin und her. Und diese Beeinflussungen machen sogar
vor der höchsten Kunst nicht Halt. Rubens, der acht Jahre
in Italien war, hat Elemente des grossen Stils der italienischen
Renaissance aufgenommen und trotzdem seine persönliche
Eigenart bewahrt ; er hat aber nicht nur eine persönliche
Eigenart sondern auch eine nationale: die vlämische; diese

wird ihrerseits wieder gekennzeichnet durch den kirchlichen
und aristokratischen Zug, der wohl auf die katholisch-spanische
Herrschaft zurückzuführen ist. Einfluss von Rubens zeigen
van Dyck und Frans Snyders, Jordaens, obschon auch sie
starke Künstlerindividualitäten sind, und aufs engste lehnt
sich an ihn an Abraham van Diepenbeck. Alle vlämischen
Maler aber bilden eine Assimilisationsgrupp e : die vlämische
„Schule". Und ist es nicbt auch wieder eine Einwirkung
des Individuums auf das Volk, wenn Raffaels Madonna della
Sedia in den entferntesten Dorf- und Wegkapellchen wiederkehrt?

Was für die Malerei gilt, gilt auch für die Dichtung
und die Musik. Überall Assimilation schwacher Individuen
an stärkere und starke, je nach der Kulturstufe nur graduell
verschieden.

Nun noch ein Beispiel, welches in allen Kulturschichten
gleichmässig erscheint: Hat man noch nie beobachtet, wie
Gebärden und namentlich Körperhaltungen unbewusst
nachgeahmt werden Zuerst fiel mir das auf im Gespräch mit einem
Kollegen, dem man nicht nachsagen kann, dass er eine schwache
Individualitäthabe. Wir standen einander gegenüber an meinem
Büchergestell. Ich stützte meinen Ellbogen auf einen Schaft



174 E. Hoffmann-Krayer

in Armhöhe und legte meine Hand an die Schläfe. Sofort
tat mein Kollege dasselbe. Ich habe den Versuch später noch
uuzähligemale bei andern Personen gemacht (gekreuzte Arme,
Daumen in den Armlöchern der Weste, Fassen des

Rockkragens und manches andere), und in den meisten Fällen hat
sich die Nachahmung, wohl gänzlich unbewusst, eingestellt.
Wie oft lässt es sich beobachten, dass, wenn das Publikum
vor einer Darbietung über die Beginnzeit hinaus warten muss,
Einer ungeduldig zu klopfen anfängt und die Andern gleich
nachfolgen. Und soll ich endlich auf das Anstecken des

Gähnens hinweisen1)?
Ich möchte nun im Folgenden eine Reihe konkreter

Beispiele geben für individuelle Agentien im Volksgut.

Wenn wir dabei das sog. „primitive Gemeinschaftsgut"
von dem sog. „gesunkenen Kulturgut" trennen, so geschieht
es nur, um nachher erkennen zu lassen, dass beide vor der
Assimilationstheorie gleichwertig sind.

Wir unterscheiden hiebei:
1. Erfindung durch ein Individuum.
2. Übertragung von vorhandenem Volksgut durch ein

Individuum.
3. Veränderung von vorhandenem Volksgut durch ein

Individuum.
1. Erfindung.

Zunächst ein Brauch: In einer englischen Landpfarrei
pflegten die Kinder von Charles Kingsley die Gräber am
Sonntag mit Blumen zu schmücken. Bald lernten die Dorfleute

es von ihnen ab.

In Basel wird ein radförmiges Gebäck gegessen mit
dem Namen „Sunne-Redli". „Sonnenkult, urältestes primitives

Gemeinschaftsgut." wird man sagen. Dieses Gebäck wurde
im Sommer 1925 auf die Bäckerei-Ausstellung in Basel von
Bäckermeister Schneider hergestellt. Die Form hatte er von
der sog. „Fastenwähe", einem in Basel längst vorhandenen
Gebildbrot der Nachneujahrszeit, den Namen „Sunne-Redli"
hatte er gewählt, weil er von mir gehört hatte, dass die Fastenwähe

ursprünglich wohl das Sonnenrad darstelle.

') Beim Gähnen halten wir die Hand vor den Mund: ursprünglich ein
Schutzmittel gegen das Einfiihren des Dämonen. Nach Naumann primitives
Gemeinschaftsgut, m. E. aber auch das schon Assimilationsgut. Dann wurde
es ein Gebot des Anstandes, nach Naumann gesunkenes Kulturgut, und endlich

ein unbewusster Gestus.



Individuelle Triebkräfte im Volksleben 175

Vor kurzem wurde ich von einem Herrn gefragt, wie
das Gebäck „Wy-Leiterli" ausgesehen habe, das er in Zunftakten

gefunden habe. Ich wies ihn an den genannten historisch

interessierten Bäckermeister, der anfangs keine Auskunft
wusste, aber mir bald darauf ein selbst fabriziertes „Wy-
Leiterli" zusandte, das er offenbar durch Nachdenken aus der
Phantasie hergestellt hatte. Es ist ein reiner Zufall, dass die
„Sunne-Redli" ihren Eingang ins Volk gefunden haben, die

„Wy-Leiterli" nicht.

2. Übertragung vorhandenen Volksgutes.
In Weimar führte Goethe das Suchen der Ostereier ein,

das ihm aus seiner Frankfurter Jugendzeit bekannt war1).
Besonders instruktiv sind die allbekannten „Confetti" am

Karneval. Bei der Einweihung des Schweizer. Landes-Museums
in Zürich (1898) wurde ein Umzug veranstaltet, in dem jeder
Kanton eine volkskundliche Eigenheit darzustellen hatte. Die
Basler brachten ihre Fastnacht. Ich lebte damals in Zürich
und war erstaunt zu sehen, dass die Masken Confetti warfen,
was ich früher in Basel an der Fastnacht nie gesehen hatte.
Im Jahr 1892 oder 1893 hatte das Warenhaus Knopf in Basel
die Confetti aus Paris eingeführt. Als sie am ersten Tag nicht
gekauft wurden, liess Knopf sie durch seine Ladenmädchen
auswerfen. Am zweiten Tage fanden sie reissenden Absatz
und sind geblieben, bis sie vor einigen Jahren wegen des

gesundheitsschädlichen Staubes behördlich verboten wurden,
wie auch in Paris im Jahre 1923. Jetzt sind sie wieder in
Gebrauch. Diese Papierconfetti sind im Jahre 1883 durch
einen Seidenzüchter in Mailand eingeführt worden, der bei
der Seidenzucht durchlochte Papiere brauchte2); sie sind aber
ihrerseits nur eine Modifikation der früheren Gipskügelchen ;

und .diese wieder gehen auf wirkliche Zuckererbsen zurück,
wie sie mancherorts an Volksfesten ausgeworfen werden;
daher der Name „Confetti". In Basel aber waren die Vorläufer
der Confetti die kleinen Kartonscheibchen („Räppli"), der Abfall

der in den Seidenbandfabriken am Webstuhl gebrauchten
Kartonstreifen. Also auch in Basel knüpften die Confetti an
eine Tradition an.

Man sieht, wie kompliziert die Erscheinungen oft sind,
und wie schwer es ist, Individuelles und Traditionelles rein-

') Stunden mit Goethe 9, 25. — 2) s. La Renaissance (Paris) 10 février 1923



176 E. Hoffmann-Krayer

lieh zu scheiden. Die Grade der individuellen Schöpfung sind
verschieden; immer aber bildet sich das Volksgut
durch Assimilation.

In Antwerpen hatte unser schweizerischer
Fahnenschwinger Hug dadurch einen besondern Erfolg, dass er nach
der Schweizerfahne auch die belgische schwang. Als wir
nachher beisammen sassen, legte ich ihm nahe, das gleichzeitige

Schwingen und Werfen von zwei Fahnen zu üben.
Wenn er es zustande bringt, wird diese Art Schule machen,
und in einigen Jahrzehnten wird es heissen: in der Schweiz,
ist es Sitte, mit zwei Fahnen zu schwingen.

Im Saanental wurde der Weihnachtsbaum im Jahre
1855 durch eine Pfarrersfrau eingeführt1), in der Tschechoslowakei

durch Chr. v. Schmids Erzählung „Der Weihnachtsabend"-),

ein kennzeichnendes Beispiel für den literarischen
Einfluss, wie er ja auch beim Märchen nachgewiesen ist,.

sei es durch Kunst-, sei es durch Volksmärchen.

Zu der individuellen Vermittlung gehören auch die
Wiedereinführungen verschwundenen Volksgutes. In
Wollishofen (Kanton Zürich) führte ca. 1920 Lehrer Dr. E.
Stauber die St. Nikiausumzüge wieder ein, wofür die
Kopfmasken nach seiner Weisung hergestellt wurden. Ebenso
Elias Haffter die „Pochseitiere" in Weinfelden:1). Aus St. Georgen
bei Freiburg i.Br. wurde am 16. April 1928 berichtet: „Wie
man hört, soll der in der Vorzeit ausgeübte Brauch des
St. Georgs-Ritts wieder in die St. Georgs-Prozession eingefügt
werden. Diese Sitte hatte mit dem Verschwinden der alten
Hardtkirche, die 1868 abgebrochen wurde, aufgehört. In
diesem Jahre (1930) sah Florenz wieder den „Gioco de Calcio",
Brüssel den „Ommegang", freilich kann ich hier den
individuellen Anstifter nicht nachweisen.

3. Veränderungen, Modifikationen.
Auch diese können auf individuelle Ursachen zurückgehen.

Man denke an die obrigkeitlichen oder kirchlichen
Verbote. Im Jahre 1913 wurden im graubündnerischen Ems die
Bagordas (Masken) wegen der Verschleppung der Maul- und
Klauenseuche verboten. Die Lichtmess (2. Februar) wurde
1912 im Wallis durch kirchlichen Erlass auf den folgenden

') Berner Nachrichten 18. Dezember 1929. — Öesky Lid 24, 107. —
3) Thurgauer Zeitung 5. August 1909.



Individuelle Triebkräfte im Volksleben 177

Sonntag verschoben, die Fastnachtstänze im Val de Bagnes
vom Sonntag auf den Montag. Im vorigen Jahre (1929) verbot

der Papst die Amulette und Talismane gegen den bösen
Blick: wie Hufeisen, Hornspitzen, Korallen u. dgl.1).

Oft ist, wie oben angedeutet, die treibende Persönlichkeit

oder Behörde ni cht bekannt, aber doch anzunehmen.
An der Marne lebten im Juni dieses Jahres die Johannesfeuer

wieder auf. Über die Veranlassung und den Veranlasser

weiss ich keinen Bescheid. Eine Modifikation eines alten
Brauches liegt vor, wenn in Blomberg (Lippe) die Martinifeuer
seit 1814 auf den 18. Oktober, den Tag der Völkerschlacht bei
Leipzig verlegt wurden. Der Gideo-Umzug im Kanton Appenzell

(Herisau) stellte früher das Fastnacht-Begraben dar, im
20. Jahrhundert ist er zu einer Zeitsatire geworden. Ganz ähnlich
die fortwährenden Modifikationen der Fastnacht in Basel2).

Hatte man die bisherigen Erscheinungen des Volksgutes
mehr oder weniger zum primitiven Gemeinschaftsgut
oder seinen Ausläufern rechnen können, so würde das
Folgende, nach Naumann's Anschauungen, eher als gesunkenes
Kulturgut zu betrachten sein.

Einen merkwürdigen Fall von individueller Beeinflussung
der Tracht habe ich vor ca. 20 Jahren im vorarlbergisclien
Montafon erlebt. Die jüngeren Bauernmädchen erschienen
dort Sonntags alle in der Kirche mit einem eigenartigen
Strohhütchen, von dessen rechter Seite eine Seidenbandschleife keck
aufstand. Eine anscheinend ganz moderne Kopfbedeckung.
Eine Erkundigung hat ergeben, dass die Hüte von einem
langjährigen beliebten Montafoner Kurgast namens Alexander
anfangs der 1890er Jahre entworfen und nach seiner Anleitung
hergestellt worden waren. Sie hatten auch, schon einen
volkstümlichen Namen: „Sanderhüetli". Ob sie noch existieren? In
dieser jetzt veralteten Modeform kaum. Möglich, dass sie innerhalb

des Bauernvolkes wieder durch individuelle Agentien modifiziert

worden sind, wie wir das in andern Gegenden beobachten
können3). Wie unverkennbar ist auch der individuelle Einfluss
bei den Fastnachtskostümen, die heute vielfach von namhaften
Künstlern entworfen werden und zuerst auf grossen Maskenbällen

*) New York Herald (Pariser Ausgabe) 7. Jan. 1929. — 2) s. Brockmann-

Jebosch, Schweizer Volksleben II, 130 ff. — 3) s. o. S. 173 die Markgräfler
Schleife und der Unterwaldner Haarpfeil.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXX (1930) 12



178 E. Hoffmann-Krayer

erscheinen. Illustrierte Zeitungen oder Schaufensterausstellungen
sorgen für unwillkürliche Einflüsse auf breitere Massen, und
im nächsten Jahre treten ähnliche Kostüme zu Dutzenden
an billigeren Maskenbällen auf. Sehr oft sind diese
Kostümentwürfe bezeichnenderweise Karrikaturen der herrschenden
Mode, wie die „Incroyables" um die Wende des 18. Jhdts. in
fastnächtlicher Persiflierung massenhaft vorkommen. Man
beachte ferner die grosse Verbreitung der Riesenmasken am
Karneval, die sicherlich auch von einem Kern (Nizza?)
ausgegangen sind.

Ein Beispiel aus der Keramik: In die schöne
Heimberger Bauernkeramik mit ihrer vorwiegend dunkelbraunen
Farbe und ihrem kräftigen, aus dem Hörnchen gegossenen
Dekor kommt plötzlich in den 1840er Jahren ein ganz neuer
Stil: der Grund wird blassgelb, das Dekor kleinlich, mit der
Nadel geritzt. Nachforschungen haben herausgestellt, dass

um diese Zeit ein Hafnerarbeiter namens Nater aus Steckborn

im Kt. Thurgau sich am Heimberg angesiedelt und den

neuen Stil dorthin verpflanzt hat1). Daneben wandeln aber
die älteren Stile weiter oder — mischen sich mit den neuen.
Wäre das Stilgefühl der Heimberger Hafner stärker gewesen,
so hätte der neue Stil sich ihnen assimilieren müssen; aber
der Geschmack war damals bereits unsicher geworden, und
so wirkte das Individuum auf die Tradition, nicht die
Tradition auf das Individuum. Ähnliche individuelle Beeinflussungen,

aber im günstigen Sinne, weist van Gennep bei der
savoyardischen Keramik nach2).

Auch hier aber ist die schöpferische Persönlichkeit nicht
immer eine einzelne, mit Namen bekannte. Als Keller-Leu-
zinger den brasilianischen Madeirastrom hinauffuhr, übten
sich seine indianischen Ruderer in der Kunst, Rosenkranzperlen

zu schnitzen, was aus längst eingegangenen
Jesuitenmissionen stammte "'). In ähnlicher Weise mag der aus dem
Buddhismus kommende Rosenkranz seinen Weg in den
Katholizismus gefunden haben. Dass aber selbst die höchste
Individualkunst ins Volk dringen kann, haben wir vorhin bei
den Madonnen Raffaels gesehen.

Wie oft kann man ferner persönliche Einflüsse beim
Spiel beobachten! Als Studenten verwendeten wir manch-

') Archiv 18, 98. — 2) Revue de Savoie 1912, p. 80. 86. — 3) Zeitschr.
f. Volkskunde 20. 250.



Individuelle Triebkräfte im Volksleben 179

mal das Würfelspiel zum Auslosen („Ausknobeln") der Kon-
sumation. Dabei erfand ich selbst einige Touren und gab
ihnen Namen, unter der Fiktion, ich hätte sie von einem
Studentencorps erlernt. Meine Freunde nahmen diese
erfundenen Touren gutgläubig an. Wäre ich in einem massgebenden

Corps eine massgebende Persönlichkeit gewesen, so hätten
die Touren dort Eingang finden können. Die Corpsbrüder
hätten sie auf Cartellcorps an andern Universitäten übertragen
und die Würfeltouren des Studenten Hoffmann hätten ihre
Runde durch alle Universitäten und schliesslich vielleicht
durch die ganze würfelliederliche Welt und Unterwelt machen
können. Ganz Analoges habe ich beim Kinderspiel oft
beobachtet. Aus meiner Knabenzeit erinnre ich mich an einen
Kameraden, der besonders erfinderisch war im Variieren von
Spielregeln, z. B. beim Steinkugelspiel (Gluckern). Wir gaben
uns diesem Variationstrieb gerne hin und wurden sogar
selbst wieder zu Modifikationen angeregt. Esistunzut
reffend, wenn man die Lethargie des Volkes als all-
gemeingiltigen Grundsatz aufstellt. Auch das Volk
ist für Wandlungen und Neuerungen empfänglich ; nur
richtet sich die Raschìieit ihrer Aufnahme nach der geistigen
Regsamkeit der betreffenden Volksgruppe oder, mit andern
Worten, nach dem Reichtum an leicht perzipierenden Individuen.

Besonders deutlich ist dies naturgemäss in der städtischen

Volkskunde. So sind an der Basler Fastnacht immer
wieder von Einzelnen neue Trommelmärsche erfunden worden,
die z. T. ein kurzes Dasein fristeten, z. T. auch bleibend in
das Repertoire der „Cliquen" aufgenommen wurden.

Aus dem Gebiete der literarischen Volkskunde sei in
erster Linie auf die zahllosen Kunstlieder namhafter Verfasser
hingewiesen, die als Volkslieder, oft endlos variiert und
„zersungen", weiterleben (s. o. S. 170).

Aus älterer Zeit berichtet uns Grimmelshausen in seiner
„Courasche" (S. 91): „Dieser Geschichten halber hat besagter
Fendrich nachgehends ein Lied gemacht, der Scheck
genannt, anfallend: ach was für unaussprechliche Pein, mit
welchem sich in folgender Zeit gantz Teutschland etliche Jahr
geschleppt, da doch niemand wüste, woher es seinen Ursprung
hatte." Das würde man früher als „echtes" Volkslied bezeichnet

haben, weil es von einem „Fänrich" stammte oder besser,
weil man den persönlichen Verfasser nicht mit Namen kannte.

12*



180 E. Hoffmann-Krayer

Aber auch die schweizerischen Lieder „Han amen Ort es
Blüemli gseh" und „Niene geit's so schön u lustig" gelten
als „echte" Volkslieder, weil nur die Gelehrten wissen, dass
sie von G. J. Kuhn und C. Widmer gedichtet sind.

Wie mir der Sänger und Volksliedforscher Hanns in der
Gand mitteilt, werden im Val dAnniviers (Kanton Wallis)
heute noch Märsche und Weisen auf Querpfeifen gespielt.
Unter den Pfeifern ist ein gewisser Balmer besonderer Meister.
Dieser spielt aber die Weisen nicht immer gleich, sondern er
variiert sie oder modifiziert sie, je nachdem ihm, mehr oder
weniger bewusst, ein altes oder neues Motiv, eine Phrase in
den Sinn kommt. Andere Pfeifer ahmen ihn nach, und so
entstehen die zahlreichen Varianten, von denen kaum jemand
sagen kann, welche die ursprüngliche sei.

Iu diesem Reichtum von Spielarten liegt auch der
volkspsychologische Wert der Sagen aus Uri von Josef Müller.

Im bernischen Emmental kursiert heute eine Pestsage,
die in wesentlichen Punkten übereinstimmt mit J. Gotthelfs
Novelle „Die schwarze Spinne" und doch wieder merkliche
Abweichungen zeigt *). Ich war eine Zeitlang schwankend, ob

Gotthelf eine Volkssage künstlerisch gestaltet hat oder ob
die Gotthelf'sehe Novelle ins Volk durchgesickert ist; schliess-
ich liess mich ein sorgfältiger Vergleich mit ähnlichen
Volkssagestoffen für Letzteres entscheiden.

Auch Justinus Kerner erwähnt im „Bilderbuch aus meiner
Knabenzeit"2) eine Anekdote, die von bestimmten Personen

ausgegangen war, und van Gennep nennt zwei Männer als

Erfinder von erotischen Schwänken ').

Lucien Foulet hat in seiner Arbeit über den „Roman
de Renard" mit besonderer Energie die individuellen Agentien
in der literarischen Volkstradition und in der Tiersage im
Speziellen betont. Dort findet sich der bemerkenswerte Satz :

„Peut-être verra-t-on un jour que le «peuple» n'.a rien
inventé, et que derrière chaque invention il y a un individu"4).

Diese individuellen Schöpfungen können verschieden
auftreten: entweder selbstbewusst als eigenste Erfindungen
des Individuums, wobei sie jedoch, wenn dieses nicht sehr
autoritativ ist, Gefahr laufen, von der Masse aus Unwillen
sich beeinflussen zu lassen, abgelehnt zu werden; oder als

') Archiv 25. 51; Schweizer Volkskunde 19, 13. — 2) Werke (Hesse).
4, 94. — 3) Religions etc. 3, 193. — 4) Referat in Nieuwe Taalgids 10, 240.



Individuelle Triebkräfte im Volksleben 181

angebliche Übernahme von anderer Seite, vielleicht
von Einem aus der Masse selbst, um die Neuerung für die
Masse mundgerechter zu machen *). Das mag auch der Grund
sein, weshalb in alten Dichtungen so oft auf fingierte Quellen
hingewiesen wird.

Über den Einfluss des Individuellen auf das „Volk" lässt
sich zusammenfassend sagen: In zahlreichen Fällen ist das

Eindringen einer persönlich individuellen Schöpfung in breitere
Volksschichten nachgewiesen. Diese Aufnahme kann in
verschiedenen Graden geschehen : entweder in völliggleicherGestalt
wie die Originalschöpfung oder, was häufiger ist, in modifizierter
Gestalt. Diese Modifikation kann in einer Anpassung an den
Geschmack der Unterschicht bestehen, oder in einer Mischung mit
anderm, bereits vorhandenem Volksgut. Jede Modifikation aber
ist das Ergebnis eines individuellen Agens. Hier ist die
Assimilation der individuenarmen Massen an die prominenten
Individuen besonders deutlich. Aber nicht nur beim Herabsinken

höheren Kulturgutes in die niederen Schichten spielt
sich dieser Prozess ab, sondern auch innerhalb der sog.
„Oberschicht" und innerhalb der sog. „Unterschicht". Hier
begreiflicherweise darum nicht so deutlich, weil die Individuen

weniger bekannt sind. Wir haben aber gesehen, dass
selbst innerhalb der primitiven Gemeinschaft es Individuen
sind, denen sich noch Schwächere angleichen. Es soll damit
nicht geleugnet werden, dass, je niedriger die Kulturstufe
steht, je häufiger die gleichzeitige oder selbständige
Entstehung bei verschiedenen Individuen (Polygenese)
vorkommt.

Wenn nun alle Kulturerscheinungen auf fortwährend
fluktuierenden Wechselwirkungen zwischen Individuum und
Masse besteht, wo bleibt dann aber das eigentliche „Volksgut"

als ruhender Pol in der Erscheinungen Flucht? Hier
möchte ich die Antwort erteilen, die John Meier schon längst
als Definition des Volksliedes gegeben hat: Volksgut ist
alles, was „volksläufig" geworden, d.h. in breite Schichten
eingedrungen und von ihnen angeeignet worden ist, ob es
dieses Gut nun bewusst oder unbewusst übernommen hat.
Das Wesentliche ist, dass dieses Gut im Volke lebt und in
ihm Betätigung findet.

') Auf diesen Punkt hat namentlich Prof. Adam Fischer aus Lemberg
in der Diskussion hingewiesen.



182 E. Hoffmann-Krayer

Die Volkskunde hat bis jetzt überwiegend die Erscheinungen

an sich betrachtet, wie auch die Sprachwissenschaft
und besonders die Etymologie allzulange die sprachlichen
Gebilde ohne Rücksicht auf ihre Kulturgeschichte blindlings
unter starre Gesetze gebeugt hat. Die Aufgabe der
Volkskunde ist es aber, auch den Triebkräften nachzugehen, die

zur Entstehung und Umwandlung der Volksbetätigungen
geführt haben, also diese nicht a priori, sondern als geschichtlich

gewordene zu beurteilen. Dann wird man verlernen, die
Produktionsfähigkeit des Volkes zu überschätzen. In diesem
Sinne war mein Anspruch gemeint: „Das Volk produziert
nicht, es reproduziert", „Volk" als undenkend sich angleichende
Menschengruppen („assoziative Denkweise" nach Mogk). Dabei

darf aber nie die Tatsache aus den Augen verloren werden,
dass auch die untern, nach Naumann „individualismuslosen"
Schichten Individuen enthalten, die das „Volk" nach sich ziehen.

In diesen Wechselwirkungen ist das Konstante allein die
Massenangleichung. Ist aber jede Massenangleichung Gegenstand

der Volkskunde? Dann müsste es auch die städtische
Kleidermode sein. Die Vorgänge innerhalb des Bereiches der
modernen Zivilisation sind nur insofern Gegenstand der
Volkskunde, als sie entweder selbst auf alten Überlieferungen
beruhen, wie z. B. städtische Hochzeitsbräuche, Bräuche an
Fürstenhöfen u. a., oder tiefgehende Spuren in breiten
Volksschichten hinterlassen haben, z. B. nachgewiesener Einfluss
der städtischen Mode auf die Volkstracht, des Kunstliedes auf
das Volkslied u. a.

Im Hinblick auf die Vielgestaltigkeit der Subjekte,
Objekte und Vorgänge des Volkstums wird die Definition von
„Volkskunde" immer schwieriger, wie auch der Begriff
„Volk" sich nie scharf wird umgrenzen lassen.

Wir haben oben an Beispielen (vgl. die Confetti) gesehen,
wie schwer, ja in vielen Fällen unmöglich es ist, primitives
Gemeinschaftsgut von gesunkenem Kulturgut zu unterscheiden,
weil dieses ja seinerseits wieder aus dem Primitiven
emporgestiegen sein kann :

Vom Himmel kommt es,
Zum Himmel steigt es

Und wieder nieder
Zur Erde muss es :

Ewig wechselnd.


	Individuelle Triebkräfte im Volksleben

