
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 30 (1930-1931)

Artikel: Die magische Flucht und das Wettverwandeln

Autor: His, Marie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-112849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-112849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


107

Die magische Flucht und das Wettverwandeln.

Von Marie His, Basel.

Wilhelm Wundt sagt an einer Stelle seiner Völkerpsychologie1),

dass sich aus dem naturmythologischen Märchen das
Zaubermärchen entwickelt und aus diesem zuletzt das
Scherzmärchen wird. Ich bin den umgekehrten Weg gegangen und
habe ein weitverbreitetes Scherzliedchen rückwärts verfolgt ;

und zwar hat mich interessiert zu ergründen, ob und wie
weit es mit einem ebenfalls weitverbreiteten Zaubermärchen
zusammenhängt und ob es Mittelglieder zwischen beiden gibt.
Ich habe seit Jahren Material dazu gesammelt ; natürlich kann
ich aber hier nicht auf alle Fragen und Probleme eingehen,
die sich dabei ergeben haben.

In irgendeiner Form ist das Märchen allbekannt. Bei
den Brüdern Grimm2) führt es den Titel: „De Gaudeif3) un
sin Meester' : Ein Mann übergibt seinen Sohn, freiwillig oder
unfreiwillig, einem Hexenmeister (manchmal auch dem Teufel)
als Diener oder Lehrling. Nach Jahresfrist, als er ihn abholen
will, muss er ihn unter verschiedenen gleichen Tieren oder
Gegenständen herausfinden, was ihm gewöhnlich mit Hilfe
des Sohnes, der ihm ein Zeichen gegeben hat, gelingt. Der
Vater lässt ihn dort. Der Sohn lernt indessen heimlich zaubern ;

in einer arabischen Fassung4) ist ihm das Lesen der Zauberbücher

durch Anrufung Gottes und Mahomets gelungen. Wir
werden später noch auf diese Variante zurückkommen. Nachdem

der Junge das Hexen gelernt hat, entflieht er oder kehrt
sonst zu seinem Vater zurück. Dort angelangt, verwandelt
er sich in ein Pferd, einen Hund (in der türkischen Geschichte
der 40 Veziere5) sogar in ein Bad, von dem seine Mutter
den Schlüssel nicht hergeben darf) und lässt sich vom Vater
verkaufen, verbietet ihm aber, den Zaum oder das Halsband
mit herzugeben. Solange diese Vorsichtsmassregel beobachtet
wird, kann sich der Verzauberte immer wieder zurückver-

>) Mythus und Religion 2,97. — -) No. 68. — 3) Gaudeif heisst „Der flinke
Dieb". —4) 1001 Tag, MorgenländischeErzählungen aus d. Persischen, Türkischen
und Arabischen übersetzt von F. St. v. d. Hagen, Prenzlau 1828, Bd. 7—8. —
5) Übersetzt von Behrnauer, S. 195, 18. Nacht.



108 Marie His

wandeln. Der Meister sucht natürlich den Schüler in seine
Gewalt zu bekommen und bringt den Vater dazu, aus
Nachlässigkeit oder Geldgier das verbotene Stück herzugeben. Auf
irgendeine Weise, z. B. durch Mitleid einer Magd, wird der

Lehrling dasselbe jedoch los und entflieht in Vogelgestalt,
verfolgt von seinem ebenfalls verwandelten Feind. Er flüchtet
zu einer Königstochter, gibt sich ihr zu erkennen und bittet
sie um ihren Schutz; und nun folgt eine mehr oder weniger
lange Reihe von Wettverwandlungen, die mit dem Siege des

Lehrlings enden ; z. B. beisst er als Fuchs dem in einen Hahn
verwandelten Meister den Kopf ab.

Ausser in dieser Märchengruppe kommt nun das
Wettverwandeln in einem Volksliede vor, das u. a. von dem pro-
venzalischen Dichter Mistral in seine Dichtung Mirèio
aufgenommen worden ist als „Chanson de Magali" : 0 Magali,
ma tant' amado ; nach ihm von Gounod in der Oper Mireille
sehr hübsch als Duett komponiert. Es ist die sogenannte
Chanson des Métamorphoses oder des Transformations. Das
Lied ist besonders bei romanischen und slavischen Völkern
weit verbreitet ; im Deutschen kenne ich nur zwei Varianten,
von denen die eine aus Mähren, aus dem Kuhländchen1),
stammt, die andere aus Masuren2), also wohl beide slavisch
beeinflusst sein können :

I.
War' ich ein Kälbchen,
Weidet ich auf der Wiesen.

„Bissen dich die Fliegen,
Würdest heim bald müssen."

War' ich ein Fischelein,
Schwämme ich auf den Teichen.

„War' ich eine Ente,
Dich wollt' ich bald erschleichen."

War' ich ein Mäuselein,
Kroch' ich ins Löchelein.

„War' ich eine Katze,
Dich wollt' ich bald erhaschen."

War' ich ein Vögelein,
Ich wollt' dir bald fortfliegen.

„Hätte ich eine Flinte,
Wollt' ich gar bald dich kriegen."

Das Original ist Dialekt.
') Erk-Böhme, Deutscher Liederhort III, No. 1083. — -) H. Schumann,

Uiitermasureii.



Die magische Flucht und das Wettverwandeln 109

II.
Schönes Mädchen, ich liebe dich,
Bleib bei mir, erhöre mich

„Als goldene Ente entflieg ich dir
Und such ein Nest im Walde mir."

Ich folg' dir als goldener Entrich bald
Zum fernen Nest im düstern Wald.

„Ich fahre als Fisch in den See hinein,
Ich kann ja nimmer die Deine sein."

In einen Fischer verwandle ich mich,
Mit Netzen und Angeln fang ich dich.

„Ich springe als Hase im schnellen Lauf
Das Tal hinab, den Berg hinauf."

Ich folg' als Windhund hinterdrein,
Denn mein, o Mädchen, musst du doch sein.

Von dem Lied in seiner eigentlichen Gestalt kenne ich
in der Schweiz eine romanische Form in A. v. Flugi's Engadiner

Volksliedern1).

Chi me ais que famailg
Chi s'leiva usché manvailg
Cum la staila dal sulailg
Chi me ho '1 par marusa

L'ho zuond üna bella matta
Mada seis bap ella arto
Bain üna pitschna dota:
Sulit tin èr chi sösas ho portò.

0 bella matta, voust am der
Una bella rosa da tien êr?
..0 madinà, cha nu farò
Cha mieu bap m'ho scumando.

Nu voust tu ma marusa gnir? —
„Aunt quella eu dvantar
In ün graunet am vœlg convertir
Ed in la terra am vœlg zupêr."

Scha tu voust gnir ün bel graunet
Ed in la terra at voust zupêr,
Vœlg eau gnir ün utsclieet
Ed our dalla terra at vœlg picler.

„Un utscheet scha tu voust gnir
Ed our dalla terra am voust picler
Vœ' m' convertir in chiamuotschet
Ed in la cripla am vœlg ris'çher."

Wer mag auch jener Bursche sein,
der so früh mit dem Gestirn der
Sonne aufsteht? Wer ist wohl sein

Liebchen?

Er besitzt ein gar hübsches Mädchen,
aber von ihrem Vater hat sie geerbt
wohl eine gar kleine Mitgift: einzig
einen Acker, der Rosen trug.

0 schönes Mädchen, willst du mir geben
eine schöne Rose von deinem Feld?
„Nimmer werde ich es tun, weil es

mein Vater mir verboten hat."

Willst du nicht mein Liebchen werden?

„Eher als das werden, würde ich mich
in ein Körnchen verwandeln und mich
in der Erde verbergen."

Willst du ein schönes Körnchen werden
und dich in der Erde verbergen, will
ich ein Vöglein werden und Dich aus

der Erde heraus picken.

„Wenn du ein Vöglein werden, und
mich aus der Erde picken willst, will
ich mich in ein Gemslein verwandeln
und mich auf die Felsen wagen."

]) A. v. Flugi,
No. 12, S. 82.

Die Volkslieder des Engadins. Strassburg 1893.



110 Marie His

Füssast tu ün chiamuotsehet
Per in la cripla at ris'çher
Vœlg esser eu ün chatschedret
Ed our dalla sassa at vœlg claper.

„In chatschedret t'voust convertir
Ed our d'la sassa am voust claper
Schi vœlg eu gnir üna bella rosa
Ed in la piazza am vœlg plazzer."

Scha tu füssast (ina rosa
Ed in la piazza at voust plazzer
Un cumpredar vœlg eu gnir
Gio dalla piazza t'acquistar.

„Sen cumpredar voust tu gnir
Gio dalla piazza am voust cumprer,
Vœlg in aunglet am convertir
Ed aint in tschêl am vœlg retrer."

In ün aunglet t'voust cunvertir,
Ed aint in tschêl voust at plazzer,
Schi vœlg ün otr'aunglet eu gnir
Et svess in tschêl at vce'braiicler.

Wärst du ein Gemslein um dich in
die Felsen zu wagen, will ich ein

Jägerlein sein und dich aus dem
Gestein abfangen.

„Wenn du dich in ein Jägerlein
verwandelst und mich aus dem Gestein

abfangen willst, so will ich eine schöne

Rose werden und mich auf dem Dorfplatz

aufstellen."

Wenn du eine Rose wirst und dich
auf dem Platz aufstellst, will ich ein

Käufer werden und dich vom Platz

weg erwerben.

„Als Käufer willst du also kommen
und mich vom Platz weg kaufen — so

will ich mich in ein Engelein verwandeln
und in den Himmel zurückgehen."

Willst du dich in ein Engelein
verwandeln und dich im Himmel niederlassen

— so will ich ein anderes

Engelein werden und will dich selbst

im Himmel umarmen.

Je nach dem lässt sich das Mädchen durch des Verehrers
treue Liebe rühren oder weist ihn mit einem Scherzwort ab:

Mignonne, ma mignonne, mon cœur joli
Je t' donn'rai cinq cent livres de mon argent
Si tu y veux m'y rendre le cœur content.

„Je n' veux pas cinq cent livres de ton argent
Je veux m'y rendre sœure dans un couvent
Enfin de moi tu n'auras pas d'agrément."

Si tu t'y rendais sœure dans un couvent
Je m'y rendrais prêcheur pour t'y prêcher,
Je prêcherais la sœure par amitié.
„Si tu t'y rends prêcheur pour m'y prêcher
Je me renderai carpe dedans l'étang
Enfin de moi tu n'auras pas d'agrément."

Si tu te rendais carpe dedans l'étang
Je me rendrais pêcheur pour t'y pêcher,
Je pécherais la carpe par amitié.

„Si tu t'y rends pêcheur pour m'y pêcher,
Je m' rendrai rate dans un grenier
Enfin de moi tu n'auras pas d'agrément."

Si tu t'y rendais rate dans un grenier
Je m'y renderais chat pour t'y rater
Je raterais la rate par amitié.



Die magische Flucht und das Wettverwandeln 111

„Si tu t'y rendais chat pour m'y rater
Je me rendrais étoile au firmament
Enfin de moi tu n'auras pas d'agrément."

Si tu t'y rends étoile au firmament
Je me rendrais brouillard pour t'y brouiller,
Je brouillerais l'étoile par amitié.
„Si tu t'y rends brouillard pour m'y brouiller
Je me rendrai St-Pierre dans l'Paradis
Je n'ouvrirai la porte qu'à mes amis!"1)

In andern französischen Versionen schliesst das Mädchen :

„Si tu te rends en forme d'un nuyable blanc
Prends-moi par ma main blanche, gentil galant
Puisque tu veux me suivre au firmament."

oder, wie bei dem Magali-Lied, sagt der Liebhaber, nachdem
das Mädchen gedroht hat:

„Je me ferai la morte
Et puis on m'enterrera:"

Je me ferai la terre
Et je t'aurai!

Ich kann nicht alle die französischen, italienischen und
spanischen Varianten aufzählen; dagegen möchte ich unter
den slavischen eins heraus greifen, das eigene Züge aufweist.
Es ist serbisch, und ich verdanke es, wie überhaupt viel Hilfe
und Rat bei der Arbeit, dem verstorbenen Professor der
slavischen Sprachen, August Leskien in Leipzig.2)

Ei du Mädchen, meine Seele,

Willst du wohl mein Liebchen sein?

„Sei kein Tor, o junger Knabe,
Nimmer, nimmer kann das sein!

Würd ein goldner Becher lieber
Als auf Erden jemals dein."

Dann, o Mädchen, würd ich Schänke
Und du würdest dennoch mein!
„Sei kein Tor, o junger Knabe,
Nimmer, nimmer kann dies sein;
Würd' ein goldnes Schälchen lieber
Als auf Erden jemals deinl"

Dann, o Mädchen, schenkt' ich Kaffee
Und du würdest dennoch mein!
„Sei kein Tor, o junger Knabe,
Nimmer, nimmer kann dies sein!
Ins Gefilde ging' ich lieber
Würd' ein flüchtig Lerchlein lieber
Als auf Erden jemals dein!"

') Tiersot, Chansons populaires des provinces de France I, S. 9. —
2) S. Kapper, Gesänge der Serben II, S. 208.



112 Marie His

Dann, o Mädchen, würd' ich Jäger
Und du würdest dennoch mein!
„Sei kein Tor, o junger Knabe,
Nimmer, nimmer kann dies sein

In die Meerflut ging' ich lieber,
Würd' ein weisses Fischlein lieber,
Als auf Erden jemals dein."

Dann, o Mädchen, würd' ich Fischer,
Und du, Mädchen, dennoch mein.
Ob du also, ob du anders,
Bist ja mein, wohin du wanderst;
Ob du hier hin, ob du dort,
Bist ja mein an jedem Ort.

Eine andere Übersetzung bei Talvj, Volkslieder der
Serben III, S. 100, lautet folgendermassen:

1. 0 du Mädchen, meine Seele,

Willst du wohl mein Liebchen sein?

„Sprich nicht töricht, junger Knabe,
Nichts davon kann ja geschehen,
Lieber wollt' ich in der Schenke

Mich in goldnen Krug verwandeln
Lieber als dein Liebchen sein."

— Und ich bin der junge Schenkwirt,
Und so bist du dennoch mein

2. „Sprich nicht töricht, junger Knabe,
Nichts davon kann ja geschehen,
Lieber sollt' im Kaffeehause
In'ne Schal' ich mich verwandeln
Lieber als dein Liebchen sein!"
— Und ich bin der Kaffeesieder
Und so bist du dennoch mein!

3. „Sprich nicht töricht, junger Knabe,
Nichts davon kann ja geschehen,
Lieber sollt' ich auf dem Felde
In'ne Wachtel mich verwandeln
Lieber als dein Liebchen sein!"
— Und ich bin der rüst'ge Jäger
Und so bist du dennoch mein!

4. Sprich nicht töricht, junger Knabe,
Nichts davon kann ja geschehen,
Lieber wollt' ich tief im Meere
Mich in einen Fisch verwandeln
Lieber als dein Liebchen sein!"
— Und ich bin ein feines Netzlein
Und so bist du dennoch mein!



Die magische Flucht und das Wettverwandeln 113

Seis auf dies' auf anderm Wege
Bist die Meine allerwege
Sei es hier oder sei es dorten,
Bist die Meine aller Orten

Mich interessiert nur, wie gesagt, die Frage, ob Lied und
Märchen zusammen hängen und sich auf einen gemeinsamen
Ursprung zurückführen lassen. In diesem Fall müsste es

Mittelglieder zwischen beiden geben; ich habe lange nach solchen

gesucht und auch einige gefunden. Bei dem Märchen sind
die Streitenden ein Meister und sein Schüler, also zwei
Männer; es ist ihnen bitter ernst dabei; bei dem Lied sind
es ein Jüngling und ein Mädchen und es ist ein Liebesscherz ;

sie verwandeln sich nicht wirklich.

In dem finnischen Kalewala streiten sich der Schmied
Ilmarinen und die von ihm geraubte Nordlandstochter nicht
im Scherz, sondern im bittern Ernst, aber genau mit den
Worten unseres Liedes *) :

„Willst du mich nicht gehen lassen,
Werd' ich mich zum Fisch verwandeln,
Zu dem Schnäpel in der Tiefe."
Selbst der Schmieder Jlmarinen
Redet Worte solcher Weise:

„Wirst auch so mir nicht entkommen,
Werd' als Hecht dir dorthin folgen."

„Wirst du mich nicht gehen lassen,
Werd ich zu dem Walde gehen
Als ein Hermelin im Felsen,"
Selbst der Schmieder Jlmarinen
Redet Worte solcher Weise:

„Wirst auch so mir nicht entkommen,
Werde dir als Otter folgen."

„Wirst du mich nicht gehen lassen,
Werd' als Lerch' ich zwitschernd fliegen,
Mich in dem Gewölk verbergen."
Selbst der Schmieder Jlmarinen
Redet Worte solcher Weise:
„Wirst auch so mir nicht entkommen,
Werde dir als Adler folgen."

') Kalewala das Nationalepos der Finnen. Nach der 2. Ausgabe ins
Deutsche übertragen von Anton Schieener. München 1914, Rune 38.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXX (1930) 8



114 Marie His

Später verzaubert Umarmen die Jungfrau in eine Möve,
um sie wegen Untreue zu strafen. In einem finnischen
Volksmärchen: „Die Brautfahrt des Schmiedes Ilmarinen" finden
die Verwandlungen wirklich statt ').

Auch sonst wird im Kalewala wettgezaubert, und zwar
mit Rätselfragen und Zaubergesängen. Wäinämöinen, der
weise Sänger, wird von dem Lappen Joukahainen
herausgefordert2); sie kämpfen mit Rätselfragen, aber Wäinämöinen
singt seinen Gegner immer tiefer in den Sumpf hinein, nachdem

er ihm Pferd, Schlitten, Waffen und Kleider verzaubert
hat, und lässt ihn erst los, als Joukahainen ihm seine Schwester
Aino zum Weibe verspricht.

In 1001 Nacht ist in der Geschichte der drei
Bettelmönche3) (oder, wie es in andern Ausgaben heisst, der drei
Kalender) ein Wertkampf zwischen einem Ifrît (einem Dämon)
und einer zauberkundigen Königstochter erzählt, bei dem es
sich weder um Meister und Schüler, noch um zwei Liebende
handelt; sonst aber sind es die Wettverwandlungen des

Märchens. Der Geist wird ein Löwe, das Mädchen verwandelt
eines ihrer Haare in ein Schwert und spaltet den Löwen,
dessen Kopf wird ein Skorpion, sie eine Schlange usw. Der
Geist verwandelt sich in einen Granatapfel, der zerplatzt und
seine Kerne zerstreut, das Mädchen wird ein Hahn und pickt
sie auf, vergisst aber einen Kern; in diesem ist das Leben
des Ifrìts, so dass er sich noch weiter verwandeln kann. Zuletzt
kämpfen sie als Flammen und gehen beide zugrunde.

Endlich findet sich in der englisch-schottischen Sammlung

bei Child eine schottische Ballade:

The twa Magicians4).
The Lady stands in her bower door Die Lady steht unter ihres Gemaches

As straight as a willow wand, Tür aufrecht wie eine Weidengerte,
The blacksmith stands a little forbye der schwarze Schmied steht ein wenig
Wi' hammer in his hand. abseits mit dem Hammer in der Hand.

„Weel may ye dress ye, Lady fair „Und wenn Ihr Euch noch so schön

Into your robes of red; In feuerrotes Gewand, [kleidet
Before the morn at the same time Bevor morgen um diese Zeit
111 gain your maidenhead." Werde ich Euch besitzen."

') Finnische Märchen, übersetzt von Emmy Schreck, mit Einleitung von
Gustav Meyer. Leipzig 1887. No. 1. — 2) a. a. 0. Rune 3. — 3) 1001

Nacht, übersetzt von Max Hennig. Reklam Ausg. Bd. I, S. 113 ff. —4) Child,
English and Scottish Ballads I, No. 44, S. 399.



Die magische Flucht und das Wettverwandeln 115

— »Awa', awa', ye coal black smith,
Would ye do me the wrang
To think to gain my maidenhead
That i hae kept sae lang?"

Then she has hadden up her hand
And she swore by the mold:
„I wudna be a blacksmith's wife
For the full of a chest of gold!

I had rather I were dead and gone
And my body laid in grave,
Ere a rusty stock of a coal black smith

My maidenhead should have!"

But he has hadden up his hand
And he sware by the mass:
„111 cause ye be my light leman
For the hauf of that and less."

„0 bide, lady, bide",
And aye he bade her bide,
„The rusty smith your leman shall be

For all your mucide pride."

Then she became a turtle dow,
To fly up in the air,
Then he became another dow
And they flew side by side.

„0 bide, lady, bide" etc.

She turn'd hersell into an eel,
To swim into yon burn,
And he became a speckled trout,
To gie the eel a turn.

„0 bide, lady, bide" etc.

Then she became a duck, a duck,
To puddle in a peel.
And he became a rose-kaimed drake
To gie the duck a drell.

„0 bide, lady, bide", etc.

She turn'd hersell into a hare,
To rin upon yon hill,
And he became a gude greyhound,
And boldly he did fill.

„0 bide, lady, bide" etc.

Then she became a gay grey mare
And stood in yonder stack,
And he became a gilt saddle

And sat upon her back.

„Weg, weg, du kohlschwarzer Schmied,
Willst du mir das Unrecht tun,
Zu erwerben meine Jungfrauschaft,
Die ich behielt so lang?"

Dann hat sie aufgehoben die Hand
Und geschworen einen schweren Eid :

„Ich möchte nicht sein eines Schmiedes

Für eine volle Kiste Gold! [Weib

Viel lieber wäre ich tot
Und mein Leib gelegt ins Grab,
Ehe ein rostiger Kerl von kohl¬

schwarzem Schmied
Meine Jungfernschaft haben sollte."

Und er hat gehalten auf die Hand
Und geschworen bei der Messe :

„Ich werde dich zwingen,meine Buhle zu
Für die Hälfte und noch weniger." [sein

„0 bleibe, Dame, bleibe",
Und immer hiess er sie bleiben,
„Der rostige Schmied Euer Buhle soll

Trotz all Euerm grossen Stolz." [sein,

Darauf wurde sie eine Turteltaube,
Zu fliegen in der Luft;
Darauf wurde er eine zweite Taube,
Und sie flogen Seite an Seite.

„0 bleibe, Dame, bleibe" etc.

Sie verwandelte sich in einen Aal,
Zu schwimmen in jenem Bach;
Und er ward eine gefleckte Forelle,
Dem Aal zu schwimmen nach.

„0 bleibe, Dame, bleibe" etc.

Dann ward sie eine Ente,
Zu schwimmen in einem Teich;
Und er ward ein rötlicher Enterich,
Der Ente nachzufolgen.

„0 bleibe, Dame, bleibe" etc.

Sie wandelte sich in einen Hasen,
Zu rennen auf jenem Hügel ;

Und er ward ein guter Jagdhund,
Und tapfer er verfolgte.

„0 bleibe, Dame, bleibe" etc.

Drauf wurde sie ein munteres Grauross

Und stand in jenem Stall;
Und er ward ein vergoldeter Sattel
Und sass auf ihrem Rücken.

8*



116 Marie His

Was she wae, he held her sae,
And still he bade her bide,
The rusty smith her leman was
For all her muckle pride.

Then she became a het girdle
And he became a cake,
And a' the ways she turn'd hersell
The blacksmith was her make.

Was she wae etc.

She turn'd hersell into a ship,
To sail out ower the flood,
He ca'ed a nail iuto her tail
And syne the ship she stood.

Was she wae etc.

Then she became a silken plaid
And stretch'd upon a hed,
And he became a green covering
And gain'd her maidenhead.

Was she wae, he held her sae,
And still he bade her bide,
The rusty smith her leman was

For all her muckle pride.

Weh war ihr, er hielt sie so,

Und immer hiess er sie warten;
Der rostige Schmied ihr Buhle war,
Trotz all ihrem grossen Stolz.

Drauf ward sie ein heisses Kuchenblech
Und er ward ein Kuchen;
Und wie sie sich auch drehen mochte,
Der Schmied war ihr gewachsen.

Weh war ihr, weh etc.

Sie wandelte sich in ein Schiff,
Zu segeln über die Flut;
Er schlug einen Nagel in ihr Ende
Und das Schiff stand still.

Weh war ihr, weh etc.

Drauf wurde sie ein seidenes Plaid
Und war gebreitet über ein Bett,
Und er ward eine grüne Decke
Und gewann ihre Jungfrauschaft.

Weh war ihr, er hielt sie so,
Und immer hiess er sie bleiben;
Der rostige Schmied ihr Buhle war,
Trotz all ihrem grossen Stolz.

Damit schliesst das Lied. Der Unterschied mit den
andern Liedern ist, dass hier, wie im Kalewala, es Ernst und
nicht Scherz ist; die Dame will dem Schmied wirklich
entfliehen; und dass, wie in 1001 Nacht, die Verwandlungen
wirklich geschehen. Damit knüpft das Lied an das Märchen
an. Bei Bolte-Polivka1) wird dies allerdings verneint, und
unser Lied, von dem Child übrigens noch eine ungedruckte
rumänische Version angibt, die ich nachher noch besonders
besprechen will, in die Gruppe der „unmöglichen Dinge"
verwiesen, z.B.:

Mädele, willst du mit mir gehn
Und willst bei mir bleiben,
Musst du mir die wilden Schwein
In den Wald 'naustreiben.

Soll ich dir die wilden Schwein
In den Wald 'naustreiben,
Musst du mir den ganzen Wald
Mit einer Sichel schneiden.

Anmerkungen zu Grimm's Märchen Bd. II, No. 68, S. 60 ff.



Die magische Flucht und das Wettverwandeln 117

Soll ich dir den ganzen Wald
Mit einer Sichel schneiden,
Musst du mir die Sternlein zählen,
Die am Himmel weilen *).

Natürlich gehören alle diese Lieder unter die scherzhaften

Wettstreite, wie auch das Lied vom Wasser und vom Wein
und ähnliches. Ich glaube aber doch, dass Child recht hat,
wenn er das Metamorphosenlied und das Wettzaubermärchen
miteinander in Verbindung bringt. Bei der oben erwähnten
rumänischen Gruppe2) sagt das Mädchen, dass es sich in ein
Brot verwandeln will, um sich vor der Mutter des Liebhabers,
die eine Hexe ist, in der Asche zu verbergen. Er will eine
Schaufel werden und sie herausschaufeln. Sie will ein Rohr
werden und sich im Sumpf verstecken, er daraus eine Flöte
schneiden und sie an die Lippen bringen. Sie will ein Heiligenbild

werden und sich in der Kirche verstecken, er ein Diakonus
und das Bild küssen. In einer zweiten, ungedruckten Version
finden die Verwandlungen wirklich statt. Hier kommt nun
ein neues Motiv hinzu, das Verbergen vor einem Dritten, und
das führt uns nun wieder auf einen neuen Verwandlungsmärchentypus,

den der „magischen Flucht". Wir werden
nachher noch einmal darauf zurückkommen.

Es kommt öfters vor, dass derselbe oder ein ähnlicher
Stoff bei dem einen Volk als Märchen und bei dem andern
als Lied sich findet, so die Geschichte von der toten Mutter,
die nachts wieder zu ihrem Kind kommt, im Deutschen in
dem Märchen vom Brüderchen und Schwesterchen und in
andern Geschichten von der untergeschobenen Braut; im
Französischen und Dänischen als Ballade.

Unser Thema kommt nun, wie gesagt, als Lied im
Deutschen fast gar nicht vor, dagegen unzählige Male als

Märchen; bei den romanischen Völkern ist das Lied das

häufigere ; bei den Slaven finden sich beide Formen gleich oft.
Was nun das Motiv der Flucht vor dem Zauberer

betrifft, so finden sich im Märchen verschiedene Gruppen:
Erstens das eigentliche Wettzaubermärchen, wie wir es

oben erzählt haben. Es ist aber manchmal mit einer der
anderen Fassungen verbunden, so mit der „magischen Flucht"
in dem norwegischen: „Bauer Wetterbart"3), oder mit dem

„Blendwerk" in einem Negermärchen Sikulume.

') Erk-Böhme III, No. 1090 ff. — 2) Schuller, Rumänische Volkslieder
S. 47 (nach Child). — 3) Asbjöknsen, Norw. Märchen.



118 Marie His

In der zweiten Gruppe der „magischen Flucht" entflieht
ein Jüngling aus der Gewalt des Zauberers zusammen mit
einem Mädchen, gewöhnlich der Tochter oder Gefangenen
des Zauberers. Hier ist dann meist sie die Zauberkundige.
Manchmal ist auch ein Zauberpferd der Retter. Als sie
verfolgt werden, verwandeln sie sich, so dass sie vom Verfolger
und seinen Abgesandten nicht erkannt werden ; z. B. Rosenstock

und Rose, Garten und Gärtner. Kirche und Pfarrer,
See und Ente. Entweder erreichen die Fliehenden die Grenze

von des Zauberers oder der Hexe Gebiet und sind gerettet,
oder der Verfolger ertrinkt im See oder platzt beim Versuch
ihn auszutrinken; manchmal verliert er auch die Geduld. Der
Typus dieses Märchens ist bei Grimm „Fundevogel" 1). Sehr
oft ist es mit dem Motiv von der vergessenen Braut verbunden.

Eine andere Form der „magischen Flucht" ist noch
weiter verbreitet. Bei dieser verwandeln sich die Fliehenden
nicht selbst, sondern sie schaffen Hindernisse für den Verfolger
durch das Zurückwerfen von Gegenständen; z. B. wird ein
Spiegel ein See, ein Kamm ein Wald, ein Schleifstein ein
Berg. Diese Variante, die Andrew Lang2) „a far travelled
tale" nennt, ist eins der verbreitetsten Märchen und findet
sich bei primitiven und halbprimitiven Völkern in Nord- und
Südamerika, in Asien und Australien. Es ist mir aufgefallen,
bei wievielen Völkern einer der zurückgeworfenen Gegenstände
ein Kamm ist, selbst bei nordamerikanischen Indianern, Sa-

moanern und andern unzivilisierten Völkern. W. Wundt, mit
dem ich darüber sprach, sagte mir, es sei wahrscheinlich ein
Schmuckkamm gemeint, der zugleich ein Amulett sein könne.

Als symbolische Handlung zur Abwehr böser Geister
und abgeschiedener Seelen ist das Wegwerfen von
Gegenständen im Nordosten Asiens noch heute gebräuchlich3).

In Samoa ist das Märchen zu einem Lied geworden ;

Sidli flieht mit der Tochter eines von ihm im Gesänge
überwundenen Dämons und rettet sich durch Auswerfen von
Kamm, Erde und Wasser.

') Grimm 4, cf. M. No. 51. — 2) A. Lang, Custom and Myth S. 87, London
1893. — 3) Naumann, Primitive Gemeinschaftskultur S. 26; Bogoras (Am.
Anthropologist, No. 14, 1902, S. 626. W.Bogoras: the folklore of North-Eastern Asia
as compared with North-Western America) h.it gezeigt, wie bei den Tschuktschen
noch heute ein Totenritus in Übung ist, der offensichtlich mit dem Märchen von
der magischen Flucht im Zusammenhang steht.



Die magische Flucht und das Wettverwandeln 119

Dass die FluchtJasons mit Medea, wo das Aufhalten des

Verfolgers nicht mehr durch Verwandlung, sondern realistisch
durch Zerstückelung seines Knaben Absyrtos geschieht, auch
hierher gehört, ist wahrscheinlich; denn die Vorgeschichte
weist auch Züge des Märchens auf. Jason vollendet die ihm
gestellten unmöglichen Aufgaben mit Hilfe der Tochter des

Feindes und entflieht dann mit ihr1).
In nordischen und keltischen Sagen, auch in

Negermärchen, kommt wieder eine andere Variante vor : das Blendwerk

(keltisch glamour) ; hier geschehen die Verwandlungen
nicht wirklich, sondern der Verfolger wird verblendet, so dass

er sie zu sehen meint2).
Eine indische Form des Wettzauberns besteht darin, dass

der Held von einem Gott (Mahadeo) eine Formel (Muntr)
gelernt hat, mittels deren es ihm möglich ist, seinen Körper
zu verlassen und in einen andern einzugehen, wie bei uns
die Hexen3). Sein Feind hat ihn belauscht und das Kunststück

ebenfalls gelernt, aber nicht zugleich das Mittel
bekommen, um den verlassenen Leib unverwest zu erhalten.
Als nun der Held (Vicram Maharajah) seinen Körper verlässt,
um in denjenigen eines toten Papageis zu fahren und als

Vogel in der Welt herumzufliegen, nimmt der Feind indessen

von seiner Gestalt Besitz, kann aber nicht mehr zurück, weil
sein eigener Leib indessen in Verwesung übergegangen ist.

König Vicram muss nun so lange Papagei bleiben, bis es ihm
gelingt, den Usurpator durch eine List zu vertreiben.

Hier sind es keine eigentlichen Verwandlungen; es muss
ein von seiner Seele verlassener, aber noch intakter Körper
sein, in welchen die Seele „hineinfahren" kann ; daher kann
der falsche König nicht wieder zurück.

Im Tuti-Nameh, dem persisch-türkischen Papageienbuch,
findet sich eine ähnliche Geschichte, die des Kaisers von
China. Durch die Kraft eines wunderbaren Gottesnamens
kann der Kaiser in jeden beliebigen Körper übergehen, ein
Vezierssohn hat ihn dabei belauscht. Der Kaiser schiesst auf
der Jagd eine Antilope und versucht an ihr seine Kunst ; der
Vezierssohn ergreift Besitz von seinem Leib und sucht sich
seinen Frauen zu nähern, die aber misstrauisch sind. Der

') K. Meuli, Odyssee u. Argonautika (1921), S. 5. — 2) Eyrbyggia Saga,
ed. Hugo Gering, 1897, Kap. 20. — 3) Die Irrfahrten des Vicr.im Maharajah:
M. Frere Old Dekkan Days, aus d. Englischen übersetzt von A. Passow, S. 137 ff.



120 Marie His

Kaiser findet einen toten Papageien und fliegt in dessen Körper
ins Schloss. Die List, durch die der Betrüger veranlasst wird,
den Leib des Kaisers zu verlassen, erinnert an unser Märchen
vom gestiefelten Kater1).

Der Granatapfelkern, in dem das Leben des Ifrîts steckt,
und den wir auch wieder im Hirsekorn des Zauberlehrlingsmärchens

finden, bringt uns auf eine der ältesten Gestalten
unserer Märchengruppe, auf das altägyptische Märchen von
den beiden Brüdern2). Es sind sogar mehrere Typen darin
vertreten. Zuerst flieht Bitu oder Bata vor seinem Bruder,
weil er von dessen Frau, die Frau Potiphar gespielt hat,
verleumdet worden ist. Der von ihm angerufene Sonnengott
lässt ein Hindernis entstehen in Gestalt eines Flusses voll
Krokodile. Dann lebt Bitu im Akaziental. Sein Herz steckt in
einer Akazienblüte, und als der Baum gefällt wird, stirbt Bitu.

Dieses Herz oder Leben, das sich ausserhalb befindet,
gehört im Märchen oft einem Zauberer ; es ist manchmal gut
versteckt ; ein Hase hat eine Taube in sich, diese ein Ei, und
in dem Ei ist das Leben, oft auch im Vogel. Gewöhnlich
wurd es nicht durch Wettzaubern vernichtet, sondern durch
hilfreiche Tiere. Aber in dem Märchen von den Tierschwägern,
das u. a. aus Musäus8) bekannt ist, sind die Tiere verzauberte
Menschen und werden auf magische Weise herbeigerufen,
durch Verbrennung oder Reiben eines Haares, einer Feder
und einer Fischschuppe.

Bitu wird durch seinen Bruder, der das Herz findet,
wieder zum Leben erweckt ; er verwandelt sich in einen Apis-
Stier und geht an den Hof des Pharao, wo sich seine
ungetreue Gattin als „Liebling" des Königs befindet. Diese
erkennt ihn und stellt ihm nach; sie verlangt die Leber des

Stieres zu essen. Beim Schlachten fallen zwei Blutstropfen
zu beiden Seiten des Palasttores und werden zu zwei Bäumen.
Die Favoritin verlangt, dass sie gefällt werden und zu Kisten
verarbeitet; ein Span kommt dabei in ihren Mund; dadurch
wird sie schwanger und Bitu als ihr Sohn von neuem geboren.

') Das Papageienbuch (Tuti-Nameh), übersetzt aus dem Türkischen von
Georg Rosen, Leipzig, Brockhaus 1858. Geht auf indische Originale zurück,
dann persisch bearbeitet. 28. Abend. S. auch die 40 Veziere, übersetzt von
Behrnauer, 38. Nacht, und die Reisen der 3 Söhne des Königs von Serendib,
aus dem Italienischen des M. Cristoforo Armeno, Venezia 1557. — 2) A.Wiede¬
mann, Altägyptische Sagen und Märchen. Leipzig 1906, S. 58 ff. — 3) Musäus,
Chionika der drei Schwestern.



Die magische Flucht und das Wettverwandeln 121

In einem indischen Märchen trägt der Seelenbaum eine
Mangofrucht, in der sich ein kleines Mädchen befindet, das
schnell heranwächst und die verfolgte Prinzessin ist1). In
abgeschwächter Form ist das Motiv auch im Märchen von Ein-
äuglein und Zweiäuglein enthalten, wo aus den Eingeweiden
der Ziege der Goldapfelbaum hervorwächst, dessen Früchte
nur Zweiäuglein pflücken kann2).

Auch das Wettzaubern in der ersten Form findet sich
in einem ägyptischen Papyrus. Allerdings ist dieser nicht so
alt wie das Brüdermärchen; er stammt aus dem 1. Jahrhundert
unserer Zeitrechnung, soll aber nach Ansicht einiger Ägypto-
logen auf viel ältere Überlieferungen zurückgehen.

Es ist die Geschichte von dem Prinzen Setna Chamoës
und seinem Sohn Si-Osire8). Dieser Sohn ist auf wunderbare
Weise geboren. Seine Mutter hat geträumt, sie werde eine
Melonenrebe finden und von deren Früchten ihrem Mann zu
essen geben, dann werde sie einen Sohn bekommen. Si-Osire
ist schon als Kind klüger als alle Weisen. Als er 12 Jahre
alt ist, erscheint am Hofe des Pharao ein Nubier, der einen
Brief auf seinem Leib gesiegelt trägt, und verlangt, dass man
ihm den Inhalt desselben sage, ohne das Siegel zu brechen
oder den Brief zu öffnen ; sonst würde die Demütigung der
Ägypter in das Land Äthiopien gebracht werden. Natürlich
grosse Bestürzung am Hofe Pharaos. Setna Chamoës, der
zauberkundige Königssohn, wird gerufen, aber auch er weiss keinen
Rat, dagegen sein 12jähriger Sohn Si-Osire lacht und sagt, er
könne das. Er fängt nun an zu erzählen: „Dies ist was
geschrieben steht in dem Brief: Der König von Äthiopien ging
eines Tages in den Feldern des Landes von Ammon. Er hörte
drei Zauberer sich rühmen. Der erste sagt, er werde seinen
Zauber auf Ägypten werfen und das Volk werde drei Tage und
drei Nächte kein anderes Licht sehen, als das der Öllampe.
Der zweite rühmt sich : ich würde einen Zauber über Ägypten
werfen und den Pharao in das Land Äthiopien gebracht
werden lassen ; ich würde ihn mit fünfhundert Stockschlägen
schlagen lassen und wieder zurückbringen, und alles in sechs
Stunden. Der dritte Zauberer will drei Hungerjahre über

') M. Frere, Old Dekkan Days, übersetzt vou H. Passow. Jena, Coste-
noble. Die kleine Surja Bai, S. 129; s. auch M. Stokes Indian Fairy Tales.
Calcutta 1879 : The Pomegranate King. — 2) Grimm, K. H. M. 139. — 3) Griffith,
Stories of the High Priests of Memphis. London 1900.



122 Marie His

Ägypten kommen lassen. Der König lässt die drei Zauberer
kommen und fragt nach ihren Namen. Der erste ist Horus,
der Sohn der Sau (oder des Nilpferdes); der zweite Horus,
der Sohn der Negerin; der dritte Horus, der Sohn der
Prinzessin. Der König beauftragt Hör, den Sohn der Negerin,
seinen Zauber auszuführen, und dieser tut es, indem er eine

Tragbahre und Träger aus Wachs anfertigt; er liest eine
Schrift über sie, er bläst ihnen Atem ein ; dann schickt er sie
den Pharao holen, prügelt ihn vor dem König durch und
schickt ihn wieder heim." Als Si-Osire diese Dinge erzählt
hat, fragt er den Nubier: Sind das die Worte des Briefes?
und dieser antwortet ihm: „Jedes Wort, das du sagst, ist
wahr." Si-Osire erzählt weiter : „Der Pharao beklagt sich am
Morgen über das, was ihm geschehen ist, und sucht Abhilfe.
Er hat einen Schriftgelehrten („Einen mit der Schriftrolle",
dies ist gleichbedeutend mit zauberkundig; Einer, der die
Zaubersprüche weiss) namens Horus, Sohn des Pa-nesche ;

diesen lässt er kommen. Horus sagt: „Dies sind die Zauber
der Äthiopier" und schützt den Pharao gegen fernere Angriffe
durch Zauberbriefe und Amulette. Dann ruft er den Gott
Thot an, während der Nubier den Ammon angerufen hatte;
durch Tempeltraum erfährt er, was er weiter zu tun habe
und wo er ein Buch der Magie finde, von dem er eine
Abschrift nehmen soll. Dann macht er ebenfalls eine Tragbahre
und Träger aus Wachs, belebt sie, lässt sie den König von
Äthiopien holen und prügelt ihn auch durch. Die Zaubereien
des äthiopischen Horus bleiben machtlos; er wird jetzt selbst
nach Ägypten geschickt und hinterlässt seiner Mutter ein
Zeichen, woran sie merken soll, wenn er in Gefahr ist. Nun
zaubern die beiden Horus gegeneinander; der Äthiopier lässt
eine Finsternis kommen, der Ägypter sie durch einen Wind
vertreiben ; der Nubier lässt ein Steingewölbe über der ganzen
Gesellschaft entstehen, der Schreiber lässt es durch ein Luftboot

aus Papyrus in den Moeris-See tragen. Der Äthiopier
will sich unsichtbar machen, der Schreiber verhindert es und
lässt ihn sichtbar werden in Gestalt einer Wildgans ; ein Jäger
mit einem Messer steht über ihr. Nun sucht dem Äthiopier
seine Mutter zu Hilfe zu kommen, ebenfalls in Gestalt einer
Wildgans, ist aber auch machtlos und bittet zuletzt um Gnade.
Sie und ihr Sohn versprechen, fünfzehnhundert Jahre lang
nicht wieder nach Ägypten zu kommen und werden in einem



Die magische Flucht und das Wettverwandeln 123

Luftboot zurückgeschickt. Dies der Inhalt des Briefes. Si-
Osire sagte nun weiter: „Der Nubier ist Horus, der Sohn
der Negerin; die fünfzehnhundert Jahre sind um, und nun
kommt er wieder, um den Ägyptern zu schaden. Ich aber
bin Horus, der Sohn des Pa-nesche; ich habe im Totenreich
erfahren, dass dieser äthiopische Feind seine Zaubereien
auf Ägypten werfen werde, und dass kein Schreiber oder

gelehrter Mann da sein würde, der ihm gewachsen wäre. Ich
bat Osiris, dass er mich wieder in die Welt zurückkehren lasse;
ich wuchs als die Melonenranke, um wieder in einen Körper
zurück zu kehren."

Hier haben wir nun schon das, was ich glaube als

Ursprung des Märchens vom Wettzauber ansehen zu dürfen,
den Kampf zwischen zwei Religionen oder zwei
Göttern. Der Gott, den der Nubier anruft, ist Anion, der Stier
von Meroë; derjenige des Ägypters ist der ibisköpfige Thot.
Wahrscheinlich sind aber in der ursprünglichen Fassung, die
wir nicht mehr besitzen, die beiden Zauberrivalen selbst zwei
Inkarnationen des Gottes Horus; die Ägyptologen sagen, es

habe einen Gott Horus der Äthiopier gegeben; Horus der
Sohn des Pa-nesche wird als Si-Osire, Sohn des Osiris geboren.

Auch die älteste uns bekannte asiatische Version des

Märchens scheint darauf hinzuweisen. Sie bildet einen Teil
der Rahmenerzählung des mongolischen Siddhikür, der
Erzählungen eines Totengespenstes, das buddhistischen

Ursprungs ist. Nach Aussage des Leipziger Sanskritisten Windisch
sollen die Brahmanen und Buddhisten meist nur Redekämpfe
geführt haben; Benfey (Pantschatantra 1, S. 410) zitiert
jedoch eine Stelle aus Burnoufs Introduction à l'histoire du
Bouddhisme, wo brahminische Heilige den Gautama zu einem

Wunderwettkampf herausfordern, bei dem sie den Kürzern
ziehen, indem sie jedesmal, wenn sie zu einem Gegenwunder
aufgefordert werden, antworten: Es sind soviel Leute da, dass

man nicht wissen kann, ob wir das Wunder verrichtet haben
oder der Buddha1).

') Alois Bhagavat fit apparaître une lumière échatante qui remplit le

monde entier d'une noble splendeur. Prasëna, le roi du Kôçala, vit l'univers
entier illuminé par cette noble splendeur et à cette vue il dit encore une fois

aux Tîrthyas (den brahminischen Heiligen oder Priestern), „Bhagavat vient
d'opérer à l'aide de sa puissance surnaturelle, un miracle supérieur à ce que
l'homme peut faire; „opérez-en donc un aussi à votre tour." Mais les Tîrthyas
répondirent: Grand roi, il y a ici une foule immense de peuple; comment



124 Marie His

Bei dem mongolischen Märchen werden zwar in der
Übersetzung von B. Jülg, die mir vorliegt, die Gegenspieler
des flüchtigen Zauberlehrlings einfach sieben Zauberlehrer
genannt; aber Benfey nennt sie Magier, also Feueranbeter.
Wir wissen aus 1001 Nacht, dass diese dort oft als Bösewichter
und Feinde der Rechtgläubigen auftreten. Sie erscheinen in
der Mehrzahl, wie die biblischen Zauberer des Pharao, sind
aber die Zauberlehrer des Flüchtlings. Er ist von seinem
dummen Bruder als Pferd an die sieben Magier verkauft
worden, flüchtet zuerst als Fisch; die Magier verfolgen als
sieben Reiher; der Schüler wird eine Taube, verfolgt von
sieben Habichten. Die Taube flüchtet zu dem Weisen Nagasêna;
die sieben Magier kommen als Bettelmönche und bitten
Nagasêna um seinen Rosenkranz, in den sich die Taube
verwandelt hat; er wirft ihn zur Erde, behält aber die Hauptkugel

im Munde. Die Kugeln werden zu Würmern, die Magier
zu Hühnern, die sie aufpicken. Da lässt Nagasêna die Kugel
aus seinem Munde fallen ; sie wird ein Mensch und tötet die

Hühner, die nun plötzlich als Menschenleichen daliegen1).
Hier liegt also direkt unser Märchen vor.

Auch das oben schon (S. 1) erwähnte Märchen vom
Moghraby gehört sehr wahrscheinlich in die Gruppe der
religiösen Wettkämpfe. Der Zauberlehrling lernt das Lesen
des ihm unverständlichen Buches durch Anrufung Mohammeds ;

sein Gegenspieler aber ist ein Moghraby, ein Maghribite. In
der Erzählung aus 1001 Tag3) wird er direkt als Teufelsanbeter

und als Abkömmling Satanai's dargestellt; es ist auch
die Rede von einem bei Tripolis gelegenen unterirdischen
Tempel, in welchem dem Satan gehuldigt wird und wohin
die Zauberschüler als Opfer gebracht werden.

Auch in 1001 Nacht werden mehrmals Maghribiten als
Zauberer angeführt, so in dem bekannten Märchen von
Alladdin und der Wunderlampe.

Wie mir Prof. E. Littmann in Tübingen schreibt, gelten
die Marokkaner im ganzen östlichen Gebiet des Islams als
Zauberer.

sauras-tu si le miracle est opéré par nous ou par le Çramarsa Gâutama?"
(Burnoup Introduction à l'histoire du Bouddhisme indien I, S. 177). — ') B. Jülg,
Mongolische Märchensammlung, Innsbruck 1868. — 2) Tausend und ein Tag;
Morgeuländische Erzählungen aus dem Persischen, Türkischen und Arabischen,
übersetzt von F. H. v. d. Hagen. Prenzlau 1828. Bd. VII u. VIII.



Die magische Flucht und das Wettverwandeln 125

In der früher erwähnten Erzählung aus dem Papageienbuch,

Geschichte des Kaisers von China1), geschieht die
Verwandlung in ein Tier durch Anrufung des wahren Namens
Gottes. Dieser wahre Name Gottes, dessen Aussprache nur die
Eingeweihten kennen, der 42- oder gar 72-buchstabige Name
(Jahwe hat ohne die Vokale nur vier) steht auf dem Siegelring

Salomonis. Mit ihm fesselt Salomo den Asmodäus. Dieser
beredet ihn, er soll ihn von den Fesseln befreien gegen
Mitteilung eines grossen Geheimnisses, ergreift aber dann den
Ring und wirft ihn ins Meer, wo er von einem Fisch
verschlungen wird. Danach schleudert Asmodäus den Salomo
vierhundert Meilen weit fort und setzt sich in dessen Gestalt
auf den Thron. Das ist die Strafe für Salomos Stolz, und
damit hängt wieder eine andere Märchengruppe zusammen
('nach andern Versionen ist es die Strafe für Salomo's
Vielweiberei). Salomo ist dann drei Jahre im Elend, in der Fremde,
dient als Koch und erwirbt sich die Liebe der Königstochter
Naama, die später durch die Heirat mit ihm die Stammutter
des Messias wird. Am Ende der drei Jahre findet Salomo
den Ring in eines Fisches Bauch, kehrt zurück und verjagt
den Asmodäus2). Dieser selbe Name Gottes steht auch auf dem
Stabe Mosis, der nach talmudischen Sagen aus dem Paradiese
stammt. Und damit kommen wir zu den Geschichten von
Moses und den Zauberern des Pharao, von denen wir jetzt
wissen, dass sie die zauberkundigen Schriftgelehrten Ägyptens
waren (Die mit der Schriftrolle). Die jüdische Überlieferung
kennt sogar ihre Namen und nennt sie Jannes und Jambres.
Nach einer andern Sage sind sie die Söhne Bileams, der
von Moses schon vorher in einem Zauberwettkampf besiegt
worden war. In dieser Version wird weiter erzählt: „Sie
nahmen den Gottesstab mit sich (nämlich Mose und Aaron),
traten vor den König und sprachen zu ihm: So spricht
Jahve, der Gott der Ebräer: Lass mein Volk ziehen, dass sie

mir dienen mögen. Pharao aber antwortete ihnen und sprach :

Wie soll ich euch glauben, dass ihr Gesandte Gottes seid
und durch seinen Mund vor mich berufen? Sondern lasst
uns ein Wunder, ein Zeichen sehen, auf dass wür an die
Worte glauben, die ihr redet. Da erhob sich Aaron eilends
und warf den Stab aus seiner Hand vor Pharao und seine

') S. oben S. 119. — -) Micha Josef bin Gorion, Die Sagen der Juden

5, 174 ff. und Micha Josef bin Gorion, Der Born Judas 3, S. 47 ff.



126 Marie His

Knechte, und der ward zu einer grossen Schlange. Da die
Schwarzkünstler solches sahen, taten sie auch so, warfen ein

jeglicher seinen Stab zur Erde und die wurden alle zu
Schlangen. Da hob Aarons Otter ihr Haupt, öffnete ihren
Mund, die andern Schlangen zu verschlingen; aber da rief
Bileam dazwischen: Schon in grauer Vorzeit wars bekannt,
und ist noch so, dass eine Otter ihresgleichen verschlingt und
dass die Tiere des Meeres einander verzehren ; sondern lass

erst alle die Schlangen, auch deine mit, wieder zu Stäben
werden, und wenn dann dein Stab unsere Stäbe verschlingen
kann, werden wir inne werden, dass der Geist Gottes in dir
ist und du nicht ein Zeichendeuter bist, wie wir. Also streckte
Aaron seine Hand aus, fasste seine Schlange beim Schwanz
und sie ward wieder zu einem Stab aus Holz : und auch die

Wahrsager taten so, ein jeder ergriff seine Otter von hinten
und sie verwandelten sich wieder in das, was sie zuvor
gewesen waren. Da dies aber geschehen war, erhob sich Aarons
Wunderstab und verschlang die Stäbe der andern ').

Nach einer andern Variante der Sage2) heisst es: Und
hätte ein gewöhnlicher Mensch die Stäbe, die die Zauberer
zu Schlangen werden liessen, aneinander gereiht, sie hätten
mehr als zehn Bündel ergeben; aber Aarons Stab verschlang
sie und wurde nicht dicker.

Auch in der jüdischen Golemsage3) wird eine aus Ton
gebildete Mensehenfigur dadurch zum Leben gebracht, dass

ihr unter die Zunge ein Schildchen mit dem heiligen Namen
Gottes gelegt wird. Nach Entfernung dieses Schildchens wird
der Golem wieder zu Staub4).

Gegen dieses Zaubern mit dem Namen Gottes wendet
sich noch Martin Luther in seinem kleinen Katechismus bei
der Erklärung des zweiten (nach unserer Zählung dritten)
Gebotes: „Wir sollen Gott fürchten und lieben, dass wir bei
seinem Namen nicht fluchen, schwören, zaubern, lügen
oder trügen." Es hat sich bis in unsere Zeit in den
„Besprechformeln" erhalten.

Auch das Neue Testament und die neutestamentlichen
Apokryphen berichten von Zauberern, die den Aposteln
entgegentreten. In den Petrusakten wetteifern Petrus und Simon

*) Sepher ha-jasar S. 112a, b (nach persönlicher Mitteilung von Emanuel
bin Gorion. — 2) Micha Josef bin Gorion, Die Sagen der Juden 4, S. 109.

— 3) Micha Josef bin Gorion, Der Boru Judas 5, 193. — 4) Ebd. 5, 293.



Die magische Flucht und das Wettverwandeln 127

Magus mit Wundern. Simon bringt einen Toten dazu, sein

Haupt zu erheben und seine Augen zu öffnen, aber erst Petrus
erweckt ihn wirklich zum Leben1).

Von mittelalterlichen Rabbinern werden ebenfalls
Geschichten erzählt, wie sie mit heidnischen Priestern im Wundertun

wetteifern. Zu dem Frommen Rabbi Samuel kamen einst
aus einem heidnischen Lande drei Priester, die sich der Hülfe
der Dämonen zu bedienen wussten. Sie sprachen zu dem
Lehrer: Wir haben von deiner Weisheit und Grösse gehört,
deren Ruf die ganze Welt durchdringt. So bitten wir dich
denn, uns ein Wunder zu zeigen, dann wollen auch wir dich
Niedagewesenes schauen lassen. Rabbi Samuel aber verlangte
es schon lange danach, eine seltene Schrift zu schauen, die
sich in den Händen R. Jakobs, eines berühmten Meisters dieser
Zeit befand. Er sprach zu den Priestern: Könnt ihr mir die
Schrift holen, die R. Jakob hütet, sei es durch Beschwörung
eines Geistes, sei es durch wundersame Kürzung des Weges, so

will ich an eure Kraft glauben. Darauf erwiderten die Priester:
Wir werden noch Grösseres vollbringen. Komm mit uns aufsFeld
nach einem einsamen Platz, der von Menschen nicht besucht
wird. Dort wird der eine von uns einen Zauberkreis machen,
der andere aber wird unsern dritten Genossen beschwören,
dass seine Seele den Leib verlässt und den Flug macht, den
du befiehlst; sie wird deine Bitte erfüllen, und müsste sie auch
über Meere ziehen. Der Körper aber wird unbeweglich an dem
Orte verbleiben, bis nach drei Tagen die Seele wiederkehrt.
R. Samuel liess die drei Priester gewähren, und sie machten
alles, wie sie es gesagt hatten. Am dritten Tage sprachen sie

zu dem Frommen: Heute um die Mittagszeit sollen wir an
die Stätte gehn, da wir unsern Genossen verlassen haben, und
du wirst die Seele in den Körper wiederkehren sehen. R. Samuel
folgte den Priestern und sie kamen an den Ort, wo der Körper
des dritten liegen geblieben war. Aber als seine Seele sich
mit dem Leibe wieder vereinigen wollte, wehrte es ihr Rabbi
Samuel. Sie flog im Kreis um den Körper und seufzte, und
auch die Priester jammerten und standen verzagt da. Da
sprach R. Samuel: Gesteht nun ein, dass meine Macht grösser
ist, als die eure, so will ich der Seele verstatten, den Leib zu
beleben. Sie antworteten: Fürwahr, du bist der Mächtigere.

J) Apokryphen des neuen Testaments, herausgegeben von Henuecke
S. 393. Petrusakten (Actus Vercellenses).



128 Marie His

Da löste R. Samuel den Bann, und die Seele vereinigte sich
mit dem Körper. Der zum Leben Erwachte erhob sich und
händigte dem Frommen das Buch R. Jakobs aus1).

Bei dieser Sage kommt wieder das uns aus dem indischen
Märchen bekannte Verlassen des Körpers durch die Seele des
Zauberers und die Verhinderung von deren Rückkehr. Damit
streifen wir ein neues Gebiet, das der Werwolfsagen.

Jakob Burckhardt spricht in der griechischen
Kulturgeschichte von „einer Reihe Zeitgenossen der sieben Weisen",
die er „wunderliche Heilige" nennt, und von denen er sagt,
sie seien von der Tradition in der Folge zu Phantasiegestalten
aufs Bunteste ausgebildet worden. Besonders können sie selber
ihren Leib verlassen. Er nennt Epimenides von Kreta, Aboeris,
den Hyperboräer, und Hermotimas von Klazomenä, dessen
Seele vom Leibe getrennt, Jahre hindurch ferne Länder
durchwanderte und zukünftige Dinge weissagte, während der Leib
offenbar in Klazomenä lag. Zeitweise kehrte die Seele wie in
ein Futteral in denselben zurück und erweckte ihn. Das
geschah, bis seine Frau seinem Befehl zuwider einige Klazo-
menäer den verstorbenen Leib sehen liess, die dann Feuer
holten und ihn verbrannten. Auch dem Pythagoras wird diese

Fähigkeit zugeschrieben.
Augustin spricht in der Civitas Dei2) von Menschen,

die glaubten, im Traum ihren Leib verlassen zu haben, wobei
es sich aber nachträglich zeigte, dass es wirklich geschehen
war. „Ein gewisser Prästantius sagte, es sei seinem Vater
widerfahren, dass er auf seinem Bette wie schlafend dalag,
ohne dass man ihn auf irgend eine Weise erwecken konnte;
nach einigen Tagen sei er erwacht, und habe als Traum
erzählt, dass er ein Pferd geworden sei und mit anderen
Lasttieren den Soldaten Getreide zugetragen habe, welches
rhätisches genannt wird, weil es nach Rhätien geführt wird.
Es zeigte sich aber, dass dem also geschehen war, obwohl
es ihm nur ein Traum zu sein däuchte. Auch ein anderer
gab an, er habe in seinem Hause, bevor er sich zur Ruhe
begab, einen gewissen, ihm sehr gut bekannten Philosophen
zu sich kommen sehen, und der habe ihm einige Sätze Piatons
erklärt, welche er früher, obwohl darum gebeten, nicht hatte
erklären wollen. Als nun dieser nämliche Philosoph gefragt

') Micha Josef bin Gorion, Der Born Judas 6, S. 120—122. —
2) XVIII, c. 18.



Die magische Flucht und das Wettverwandeln 129

wurde, warum er in dessen Hause getan, was er ihm trotz
seines Bittens im eigenen Hause abgeschlagen hatte, sagte er :

Ich habe es nicht getan, sondern habe geträumt, ich hätte
es getan.

Eine Übertragung der Vorstellung vom Wandern der
Seele auf einen christlichen Heiligen kommt in der Legende
von St. Severus von Ravenna vor.

Ob nicht überhaupt dem ganzen Komplex, vielleicht
mit Ausnahme der eigentlichen „magischen Flucht", die Idee
zugrunde liegt, dass die Seele ihren Leib verlassen könne,
um in einen andern einzugehen, ist eine der vielen Fragen,
die durch unsere Märchen- und Sagengruppe ausgelöst werden,
welche uns vom scherzhaften Wettstreit zweier Liebenden
durch Zaubermärchen und Heldenepos und Religionsüberlieferung

geführt hat.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXX (1930)


	Die magische Flucht und das Wettverwandeln

