
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 27 (1926-1927)

Artikel: Volksreligion und Religion im Volke

Autor: Mackensen, Lutz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-112556

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-112556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


161

Volksreligion und Religion im Volke1).

Von Privatdozent Dr. Lutz Mackensen, Greifswald.

Das ist ein stilles und zartes Ding, über das wir nun
miteinander reden wollen. Volksreligion: darunter möchte
ich hier die Summe alles religiösen Tuns und Empfindens,
wie wir es in der Gemeinschaft, der Masse, dem Volke finden,
verstehen: nicht nur das, was bei ihm auf eigenstem
Nährboden und aus eigenstem Samen gewachsen ist, sondern auch
all das, was fremde Hände als Same, Keim oder entwickelte
Pflanze in jenen Boden hineingesenkt haben und was nun in
Jahrhunderte- oder jahrtausendelanger Genese sich der neuen
Luft, der neuen Umgebung angepasst hat2). Wie wir unter
dem Fachausdruck „Volkslied" beides verstehen, das im Volk
gewordene Gemeinschaftslied und das Kunstlied im
Volksmunde, wie zur Volkstracht der Wallensteinerhut der spanischen

Zeit so gut gehört wie der primitive Holz- oder
Bastschuh, so werden wir auch der Volksreligion diesen
Doppelrhythmus zuerkennen müssen, der als „Kulturmischuug"
gekennzeichnet werden mag. Und wie Volkslied und Volkstracht,
Volkskunst und Volksschauspiel in diesem Doppelrhythmus
der Kulturmischung doch letzten Endes eine grosse Einheit
darstellen, wie das Kunstlied im Volksmunde dem Gemein-
schaftslied unendlich viel näher steht als der Buchlyrik, wie
die geschnitzte Barocksäule des dörflichen Brunnenhauses im
Barockschloss keinen organischen Platz finden würde, so stellt
auch die Volksreligion ein Ganzes dar, in dem sich christliche
Formen und Gedanken mit Urväterhausrat aus heidnischer
Vorzeit wundersam verschlingen und in dem jene christlichen

') Diese Studie sollte eigentlich in der volkskundlichen Sektion des

Gesamtvereins der deutschen Geschichts- und Altertumsvereine auf der Kieler
Augusttagung des Jahres 1926 vorgetragen werden; eine plötzliche Erkrankung
hinderte mich daran. Wenn ich sie nun gedruckt der Beurteilung der

Fachgenossen vorlege, bo geschieht das absichtlich unter Beibehaltung der Vortragsform,

die betonen möchte, dass es sich hier um einen ersten, tastenden Versuch
handelt. — 2) H. Naumann identifiziert in seinen „Prolegomena über vergleichende

Volkskunde und Religionsgeschichte" (Jahrbuch für historische Volkskunde

I, 21) Aberglauben und Volksreligion. Das scheint mir unrichtig.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXVII (1927). "



162 Lutz Mackensen

Formen und Gedanken ein anderes Gesicht gewinnen, als sie

in den Hörsälen der Universität, den Kirchen der Städte, den

dogmatischen Büchern und den Kongressen der Theologen
tragen. Diesen Unterschied können wir allerorten beobachten,
wo wir religiösen Empfindungen oder Anschauungen des Volkes
begegnen; vielleicht sehen sie oft den unsrigen zum
Verwechseln ähnlich, sprechen sich vielleicht mit den gleichen
Worten und Formeln aus, die auch wir gebrauchen, aber bei
näherem Zusehen entdecken wir, dass sie in ihrem innersten
Wesen etwas grundsätzlich Verschiedenes darstellen. „So lehrt
es die christliche Kirche, so lebt es das Volk" : Religion imVolke
und Volksreligion stehen sich in dieser Weise gegenüber.

Ist nun unsere Behauptung richtig, dass die Volksreligion
eine Einheit darstellt, so müssen notwendigerweise die
christlichen Bestandteile, die in sie hineingemündet sind, ihre
entscheidende Umformung nach denselben psychologischen
Grundgesetzen erfahren haben, auf denen die nichtchristlichen, besser:
vorchristlichen Glaubensformen beruhen, die zur Bildung des

Ganzen zu ihnen hinzutreten, und die wir mit einem
irreführenden Namen gewöhnlich als „Aberglauben" bezeichnen.
Mit andern Worten: Volkschristentum und der sogenannte
Aberglaube müssen den gleichen psychologischen
Voraussetzungen entstammen, den gleichen inneren Rhythmus haben;
es darf kein prinzipieller Denk- und Gefühlsunterschied zwischen
ihnen bestehen. Denn in der Verschiedenartigkeit des Denkens
und Fühlens erblicken wir den Grund des Zwiespaltes zwischen
Kultur und Volk, dogmatischem Christentum und Volksreligion.
Die Einheit der Volksreligion in grossen Zügen aus dem
immanenten Charakter des Volksmenschen zu erweisen,
betrachte ich als Aufgabe dieser Ausführungen ; die Unterschiede,
die das so zu gewinnende Bild von dem geläuterten Christentum

der theologischen Dogmatik trennen, werden, auch ohne
dass sie jedesmal ausdrücklich betont werden, sich leicht
offenbaren: so wird die „Religion im Volke", die wir als

Glaubensüberzeugung im Herzen tragen, der stumme Massstab,

an dem wir die Volksreligion messen.
Es sind in der Hauptsache drei Grundfaktoren, die

wir, wie in allen andern Gebieten des Volkslebens, so auch in der
Volksreligion als treibende Kräfte sehen: der Egoismus des
Volksmenschen, der ihn mit unbeschreiblicher
Selbstverständlichkeit die Umwelt vom Zentrum seines eigenen Ichs



Volksreligion und Religion im Volke 163

betrachten lässt, der alle Dinge zur eigenen Person in Beziehung
setzt und nach diesem Grundsatz bewertet, ferner die
Gegenständlichkeit seines Denkens, die sich an die greifbare
Materie klammert und es ihm unmöglich macht, Abstraktes
sich vorzustellen, und endlich jene mystische Veranlagung,
die ihn die natürlichen Zusammenhänge nicht finden lässt
und statt dessen andere, geheimnisvolle, zauberische, magische
sucht. Die Wirksamkeit dieser drei Faktoren im sog.
Aberglauben aufzuzeigen, tut hier nicht not, das ist oft genug
geschehen; wie sie den christlichen Glauben des Volkes
beeinflussen und ihm eine neue Gestalt verleihen, ihn eben recht
eigentlich zur Volksreligion umformen, mag hier zu zeigen
versucht werden.

I.
Wir sprechen vom Egoismus des Volksmenschen.

Er lebt ein scharf ausgeprägtes Zweckdasein; die Tatsache
seines Lebens, die ihm den Gedanken des Todes ewig unfass-
bar erscheinen lässt, beherrscht ihn mit so starker
Selbstverständlichkeit, dass sein ganzes Denken und Trachten in ihr
aufgeht. Die Umwelt hat nur insofern Gewicht für ihn, als
sie zu ihm in Beziehung tritt: Familie, Sippe, Nachbarn,
Heimat, das sind die konzentrischen Kreise, die seine Welt
ausmachen, und der Mittelpunkt aller ist er selbst. Nicht,
dass die Ernte des Landes missraten ist, schmerzt den Bauern,
sondern dass auf seinen Feldern der Hagel niederging; nicht
für die Verbesserung der ganzen Welt kämpft der Kommunist,
sondern seine eigene Lage möchte er gebessert sehen. Es
ist oft behauptet worden, der Bauer sei indolent, vielmehr
ist er nur für seine Dinge interessiert, wie er auch nicht
schlechtweg geizig ist, sondern nur für die Dinge Beihilfe
leistet, die er kennt, die er durch eigenes Miterleben in seinen
Weltkreis hineingezogen hat1). „Das Volk teilt sein Kompendium

der Nationalökonomie", sagt Riehl einmal2), „in zwei

') A. L'Houet, Zur Moral des Bauerntumes. Dorfkirche I, 13 ff. Vgl.
hierzu A. Eckert, Probleme und Aufgaben des ländl. Pfarramtes (Berlin 1910)
S. 54 f.; L. F. Werner (Boette), Aus einer vergessenen Ecke. 14 (Langensalza
1913) S. 166 ff. — 2) Die Pfälzer (Neudruck 1925) S. 295. Man halte hierzu
das Bekenntnis aus dem Brief eines neugebackenen Sozialdemokraten (Verhandl.
des 9. Ev.-soz. Kongresses in Berlin 1898, S. 71): „Dem Leben eine interessante
Seite abgewinnen, heisst nichts anderes als leben wollen" und das eines

Gewerkschaftlers (ebd. S. 123): „Ein tüchtiger Mensch muss meiner Anschauung
nach ein Egoist sein, denn nur, wenn es ihm wohlgeht, will er dasselbe für andere."



164 Lutz Mackensen

grosse Lehrbücher. In dem einen steht geschrieben, wie man
mit möglichst wenig Arbeit möglichst schlicht und sorglos
leben, in dem andern, wie man mit viel Arbeit möglichst
reich werden kann." Solchem egoistisch bedingten Zweckdasein

opfert der Volksmensch ein gut Teil seines Innenlebens,
seine Ehe ordnet er ihm ein, seine Kinder betrachtet er
zunächst nach dem Gesichtspunkte, was sie ihm helfen, wieviel
sie ihm hinzuverdienen können, bei der Übergabe des Hofes
grenzt der Egoismus beider Parteien oft an Brutalität, und
bei Sterbefällen siegt er oft genug über die Pietät. Mein
Wohlstand, meine Sicherheit, mein Leben, hinter diesen
Gedanken verlieren alle andern an Bedeutung.

So wird es uns nicht Wunder nehmen, wenn wir auch
in der religiösen Haltung des Volkes den Egoismus herrschend
finden. Die Religion wird in den Dienst der eigenen Sache
gestellt; Gott ist dazu da, dass er sie fördert, und an seiner
tätigen Hilfe spürt man seine Gegenwart. „Ich liebe Gott
und bete zu ihm", bekennt ein christlicher Arbeiter und
begründet dieses Bekenntnis: „Habe ich doch seine gütige Hand
oft im Leben gefühlt.a J) Und ein Soldat im Felde schreibt
seinem Pfarrer daheim: „Ich, Herr Pastor, Sie können es

sicher glauben, habe die Erfahrung gemacht, dass es tatsächlich

noch einen Gott gibt: links und rechts fielen meine
Kameraden, die Kugeln schlugen ständig um mich ein, aber
keine feindliche traf mich." 2) So sind es immer wieder die
Zeiten der persönlichen Gefahr, der eigenen Not, des Alters,
die den Gottesglauben neu entflammen: nun keine andere
Hilfe da ist, soll Gott helfen. „Man hätte früher nicht
geglaubt, dass man sich an einem solchen Büchlein so ergötzen
könne", schreibt ein Feldgrauer im Dankbrief für ein über-
sandtes Andachtsbüchlein. „Aber hier lernt man erst erkennen,
wie viel man am Gebet hat. "8) Wie waren in den ersten
Monaten des Weltkriegs die Kriegsbetstunden überfüllt, und
wie sehr flaute der Besuch mit der Zeit ab, als man sah, dass
alles Beten scheinbar doch nichts half! Die ausbleibende Hilfe
Gottes, die man als selbstverständlich erwartete, ist denn auch

') Rade, Die sittlich-religiöse Gedankenwelt unserer Industriearbeiter.
Verhandl. des 9. ev.-soz. Kongresses in Berlin 1898, S. 110. — 2) Dorfkirche
VIII, 115. — 3) ebd. VIII, 35 ff. Ein kleiner Beamter erklärt: „So lange einer

gesund und stark ist, glaubt er nicht, wenn er alt wird, so glaubt er gern
wieder." Boette, Religiöse Volkskunde (1925) S. 142.



Volksreligion und Religion im Volke 165

der erste Grund, der zum Zweifel und darüber hinaus zum
Unglauben drängt: „Meine Frau ist immer in die Kriegsbetstunden

gegangen, ich auch, wenn ich Zeit hatte, und nun
ist unser Sohn doch gefallen, da gehen wir nicht mehr hin,
es hilft ja doch nichts!"x) Einem Bauern, der in seiner eigenen
Kapelle täglich die Gebetszeiten geläutet hatte, leerte eine
Viehseuche fast den ganzen Stall. Da riss er das Glockenseil
herunter: „Ist das der Dank? Fünfundzwanzig Jahre hab' ich
geläutet..." *) So unrecht haben die sozialistischen Atheisten
nicht, wenn sie behaupten, das Gottvertrauen ihrer gläubigen
Kameraden sei oft nur „ein Mantel um den Egoismus"3).
Bei einem Gemeindeabend wurde einmal die Frage gestellt:
„Warum komme ich nicht in die Kirche?" Darauf lief unter
anderen diese Antwort ein : „ Unser Gott wird von den

sogenannten Frommen angebetet, damit sie aus der
Zugehörigkeit zu ihm ihren Nutzen ziehen wollen. Sie wollen Gott
zum Freunde haben, denn Gott ist allmächtig. Er kann ihre
Arbeit segnen. Ihr Acker wird vielfältige Frucht tragen, das
Geschäft wird sich gedeihlich entwickeln, und alle sonstige
Arbeit wird mit Erfolg gekrönt werden, wenn Gottes Segen,
an dem Alles gelegen ist, auf allen ihren Werken ruht. Und
dann winkt noch die ewige Seligkeit, d. h. ein Leben nach
dem Tode voll unaussprechlicher Herrlichkeit ohne Ende.
Das will der Fromme haben."4) Diese Sätze enthalten manche
sehr richtige und gute Beobachtung, so bitter sie klingen,
und das bekannte kurze Kindergebet aus Hessen:

„Kindelein,
Bete fein,
Dass dir Gott mög' gnädig sein" 5)

enthält, in dieser Beleuchtung gesehen, ein gut Teil der
Volksreligiosität, von der wir hier sprechen. „Was nützt's? Was
schadet's?" — nach diesen Prinzipien regelt sich nicht nur
das Verhältnis der Gemeinde zur Kirche6), sondern des
Volksmenschen zu Gott schlechthin, und Volksreligion ist immer
und zu allen Zeiten nicht eine Religion um Gottes-, sondern
um meinetwillen.

') Huschenbett, Gräben und Brücken zwischen dem Evangelium und
dem Seelenleben des modernen Arbeiters. Neue kirchl. Zeitschr. XXX
(1919), S. 25f. — 2) J. Weigert, Religiöse Volkskunde2 (Freiburg 1925),
S. 19. — 3) Rade S. 82. — *) Dorfkirche III 204 f. — 6) 0. Schölte, Worin
erkennt der Bauer des nördlichen oberen Vogelsberges Dasein und Wirken
Gottes? Hess. Bl. f. Vk. II 8. — 6) Dorfkirche, VI 403.



166 Lutz Mackensen

Aus diesem Grundprinzip erklären sich auch die
Gottesbegriffe des Volksmenschen. Gott ist zunächst der Gerechte,
dessen Handeln dem Gesetz der Gerechtigkeit oder vielmehr
dessen, was die betreffende Person unter Gerechtigkeit
versteht, unterliegt, der das Schlechte (d. h. meine Widersacher)
strafen und den Verdienst, meinen Verdienst, in greifbarer
Form belohnen muss, und das nicht nach eigenem Ermessen,
sondern nach dem Wortlaut des Gesetzes, das ich selbst
formulierte. Es wurde schon erwähnt, wie die Erkenntnis der
vermeintlichen Ungerechtigkeit Gottes notwendig zum Ventil
des Zweifels werden muss1), nicht Gottesleugnung ist meist
die Folge, auch nicht Gotteshass, sondern Trotz gegen Gott:
„Bist du so, dann bin ich auch so!" Es heisst auch bei
Unglücksfällen nicht etwa: „Warum hat mein Vater mir das

getan?" sondern: „Warum hat der gerechte Gott das mir,
gerade mir zugefügt?" 2) Ich erfülle meine religiösen Pflichten,
damit Du die Pflicht der Gerechtigkeit gegen mich erfüllst,
d.h. mich belohnst; geschieht das nicht, so ist die Freundschaft

gekündigt. „Herr Parrer", sagte ein Hunsrücker Bauer,
dessen fünfunddreissigjährige Tochter vom Schlage gelähmt
war, „wenn uß Herrgott nit meh kann als dat, dann soll en
der Deiwel hule "3) Soweit die persönliche Grundeinstellung
zur Gerechtigkeit Gottes. Dass Gott darüber hinaus auch die
Sünde als solche bestraft, wie er das Gute belohnt, hat das

Volk die jahrhundertelange Erziehung der Kirche gelehrt,
und die Furcht vor dieser Seite seiner Gerechtigkeit zwingt
den Volksmenschen immer wieder zur Ausübung seiner
kirchlichen Pflichten. „Es wäre nicht gut, wenn man Gott
leugnete", erklärt eine Arbeiterfrau4). „Er kann einen ja auf der
Stelle strafen, und dann müsste man ihn anrufen " Die Volks-
überiieferungen, besonders die Sagen, wissen viel von solchen
Gottesstrafen zu erzählen, und ihr ewiges Fortleben und immer
wieder Neuentstehen ist bezeichnend genug. Ich erinnere nur
an die unzähligen Sagen, die von Sonntagsschändern und
ihrer Bestrafung berichten ; sie sind nicht tot, denn sie werden
immer neu erlebt. Ein Bauer schneidet am Sonntagabend

') Vgl. ferner G. Arz, Frömmigkeit und Sittlichkeit bei den Siebenbürger
Sachsen. Dorfkirche VII 146 ff.; Gebhardt, Zur bäuerlichen Glaubens- und
Sittenlehre3 (1895), S. 44; A. Uckeley, Die moderne Dorfpredigt2 (1914),
S. 19 f.; Weigert, Religiöse Volkskunde2 S. 19 f. — 2) Radlach, Bauernglaube.
Das evang. Deutschland II (1925), S. 393 ff. — 3) o. N., Vom Hunsrücker
Bauern. Monatsschr. f. d. kirchl. Praxis V 398. — 4) Dorfkirche IV 186.



Volksreligion und Religion im Volke 167

seinen Holunder, verunglückt dabei und stirbt an den Folgen
des Unfalls ; da hat er die Strafe *) In einem calembergischen
Dorfe werden im Sommer an jedem Sonnabend nachmittag
Hagelfeiern abgehalten. Die Bauern, geizig mit ihrer Zeit,
schafften sie ab. Im gleichen Jahr vernichtete der Hagel die
ganze Ernte, und die Feier wurde schleunigst wieder eingeführt

2). So straft Gott Faulheit, und alle Sünden und
Heimsuchungen, die übers Haus hereinbrechen, werden, wenn sie
nicht dem Zweifel an Gottes Existenz Vorschub leisten, als
Strafen empfunden. Das war seit Menschengedenken so:
Frithjof, den Hexenkünste in Seenot bringen, meint den Zorn
Balders zu erleiden, weil er den Hausfrieden Ingeborgs störte,
die drei Ehen Heinrich Raspes blieben nach der Volksmeinung
kinderlos, weil er hart gegen die heilige Elisabeth war, und
im Thüringer Stamm der Wettiner wirkt die Strafe fort von
Geschlecht zu Geschlecht3).

So ist das Verhältnis zwischen Gott und Mensch auf
Gegenseitigkeit aufgebaut; wie der Knecht seinem Herrn dient
und dafür Lohn empfängt, wie der Arbeiter sein Werk bezahlt
sehen will, so steht der Volksmensch Gott gegenüber, und
die belohnende Gerechtigkeit Gottes ist sein klingender Lohn
für seine Gottes-Dienste. Gott ist recht eigentlich sein Dienstherr,

und ihm zu Liebe übt er seine Religiosität aus.
Leistung und Lohn: so stehen sich Volksglauben und
Gottesgerechtigkeit gegenüber4).

„Herrgott, lass wachsen viel Korn und Wein,
So werden wir fromm und zufrieden sein,"

stand auf einer niederösterreichischen Mehltruhe aus dem
Jahre 18145), und ein Feuerwehrbezirkskommandant sagte am
Grabe eines Kameraden: „Wir deutschen Feuerwehrleute
wissen, dass wir unter Gottes Schutz stehen, und wir sind
auch stets bereit, den lieben Gott zu schützen6)." Der Kirch- •

gang wird (wie jede andere religiöse Betätigung) zunächst als
Leistung aufgefasst, und diesem Dienstvertrag, der also
zwischen Gott und Menschen besteht, verdankt letzten Endes

*) L. F. Werner (Boette), Aus einer vergessenen Ecke II (1912), 64 ff.;
vgl. Hess. Bl. f. Vkd. II 11. — 2) K. Grahle, Noch einmal zur Frage der
bäuerlichen Frömmigkeit. Dorfkirche I 323. — s) L. v. Strauss und Torney,
Das Leben der heiligen Elisabeth (Jena 1926), S. 85. — 4) Vgl. Monatsschr.
f. die kirchl. Praxis V 398; W. Hoffmann, Heidentum, Katholizismus und
Protestantismus in unserer rheinhess. Landbevölkerung. Hess. Bl. f. Vkd. IV
14. — '") Weigert, Religiöse Volkskunde2 S. 20. — 6) Dorfkirche V 361.



168 Lutz Mackensen

jedes kultische Leben sein Dasein J). „Gabe sieht stets nach
Entgelt, Gedenken horcht stets auf Dank" erkennt bereits
das eddische Havamal (Strophe 145); die Form des auch in
protestantischen Landen unausrottbaren Gelübdes beruht hierauf

wie so manche andere kultische Form.
So klar, wie Rechte und Pflichten Gottes, des Dienstherrn,

vom Egoismus des Volksmenschen umgrenzt werden,
ebenso verschwommen wird das Bild Gottes, des Weltherrn,
der, losgelöst vom persönlichen Dienstverhältnis, über allem
und allen thront. Dieses Bild ist vorhanden, dafür hat die
Kirche gesorgt, aber es interessiert nicht, und so bleibt es

färb- und wesenlos, des barockbunten Schmuckes entbehrend,
den der Volksmensch um die Dinge anzuhäufen liebt, die
ihn angehen. Das Dasein eines solchen Weltherrn wird kaum
bezweifelt, denn es fehlte sonst an einem, der über Sonne
und Regen regiert und sie nach seinem Willen wechseln
lässt, der entstehen und vergehen lässt nach seinem Ermessen,
der nach der Gerechtigkeit belohnt oder verdammt. So wird
Gott eine unerforschbare Macht, deren geheimnisvoll-dunkles
Tun Schaudern erzeugt, „im wesentlichen ein reines Idol, von
dem Goethes Wort gilt: Wie der Mensch, so ist sein Gott"2).
Diese Schemenhaftigkeit des Gottesbegriffes kann leicht zum
Fatalismus verführen: alles Gute soll „von oben" kommen,
und in das doch unabwendbare Schicksal einzugreifen ist
sündhaft3). Rilke hat einmal die Logik des Volksmenschen,
die ihn zur Erkenntnis Gottes führt, sehr fein interpretiert
(Geschichten vom lieben Gott: „Wie der Fingerhut dazu kam,
der liebe Gott zu sein"): „Nun ist Gott aber etwas durchaus
Notwendiges. Verschiedenes kann ohne ihn nicht geschehen,
die Sonne kann nicht aufgehen, keine Kinder können kommen,
aber auch das Brot wird aufhören Es lassen sich leicht
viele Gründe finden, weshalb Gott etwas Unentbehrliches ist."
Dieser Gott Weltherr ist eine Notwendigkeit, und man glaubt
an ihn, weil er den Unglauben ahndet. Aber er ist dem eigenen
Leben so fern, dass seine Gestalt im Nebel verschwimmt.

') F. Niebergall, Der evang. Gottesdienst im Wandel der Zeiten (1925),
S. 9. Kirchgang als Leistung: vgl. O. Schulte, Die religiöse Volkskunde und
die Seelsorge. Monatsschr. f. die kirchl. Praxis IV 189; ders., Hess. Bl.
f. Vkd. II 5. — 2) Neue kirchl. Zeitschr. XXX 28 f. Vgl. Schullerus,
Siebenbürgisch-sächsische Volkskunde (1926), S. 176; Monatsschr. für die
kirchl. Praxis IV S. 143. — 3) H. Gallwitz, Blicke in das religiöse
Empfindungsleben des protest. Bauers. Dorfkirche IV 181 ff.



Volksreligion und Religion im Volke 169

Gott dem eigenen Leben anzugleichen, darauf zielt
vielmehr letzten Endes jede Volksreligion; sie macht ihren Gott
nach dem Bilde des Menschen und vergisst darüber, dass der
Mensch dem Bilde Gottes zustreben soll. Gott der mir
Gerechte, Gott mein Dienstherr: so entwickelt sich ein vertrauliches

Verhältnis zwischen Mensch und Gott, und Gott, der
Nachbar, bildet das letzte Glied in der Reihe der volks-
mässigen Gottesbegriffe, soweit wir sie hier überschauen wollen.
Gott der Nachbar, menschlichen Antlitzes und wohlvertraut
mit Freuden und Leiden der Erde, zu dem man sprechen
kann wie zu seinesgleichen — „Lieber Gott, Du kennst deinen
Michel!" betete jener Schwarzwälder Bauer —, mit dem man
wohl auch einmal scherzen kann (die Schwanke bieten dafür
viele Beispiele): so fern wie jener Gott Weltherr dem
Volksmenschen steht, so nah ist ihm dieser Gott Nachbar. Dem
Soldaten trägt er Waffen und Uniform — „Gott hat Posten
gestanden und sagt: Bis hieher und nicht weiter!" schrieb
ein Feldgrauer aus dem Kriege4) — dem Bauer ist er als
Sämann und Pflüger vertraut, der Bettler sieht ihn zerrissenen
Gewandes über die Strassen wandern. Wir müssen dieses

Nachbarschaftsverhältnis, das auch auf Gegenseitigkeit
aufgebaut ist, recht verstehen, um einzusehen, dass es kein Spott
oder gar Gotteslästerung ist, wenn der Katholik ein
hochgelegenes, scharfumwindetes Kruzifix „am kalten Herrgöttle"
nennt2), und es ist nicht mehr als ein an sich harmloser
Scherz im Munde der Leute, dass der Wirt des reinkatholischen

Dorfes Schöpflding bei Landsberg (Lech) über seine
Haustüre schreibt: „Und Jesus sprach: Gib mir zu trinken!"3),
dass im ebenso katholischen Münsterland ein scharfer Schnaps
„das reine Wort Gottes"4), in der Pfalz der tägliche Morgentrank

„die Elfuhrmesse" 5) heisst, und dass der Schlesier sich
seine weiblichen Lieblingsheiligen mit dem uns unererbietig
anmutenden Verslein merkt:

„Barbara mitm Termla,
Margarete mitm Wermla,
Katharina mitm Radia,
Das sein drei hibsche Madia!"6)

l) DoRt'KIRCHE IX 262. — 2) DORI'KIRCHE II 55. Vgl. P. ROSEGGER,

Ges. Werke II (1913), S. 144: „Brader Gott, segne unsre Kinder!" — 3) Riehl,
Die Pfälzer S. 155. — *) Müxsterland IV 22. — 5) Riehl, Die Pfalzer
S. 302. — 6) Klapper, Schlesische Volkskunde (1925), S. 322.



170 Lutz Mackensen

Soweit ich sehe, ist dieser Gedanke der Nachbarschaft Gottes
dem Katholiken geläufiger als dem Protestanten, und die
Gründe dafür, dass er diesem ferner gerückt ist, liegen auf
der Hand: die Vertrautheit mit den tausend grossen und
kleinen Kulten, die dem Katholiken Religion und Leben so

innig verschmelzen, ist ihm weitgehend abhanden gekommen,
und so konnte es nur in einer protestantischen Gemeinde
geschehen, dass jener alte Schwank — er fand sich in der
Dorfbibliothek —, in dem ein Schneider vom Thron Gottes
aus dessen Fussschemel auf die Erde wirft, mit Empörung
abgelehnt wurde, „weil er das Heilige herabziehe"]).

Wie seine Gottesbegriffe, so regelt der Volksmensch auch
seine ethischen Prinzipien nach egoistischen Grundsätzen.
Es entsteht da ein vollkommen neues Ethos, das in recht
beträchtlichen Punkten vom gepredigten christlichen abweicht;
aus dem Leben entwächst es, und seinen Bedürfnissen ist es

angepasst — gehen diese Hand in Hand mit dem christlichen
Ethos, so ist es gut, wo nicht, bleibt ihnen unbedingt der
Vortritt: man lässt wohl den Pfarrer predigen und glaubt ihm
auch, solange man in der Kirche ist, aber die Predigt des

eigenen Lebens ist gewaltiger, ihr glaubt man mehr, und so

bleiben Kirche und Leben zwei gesonderte Grössen2). Dieser
Dualismus von christlicher und egoistischer Ethik lässt sich
auf allen Gebieten beobachten.

Die Ehrlichkeit des Bauern, oft gepriesen, findet da
ihre Grenzen, wo sie ihm nicht mehr in den Kram passt, ja,
den Fiskus, öffentliche Kassen, Kirchen- und Zivilgemeinden
zu betrügen, erscheint ihm nicht selten verdienstvoll. Ein
Pfarrer verlor seine Brieftasche mit 300 fl., ein verschuldeter
Bauer fand sie, leugnete den Fund ab und bezahlte „ehrlich"
seine Schulden: „Hie das, das schickt uns der liewe Gott"3)!
Geschäfts-, Verlegenheits-, Klatsch- und Spasslügen werden
nicht als Sünde empfunden4). Noch heute gelten den
Einwohnern des holsteinischen Dorfes Witzhaven Diebstähle im
Lauenburgischen Gebiet nicht als Unrecht: sie fühlen sich in

') Th. Kappüs, Vom Humor in der Volksreligion. Dorfkirche VII
231 ff. — 2) Vgl. A. Eckert, Religion auf dem Lande. Dorfkirche II 390 ff.;
Gebhardt, Zur bäuerlichen Glaubens- und Sittenlehre3 (1895), S. 5. 33; K.
Hesselbacher, „Neue Bahnen" für die Dorfpredigt. Monatsschr. f. d. kirchl.
Praxis IV (1904), S. 23 f. — 3) Emke, Mein und Dein. Dorfkirche V 481 ff.

— 4) A. Eckert, Problerne und Aufgaben des ländlichen Pfarramtes. Berlin
1910, S. 15.



Volksreligion und Religion im Volke 171

Feindes Land, und da dürfen sie stehlen'). Das gleiche Bild
auf geschlechtlichem Gebiet; es ist bekannt, wie erfolgreich
die bäuerliche Moral den vorehelichen Geschlechtsverkehr
als Norm gegen die Lehre von der christlichen Ehe verteidigt
hat. Die jungen Paare gelten durchaus als verheiratet, es

fehlt ihnen nur die Trauung2). Der Bürgermeister eines
hessischen Dorfes schritt gegen einen jungen Lehrer wegen
„Unsittlichkeit" ein: er hatte sich tags nach der Schule öfters
in aller Öffentlichkeit mit einem jungen Mädchen unterhalten.
Der Pfarrer, der in diesem Vorgehen eine Überspannung der
christlichen Moral zu sehen geneigt war, erhielt zur Antwort :

„Des duht mer net bei Dag, des mecht m'r Nachts !" 3) Oder
ein anderes Bild. Ein Mann von hoher nationaler Begeisterung,

vorbildlicher Feldsoldat, führt auf Urlaub wie im Felde
ein höchst unsittliches Leben, er glaubte, durch seinen Patriotismus

seiner Pflicht genüge geleistet und so ein Anrecht auf
sein Handeln zu haben4). Den Konflikt zwischen Christentum

und eigenem Tun ahnt man nicht einmal; nur einen
Akt höchst naiver Selbsthilfe bedeutete es, als die Einwohnerschaft

von Olpe (Westfalen) ihre alte Kirche in Brand steckte,
um endlich eine neue zu erhalten5). Das Verhältnis zum
Nächsten endlich, um dies noch kurz zu beleuchten,
beschränkt sich meist, wo es nicht durch die Prinzipien der
Nachbarschaft geregelt ist, auf eine höchst eifersüchtige
Wachsamkeit darüber, dass der liebe Nächste seine Pflichten in
jeder Hinsicht erfülle6); den gleichen strengen Masstab an
sich selbst anzulegen, fällt kaum jemandem ein, und das
Bewusstsein, nichts gestohlen zu haben, bedeutet meist den Sieg
über die Sünde schlechthin7). Und immer wieder ist es die
Sitte, die sich mächtiger erweist als alle christliche Ethik:
„So gehört sich's!" heisst es, und nicht: „So soll ein Christ
handeln!" Vor dem Hause einer alleinstehenden Frau lärmten
Betrunkene, mutig holte sie Hilfe von den Nachbarn, um der
Szene ein Ende zu bereiten: „Was hätten denn die Leute
gesagt, wenn vor meinem Haus einer kaputt geschlagen wor-

') J. Wedde, Miszellen aus dem Sachsenwald. Jahrb. d. Ver. für
niederdeutsche Sprachforschung 1875, S. 103. — 2) Gebhardt, Zur bäuerlichen
Glaubens- u. Sittenlehre3, S. 103 ff. — 3) Dorfkirche V 307ff. — 4) v. Hanff-
stengel, Volkstum und Christentum. Dorfkirche IX 151 ff. — 6) Dorfkirche
IV 383. — 6) Boette, Religiöse Volkskunde 143 f. — ') D. Vorwerk,
Dörflicher Pharisäismus. Dorfkirche I 141 f.



172 Lutz Mackensen

den wäre!"]) Gegen die Sitte zu Verstössen ist Sünde, so gut,
wie es Sünde ist, etwas verderben zu lassen, was Nutzen
hätte bringen- können. Ein Bauer hatte sein Feld verkauft;
nun wurde es schlecht bewirtschaftet, und er empfand den
Verkauf als sündhaft2).

Dass die Lehre vom Jenseits im Denken des
Volksmenschen ihre egoistisch bedingte Umformung erfährt, wurde
bereits angedeutet.

„0 Jesu, Jesu rosenrot,
Wie leid't der Mensch so grosse Not!
Wie leid't der Mensch so grosse Pein!
Viel lieber möcht ich im Himmel sein" —

dieser alte Totensegen vom obern Schwarzwald3) gibt recht
treffend die Gefühle wieder, die das Volk beim Gedenken
ans Jenseits bewegen. Nach einem Leben voller Unrast,
Arbeit und Mühe eine ewige Ruhe, eine nicht endende Fülle,
die die Ungerechtigkeiten der Welt ausgleicht: das ist das

Jenseits, das sich der Christ in den bunten Farben
kirchlichlegendärer Phantasie, der Sozialist unter dem Bilde des
„sozialistischen Zukunftsstaates" erträumt — innere Unterschiede
zwischen diesen beiden Hoffnungsträumen bestehen kaum.
Diese Hoffnung macht auch den Tod, wenn er nun einmal
nicht mehr abzuwenden ist, leicht; man stirbt im allgemeinen,
nachdem man alle Mittel, das Sterben abzuwenden, versuchte,
ruhig, gefasst und ergeben4), mit einem gewissen Fatalismus
und jedenfalls in der Hoffnung auf ein besseres zweites Leben
in irgend einer Form. Spezifisch-Christliches vermag ich in
solcher Todesergebenheit kaum zu sehen — im Verhalten
der Angehörigen ist es meist ganz zu vermissen —; es mag
gleichwohl eine leise Beeinflussung vorhanden sein, aber sie

verstärkte nur Triebe, die seit jeher im Volksmenschen schlummerten

und ewig in ihm fortwirken werden.

II.
Wir kommen zur Gegenständlichkeit des

Volksdenkens. Die Tatsache ist bekannt: unfähig, abstrakt zu
denken, klammert sich der Volksmensch an die konkreten,

') R. Herrmann, Sittliche Selbständigkeit. Dorfkirche I 362 f. —
2) H. v. Lüpke, Das Wesen der bäuerlichen Frömmigkeit. Dorfkirche I 497 ff.

— 3) Dorfkirche III 84. — 4) Vgl. Schullerus, Siebenbürgisch-sächsische
Volkskunde S. 46; L. F. Werner (Boette), Aus einer vergessenen Ecke I4,
S. 194 ff.; K. Rühl, Beiträge zur Seelenkunde des Vogelsberger Bauern. Hess.

Bl. f. Vk. XXIV 15; A. Uckeley, Die moderne Dorfpredigt2 S. 41.



Volksreligion und Religion im Volke 173

wahrnehmbaren, greifbaren Dinge, und wo er sich bemüht,
abstrakte Urteile zu fällen, werden sie ihm zu Metaphern,
Gleichnissen, Symbolen für das, was er sagen will. Daher
der Bilderschmuck der Sprache, die Gleichnisfreudigkeit der
volkstümlichen Erzählungskunst, die Plastik des Sprichworts.
Es ist nur zu natürlich, dass sich diese Erscheinung, in ihrer
positiven wie negativen Seite, auch in seinem religiösen Leben
zeigt. Gegen religiöse Gespräche und Erörterungen beweist
er eine weitgehende Abneigung, religiöse Fragen und Zweifel
um ihrer selbst willen liegen ihm fern, und so bleibt ihm die
Kirchenlehre, das Dogma, im allgemeinen eine starre,
unpersönliche Grösse, die im Grunde nur den Pfarrer etwas angeht,
und mit der er sich nicht auseinanderzusetzen braucht '). Zur
Rede gestellt, entschuldigt er sich gern mit dem Übermass

an Arbeit, das ihm keine Zeit lasse. „Wie oft muss ich daran
denken", sagte eine Frau beim Unkrautjäten, „wenn man
Unkraut rupft, so müssen wir auch das Unkraut daheim rupfen,
unsere Kinder richtig ziehen, das Schlechte aus ihnen reissen.
Und wir selber sollen das auch an uns machen, aber man
vergisst das. Man kommt so wenig an sich selber. Die viele
Arbeit, die man hat2)!" Das hat bereits Andreas Hartmann
in seinem „Gespräch vom Bauernstand insgemein" im 17.
Jahrhundert richtig erkannt; auf die Mahnung des Pfarrers: „Ihr
müsstet Euch und die Eurigen im Glauben und in der
Gottseligkeit erbauen!" lässt er seinen Bauern antworten: „Ein
gemeiner Mann, wie ich bin, und der den ganzen Tag hart
schaffen muss, wenn er sein Stücklein Brot erwerben will,.
hat nicht derweil." Die Zeit wäre wohl schon gelegentlich
vorhanden, aber das Vermögen fehlt, unplastisch zu denken.

Kein Wunder, dass die christlich-abstrakten
Glaubenslehren keinen Eingang in die Volksseele gefunden
haben. Gottes Existenz ist notwendig und naturgegeben, das
sahen wir, aber dass Gott die Liebe ist, kann nicht
nachgedacht werden. Heiligung, Wiedergeburt, Rechtfertigung,
Bekehrung, Sündenbewusstsein, Dreieinigkeit und Heilsverlangen:

das sind Begriffe, die aus dem Zweckdasein des
Volksmenschen so gründlich herausfallen, dass er mit ihnen nichts
anzufangen weiss. Was soll er sich unter dem heiligen Geist,.

') Vgl. Gebhardt, Zur bäuerlichen Glaubens- und Sittenlehre3, S. 9,
50 f.; Monatsschr. für die kirchl. Praxis IV 72 ; Dorfkirche II 390 ff. —
2) Dorfkirche VI 148.



174 Lutz Mackensen

was unter der Allgegenwart Gottes denken?1) Aber nicht jeder
ist so aufrichtig wie jene ostpreussische Arbeiterfrau, die offen
erklärte: „Vom heiligen Geist weiss ich nichts, den dritten
Artikel kann ich wohl aufsagen, das ist aber auch alles"2).
Das geistig vorgestellte Jenseits stösst oft auf Zweifel: „Es is

noch käner zerrickkumme!" meinte ein Hunsrücker Bauer
skeptisch3). Die tiefen Unterschiede zwischen Gott und Christus
werden nicht erfasst; man betet zum Heiland und meint Gott
und umgekehrt4). Diese Unfähigkeit zu unterscheiden richtet
besonders im Heiligenglauben des katholischen Volkes oft
seltsame Verwirrungen an; in Danksagungen für
Gebetserhörungen findet man häufig Christus nach einem Heiligen,
den heiligen Geist nach Judas Thaddäus genannt5), und über
einem Hause prangte diese Inschrift: .-

„Dieses Haus stand in Gottes Hand
Und 1st dreimal abgebrannt.
Das vierte Mal ist's wieder aufgebaut
Und jetzt dem heiligen Florian anvertraut."6)

So wird, nicht nur bei Katholiken, die Person Jesu Christi
oft genug zu einem Heiligenbilde unter anderen. Wie gründlich

Luthers Lehre missverstanden wurde und wird, ist sattsam

bekannt; sein Wort von der christlichen Freiheit, aufs

Weltliche, Greifbare, Konkrete übertragen, entfachte den

Bauernkrieg: es fehlt überall das Erlebnis der Persönlichkeit,
des Inhalts, des transzendenten Kerns7). Ein protestantischer
Mecklenburger zankte sich mit einem polnischen Schnitter
über Luther; alles, was er zur Rechtfertigung von dessen

Lehre vorzubringen wusste, gipfelte in den Worten: „Wat, up
Luthern wist du schellen? As wenn de en dämlichen Kirl
west wir? Ne, ick will di wat seggen: Luther is en düchtigen
Kirl west, denn hei het sik ne Fru nahmen, und juch Presters
hebben ken!" 8)

Diese Abneigung, christlich-abstrakt zu denken, die sich,
wie wir sahen, nicht selten zur Verständnislosigkeit steigert,
mündet in zwei Pole, die ihrerseits wiederum nicht unwesent-

') Vgl. dazu Dorfkirche VII 146 ff., I 141 f.; A. Uckelet, Die moderne

Dorfpredigt2 S. 66; Gebhardt, Zur bäuerlichen Glaubens- und Sittenlehre3
S. 78. — 2) DoRFHHtcHE IV 186. — 3) Monatsschr. f. d. kirchl. Praxis V 399. —
*) Arndt, Verhandl. des 9. ev.-soz. Kongresses, 1898, S. 149. — 5) Vgl. z. B.

Kathol. Gemeindebl. von Heidelberg X, No. 12 (21. III. 1926) unter
„Verschiedenes". — 6) Weigert, Religiöse Volkskunde2 S. 20. — 7) Dorfkirche
X 306 f., XI 2 ff. — 8) ebd. I 284.



Volksreligion und Religion im Volke 175

lieh zur Erhaltung des religiösen Bestandes beitragen. Der
Autoritätsglaube1) erspart eigenes Nachdenken — ich
glaube, was die Kirche glaubt, und die Kirche glaubt, was
ich glaube, und so wird's recht sein — und das Gefühl, das
solchen Köhlerglauben mit den buntesten und zartesten Farben
umsäumt, tritt an die Stelle des zeitraubenden und anstrengenden

Grübelns2). Es wird zuweilen, z. B. nach besonders langen
oder schwierigen Predigten, geradezu ausgesprochen, dass es

nicht auf das Verständnis, sondern auf die Empfindung, die
Andacht ankomme, und es ist bezeichnend, wie ein
Sozialdemokrat seinen Wunsch begründete, die christliche Trauung
möge beibehalten werden: „Die kirchliche Trauung", schreibt
er3), „wird noch lange ihren Wert behalten, weil jede andere
Form der Trauung das Gemüt unberücksichtigt lässt, gerade
aber hier bei einem solchen wichtigen Akt wie die
Verehelichung auch das Gemüt Ansprüche macht."

So kommt es leicht, dass von der kirchlichen Handlung,
die im übrigen, wie erwähnt4), als Gottes-Dienst empfunden
wird, zunächst einmal Feierlichkeit erwartet wird: sie soll
aus dem Alltag herausragen, soll auf das Gefühl einwirken,
soll etwas ganz Besonderes sein. Die Predigt soll etwas
anderes sein als die gewöhnliche Rede; je pathetischer,
gesalbter, unverständlicher sie ist, um so mehr wird sie
im allgemeinen geschätzt, und Stall-, Hof-, Acker- • oder
Mistpredigten werden geringschätzig belächelt5). Darüber
klagt Oberlin bereits 1778: seitdem er sich, die Unwissenheit
seiner Leute einsehend, zu ihnen herablasse und in ihrer
Sprache predige, heisse es: so könne es jeder, und seine Mägde
hätten ihm die Predigt gemacht6) Es ist dies die gleiche
Beobachtung, die wir beim Zauberspruch, beim Segen, bei
den Beschwörungen allerorten machen; auch dort wird
Dringlichkeit des Anliegens und Überschwang des Gefühls durch
krausen Wortbombast umkleidet und verstärkt; je wirrer und

') Vgl. Weigert, Religiöse Volkskunde2 S. 35. — 2) vgl. Klapper,
Schlesische Volkskunde, S. 305 ; H. v. Lüpke, Das Wesen der bäuerlichen
Frömmigkeit. Dorfkirche I 497 ff. — 3) Rade, Verhandl. d. 9. ev.-soz. Kongr.
1898, S. 98. — 4) A. Eckert, Probleme und Aufgaben des ländlichen Pfarramtes

(1910), S. 88. — 5) vgl. J. Boehmer, Dorfpfarrer und Dorfpredigt.
Giessen 1909 (Studien zur praktischen Theologie III 4), S. 175; W. Schuster,
Religion auf dem Lande. Dorfkirche III 12 ff. — 6) A. Stöber, Der Dichter
Lenz und Friederike von Sesenheim. Nach: Dorfkirche IV 153.



176 Lutz Mackensen

bombastischer, um so schöner, und je unverständlicher,
geheimnisvoller, um so zauberkräftiger. So sagte einst eine
alte Bäuerin ihrem Pfarrer als besonders schönes Gebetlein
die Namen der prophetischen Bücher des Alten Testamentes
auf: das sei ein Gebetlein, erbaulich und wirkungsvoll wie
kein zweites ') Autoritätsglauben und Gefühlsüberschwang
sind auch die Wurzeln jener Wundersucht und Prozessionswut,

gegen die die katholische Kirche zu allen Zeiten,
vornehmlich im 15. Jahrhundert, anzukämpfen hatte2).

Im übrigen sucht sich das Volk Gestalten und Gedanken
seines Glaubens in h and greiflichster Form nahe zu bringen.
Gott als Geist ist ihm unverständlich und unerklärlich; als
Person, ausgestattet mit Zügen greisenhafter Gutmütigkeit,
steht er deutlich vor ihm, und Wind und Wolken sind seine
beflügelten Diener3). Diese Person nachzubilden ist eine
Versuchung, die, je stärker der Gottesglaube ist, um so dringlicher

wird, „ein Ding, siehst du, es steht, du kommst in die
Stube, bei Tag, bei Nacht, es ist immer da, es kann wohl
der liebe Gott sein Aber wir brauchen einen kleinen Gegenstand,

den man überall mittragen kann, sonst hat es keinen
Sinn", und so wählen die Kinder in Rilkes „Geschichten vom
lieben Gott" den Fingerhut als Symbol Gottes (3. Aufl. S. 102f.).
Von diesem Standpunkt wollen die Heiligenbilder des
katholischen Volkes, die in ihrer bunten Aufdringlichkeit dem
Protestanten so oft unsympathisch sind, verstanden sein. Rilke
hat sie einmal sehr fein interpretiert4): „Diese Ikone sind der
einzige Halt, das einzige zuverlässige Zeichen am Wege, und
kein Haus kann ohne sie bestehen. Immer wieder werden
welche notwendig, wenn eines zerbricht vor Alter und Wurm,
wenn jemand heiratet und sich eine Hütte zimmert, oder
wenn einer, wie z. B. der alte Abraham, stirbt mit dem
Wunsch, den heiligen Nikolaus, den Wundertäter, in den
gefalteten Händen mitzunehmen."

]) Monatsschr. f. d. kirchl. Praxis IV 186. — 2) Gegen die Wunder-
sucht des 15. Jahrh. wandte sich u. a. Nikolaus Weingand von Krakau (um
1400): Der Teufel verführe mit göttlicher Zulassung durch Wunder glaubensschwache

Menschen; vgl. Klapper, Schlesische Volkskunde S. 314. Über die
Prozessionswut derselben Zeit vgl. J. Schairer, Die religiöse Volkskunde am

Ausgang des Mittelalters nach Augsburger Quellen (Beiträge zur Kulturgeschichte

des Mittelalters und der Renaissance, Heft 13, Leipzig 1914) S. 124.

— 3) Gebhardt, Zur bäuerlichen Glaubens- und Sittenlehre3, S. 46 ff. —
*) Geschichten vom lieben Gott3, S. 67 f.



Volksreligion und Religion im Volke 177'

Es ist im Grunde nichts anderes, wenn wir immer und
immer wieder beobachten, wie das Volk an Ausserlichkeiten
hängt und nicht von ihnen lassen will, wie es sich an Worte
klammert, die ihm zum festen Bestandteil des Glaubens geworden!
sind. Ein Pfarrer wurde gefragt, ob er eine Absicht dabei gehabt
habe, als er bei der Austeilung des Abendmahles statt des

gewohnten „Nehmet hin und esset!" gesagt habe: „Nimm hin
und iss1)!" Dabei wird jedes Wort wortwörtlich genommen
und aufgefasst. Den Satz des Helgoländer Kirchengebets;
„ Segne unsern Strand " verstehen die Fischer — und niemand!
kann sie davon abbringen — in dem Sinne: „Lass recht viele-
Schiffe stranden2)!" Mancher unausrottbare Aberglaube hat
hier seine Wurzel: bei der Schriftverlesung am Dreikönigstag^
öffnen die Mädchen von Trossingen (Oberamt Tuttlingen) bei
den Worten: „Und sie taten ihre Schätze auf" ihre Gesangbücher

und schauen nach, ob sie sich glücklich verheiraten
werden3), und an das bekannte Wort vom Kamel und dem.
Nadelöhr (Matth. XIX, 24) knüpft sich in Holland die
Meinung, eine Nadel auf die Bettplanke gespiesst, beschütze vorm
Nachtmahr, denn wenn ein Kamel nicht durch's Öhr geht,,
wie kann es da ein Alp4)! Von hier bis zum Symbolzwang:
ist kein weiter Schritt; die symbolische Ausdeutung bringt.
Bild, Handlung, Gebet und Gebärde dem Verstand und Herzen
näher, lässt alles gleichsam mit Händen greifen und erhöht
den erwünschten geheimnisvollen Zauber und die Erbaulichkeit.

Wie vortrefflich wurde jener Gemeinde ihr renoviertes
Gotteshaus interpretiert, das sie 1701 bezog:

„Der Turm ist oben weiss geweisst.
Ach das kann dich erfreuen:
Wenn dich die Sünd' blutrot beschmeisst

Auf Erden da von neuem,
Durch Christi Blut
Ist alles gut,
Dass du wirst einst im Weissen
Gott in der Höhe preisen" 6).

So wird Geistiges gegenständlich, Starrheit Leben, Gedanke
Form. Und das sind die Punkte, an denen die ausschmük-
kende, erweiternde, erklärende, versinnbildlichende Phantasie
des Volkes in die Gestaltung der Religiosität eingreift, indem
sie in ihrer naiv-selbstverständlichen, kindlich-rührenden Weise

]) A. Uckeley, Die moderne Dorfpredigt2 S. 50. — 2) Dorfkirche V
389. — 3) ebd. VII 406. — 4) ebd. V 217. — 5) ebd. V 162.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXVII (1927) 12



178 Lutz Mackensen

Gestalten und Formen des Glaubens in ihren Kreis einbezieht
und sich zu eigen macht.

„Wärst in Kaschubien du uns geboren,"

singt ein kaschubisches Weihnachtslied1),
„Wärest auf Heu von uns nicht gebettet:
Hättest ein Strohsäckchen,
Darüber ein Bettchen
Und viele Kissen, gefüllt mit Daunen.

Und auch dein Kleidchen war' nicht so einfach:
Aus grauem Fellchen ein reiches Mützchen,
Aus blauem Tuche ein Jäckchen
Und ein grünes Warb-Jöppchen,
Dazu ein' Netzgurt würd man dir geben."

Und nun folgt ein ganzer, reich besetzter Speisezettel mit
Gerichten, die sie dem Jesuskind vorsetzen wollten: zu jeder
Tageszeit Gebratenes, ein Gläschen Wodki zum Butterbrötchen,

mittags Buchweizengrütze, Fleck mit Ingwer nicht zu
vergessen, und dergleichen mehr.

Die Sache hat aber auch ihre negative Seite. Man
klammert sich ans Konkrete, ans Greifbare, ans Wort, an die
Form und vergisst darüber den Inhalt leicht völlig. So wird
die Form nicht nur das Begehrte, sondern das Wesentliche,
endlich das Einzige. Das Gebet wird heruntergeleiert, da
schon die Tatsache, die Form des Betens als verdienstlich
gilt, es wird Zungengebet. So entstehen zuweilen
Gebetsformen, die durch die gewohnte Eile des Hersagens verhaspelt,
verwirrt und unverständlich geworden, nun gerade durch ihre
völlige Sinnlosigkeit als „schöne" und „gelehrte" Gebete
beibehalten werden. Die katholischen Egerländer beten zu Tisch :

„Herr Gott, himmlischer Vater, gebenedeiet seien uns alle
Speisen, Dank für die grosse Güte, empfangenem Werke gib
uns Gnad und Gedeihen, als wir dir zu loben und zur Wohlfahrt

getragen hat, deine himmlisch geschiedene Werke durch
Jesum Christum unsern Herrn, Amen!", und ein evangelischer
Landpfarrer eines württembergischen Dorfes zeichnete im
16. Jahrhundert die Form des Vaterunsers, wie es seine Leute
zu beten pflegten, so auf: „Gott, Vaterunser, bist in Deinem
Himmel. Heilig wert ist Dein Nam. Kommen wir zu Dir in
Dein Reich. Dein Will der wird Himmel und Erd. Dein
täglich Brot gib uns heut. Gib uns unser Schuld, wir geben
unser Schuld (d. h. tu Du Deine Pflicht uns gegenüber, so

') Dorfkirche IV 92.



Volksreligion und Religion im Volke 179

tun wir auch unsere Pflicht Dir gegenüber). Lass uns nicht
eingeführt werden in keine üble Versuchnis, sondern erlös

uns von allem Übel und Herzleid. Amen in Gottes Namen *). "

Aus dem „Bitte für uns!" der Litaneien wird im
zungengeschwinden Munde des Eifelers ein „Bättfranz"2), und so fort.
Es ist dies ein Punkt, bei dem sich wieder einmal in
unvergleichlicher Weise die Macht der Sitte zeigt: es gehört sich,
dass zu bestimmten Zeiten bestimmte Gebete gesprochen werden,

es gehört sich auch, regelmässig in die Kirche zu gehen,
und wo dies nicht der Brauch ist, unterlässt man's3). Zuweilen
mag wohl auch, in protestantischen Gegenden, der Kirchenbesuch

als Höflichkeit gegen den Pfarrer aufgefasst werden:
„Macht sich der Mann die Arbeit und kommt bei dem Ge-

jaik (Sturm) die Stunn weit hierhergelaufe in dem Dunken-
heit und Näss, dann müsse mer ihm doch wenigstens die
Freud mache, dass mer all komme4)." In Niederschlesien
ist es Übung, dass am Geburtstag des Gestorbenen oder einem
andern Tage (z. B. einem 2. Feiertage) der Pastor auf Bestellung

des Leidtragenden ein „Lied" von der Kanzel betet;
der Vorgang wird mit lauten Trauerausbrüchen begleitet, die

prompt mit dem „Amen" abbrechen5). Quod ab omnibus
und quod semper, das sind die Regeln, nach denen sich
Kirchgang und Abendmahlsbesuch, Reue- und Dankbarkeitsbezeugung

gegen Gott regeln6), und besonders da, wo sich
noch Reste der alten strengen Kirchenzucht finden, wird
das Abendmahl mit grosser Regelmässigkeit genommen, weil
es eine Ehrenprobe darstellt : Sünder werden nicht zugelassen.
So rehabilitiert man sich durch eine Kommunion, wenn man
durch Zanksucht oder Unsittlichkeit Anlass zu Ärgernis
gegeben hat7), und auch Gottesleugner gehen wohl zum Abendmahl,

um nicht als „schlechte Menschen" zu gelten8). Von
allen christlichen Feiern behält der Sozialist das kirchliche
Begräbnis am längsten bei; „das Begräbnis ist eine
Musssache", erklärte ein Gewerkschafter9), und eine Arbeiterfrau,
deren Mann die Kindertaufe nicht dulden wollte, klagte: „Das

') Beide Beispiele aus Hess. Bl. f. Vkd. I 28. — 2) A. Wrede, Eifeler
Volkskd.2 S. 86. Vgl. Weigert, Religiöse Volkskunde2 S. 48. — 3) Monatsschrift

f. d. kirchl. Praxis II (1902), 295. — 4) Dorfkirche IV 264 ff. —
5) ebd. IV 21. — 6) Uckeley, Die moderne Dorfpredigt2 S. 46, 49. — ')
Dorfkirche IV 181 ff.; Monatsschr. f. d. kirrhl. Praxis V 393 ff.; L. F. Werner
(Boette), Aus einer vergessenen Ecke II (1912), S. 127. — 8) Hess. Bl. f.Vk. II 7.

— 9) Rade, Verhandl. d. 9. ev.-soz. Kongresses 1898, S. 110.

12*



180 Lutz Mackensen

gehört sich doch so! Was würden die Freundinnen dazu

sagen1)!" Und immer wieder klammert sich die Sitte an
Äusserlichkeiten, an Formen. Beim Begräbnis einer Frau,
die mit ihrem Mann in dauerndem, ärgerniserregendem Streit
gelebt hatte, unterlässt der Pfarrer die übliche „Tröstung"
des Leidtragenden. Dieser beklagt sich hinterher bitter: das
sei allgemein aufgefallen !2) Bei einem andern Begräbnis setzte
nach der Meinung des Leidtragenden das Grabgeläute zu spät
ein, er regte sich fürchterlich auf: „Ich bin so verbust, doss

ich glei meene Froo vergessen kennde3)!" Einmal musste

wegen der Reparatur des Turmes das Geläute ganz
unterbleiben; das wurde allgemein bitter empfunden4). So kann
es kommen, dass auch ganz unkirchliche Äusserlichkeiten
geradezu zu Glaubenssymbolen werden. Im bayrischen Schwaben

gibt es eine protestantische und eine katholische Art, den
Acker zu bebauen und die Furchen zu ziehen5), und als

siebenbürgische Katholiken bei einem Turnfest gebeten wurden,
der Gleichmässigkeit des Bildes wegen die gering abweichende
Tracht ihrer protestantischen Landsleute anzunehmen, entgegneten

sie trotzig: „Wir lassen unsern Glauben nicht6)!" Dieser
Formalismus der Sitte ist es ja auch, der es zuliess, dass eine
unübersehbare Menge heidnischer Bestandteile im Christentum,

katholischer im Protestantismus fortleben, und auch die
Glaubenslosen unserer Zeit kommen nicht los von ihren
altererbten Formen und münden immer wieder, in Denken und
Handeln, in sie ein.

III.
Über den magischen Charakter des Volksdenkens brauche

ich wenig zu sagen; er ist bekannt, und da er an und für
sich bereits eine Art Religiosität ist, wirkt er sich natürlich
auch besonders stark in der heute christlich bedingten
Volksreligion aus. Der Vorgang ist dieser: eine Sache, ein Ding,
eine Form, die zunächst des religiösen Inhalts entbehren kann,
wird zu einer anderen oder zu einer Person, einem Gedanken
in ursächliche Beziehung gesetzt, weil sie ihr äusserlich gleicht,
an sie erinnert, mit ihr einmal in Verbindung stand und ihr

') Rade, ebd. S. 85. — 2) Dorfkirche. V 414. — 8) ebd. V 306. —
4) W. Hoffmann, Heidentum, Katholizismus u. Protestantismus in unserer rhein-
hess. Landbevölkerung. Hess. Bl. f. Vkd. IV 5. — 5) Riehl, Die Pfälzer (1925),
S, 295. — ') Schullerus, SiebenbürgiBch-sächsische Volkskunde S. 56.



Volksreligion und Religion im Volke 181

zeitlich kurz vorangeht oder folgt; je dunkler, unverständlicher,

geheimnisvoller diese Beziehung ist, um so stärker ist
der Zauber, den sie auslöst. Birgt diese Sache, dieses Ding,
diese Form bereits einen religiösen Kern in sich, so liegt der
Gedanke der magischen Verknüpfung besonders nahe, ist der
Zauber besonders stark, und so kommt es, dass gewisse christliche

Formen oder Dinge, die an und für sich mystischen
Charakter tragen oder dem Volke in jahrhundertelanger
Erziehung ans Herz gelegt und ihm nun unveräusserliches
Besitztum wurden, aus sich heraus magische Kraft gewannen.

Bei Taufe und Abendmahl lässt sich das am
deutlichsten beobachten; sie haben, auch beim protestantischen
Volke weithin, eine übersinnliche Kraft in sich ex opere
operato. So wird die Taufe beibehalten — auch wohl von
Ungläubigen — damit das Kind „nicht vom ewigen Leben
ausgeschlossen" sei1), gröber, diesseitlicher, sinnlicher gefasst:
damit das Kind bei Gesundheit bleibe2). Die Kommunion
Sterbender wird leicht als letztes Heilmittel gegen die
Todeskrankheit aufgefasst3), und man erbittet sie, um nichts
unversucht zu lassen. Oder es heisst auch, sie helfe gegen
Krankheit und Not, und darum sei es gut, sich ihrer in
solchen Zeiten zu bedienen4). Der Kirchenbesuch wird zur
Magie: einer aus dem Hause muss am Sonntag in die Kirche,
damit nicht Not und Elend über das Haus komme5). Das
Gebet des Pfarrers mit dem Kranken wird zu einem Gebet
über dem Kranken, es entscheidet über Leben und Tod des

Patienten6), und vierzig Vaterunser, in der Osternacht gebetet,
bedeuten die vierzig Grabesstunden Christi und bringen grossen

Segen7). Je mehr Weihwasser, um so grösser die Hilfe8),
und ein Gebetbuch beim Sturmangriff bei sich zu tragen, ist
ein guter Schutz9). Wie man denn auch in Siebenbürgen
gebärenden Frauen das Gesangbuch unters Kopfkissen legt,
um ihre schwere Stunde zu erleichtern10). An den magischen
Gebrauch des Kreuzes sei nur erinnert.

') Zur magischen Taufe vgl. Dorfkirche IV 181 ff, VII 146 ff. —
2) Hess. Bl. f. Vkd. II 21; Monatsschr. für die kirchl. Praxis IV 185. —
3) Monatsschr. für die kirchl. Praxis IV 185. — 4) Hess. Bl. f. Vkd. II
22. — 6) Dorfkirche VII 401. — 6) Hess. Bl. f. Vk. II 3, 19. — 7) Klapper,
Schlesische Volkskunde S. 319. — 8) Weigert, Religiöse Volkskunde S. 24. —
9) Dorfkirche VIII 35 ff. — 10) Schullerus, Siebenbürgisch-sächsische Volkskunde

S. 93.



182 Lutz Mackensen

Wozu die Beispiele häufen? Es ist deutlich, worauf
wir zielen. Die religiöse Formgebundenheit des
Volksmenschen in ihrer egoistischen Tendenz führt ihn
notwendig zur Magie, und so werden Gegenstände
und Formen der christlichen Sitte in seiner Hand
zum zauberkräftigen Geheimnis, zum Fetisch.

In diesen drei Grundtrieben des Volksmenschen, seinem
Egoismus, seinem Gegenständlichkeitsdrange, seiner
mystischmagischen Veranlagung, erblicken wir die grossen treibenden
Kräfte, die die Gestaltung seiner Religion bedingen. Sie
sind ewig und so überzeitlich wie übernational; überall, wo
Volksreligion lebt, werden sie sieh an wesentlichen Punkten
des Glaubenslebens nachweisen lassen. Sie sind es, die die
Volksreligion zur Einheit gestalten und sie in scharf
ausgeprägten Umrissen von der dogmatisch-gelehrten Religion im
Volke abheben. Inwieweit sich diese ihr anzupassen hat,
inwieweit es ihrer pädagogischen Kunst gelingen kann, sie zu
sich heranzuerziehen, das sind Fragen, die dem Laien zu
entscheiden nicht wohl anstehen möchte.


	Volksreligion und Religion im Volke

