Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 27 (1926-1927)

Artikel: Volksreligion und Religion im Volke
Autor: Mackensen, Lutz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-112556

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-112556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

161

Volksreligion und Religion im Volke").
Von Privatdozent Dr. Lutz Mackensen, Greifswald.

Das ist ein stilles und zartes Ding, iiber das wir nun
miteinander reden wollen. Volksreligion: darunter méchte
ich hier die Summe alles religitsen Tuns und Empfindens,
wie wir es in der Giemeinschaft, der Masse, dem Volke finden,
verstehen: nicht nur das, was bei ihm auf eigenstem Nahr-
boden und aus eigenstem Samen gewachsen ist, sondern auch
all das, was fremde Hinde als Same, Keim oder entwickelte
Pflanze in jenen Boden hineingesenkt haben und was nun in
jahrhunderte- oder jahrtausendelanger Genese sich der neuen
Luft, der neuen Umgebung angepasst hat?). Wie wir unter
dem Fachausdruck ,Volkslied“ beides verstehen, das im Volk
gewordene Gemeinschaftslied und das Kunstlied im Volks-
munde, wie zur Volkstracht der Wallensteinerhut der spani-
schen Zeit so gut gehort wie der primitive Holz- oder Bast-
schuh, so werden wir auch der Volksreligion diesen Doppel-
rhythmus zuerkennen miissen, der als ,Kulturmischung“ ge-
kennzeichnet werden mag. Und wie Volkslied und Volkstracht,
Volkskunst und Volksschauspiel in diesem Doppelrhythmus
der Kulturmischung doch letzten Endes eine grosse Einheit
darstellen, wie das Kunstlied im Volksmunde dem Gemein-
schaftslied unendlich viel néher steht als der Buchlyrik, wie
die geschnitzte Barockséule des dorflichen Brunnenhauses im
Barockschloss keinen organischen Platz finden wiirde, so stellt
auch die Volksreligion ein Ganzes dar, in dem sich christliche
Formen und Gedanken mit Urviterhausrat aus heidnischer
Vorzeit wundersam verschlingen und in dem jene christlichen

1) Diese Studie sollte eigentlich in der volkskundlichen Sektion des
Gesamtvereins der deutschen Geschichts- und Altertumsvereine auf der Kieler
Augusttagung des Jahres 1926 vorgetragen werden; eine plotzliche Erkrankung
hinderte mich daran. Wenn ich sie nun gedruckt der Beurteilung der Fach-
genossen vorlege, so geschieht das absichtlich unter Beibehaltung der Vortrags-
form, die betonen mochte, dass es sich hier um einen ersten, tastenden Versuch
handelt. — 2) H. Naumaxy identifiziert in seinen ,Prolegomena iber verglei-

chende Volkskunde und Religionsgeschichte“ (JAHRBUCH FUR HISTORISCHE VOLKS-
KUNDE I, 21) Aberglauben und Volksreligion. Das scheint mir unrichtig.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXVII (1927). 1



162 . Lutz Mackensen

Formen und Gedanken ein anderes Gesicht gewinnen, als sie
in den Horsilen der Universitit, den Kirchen der Stidte, den
dogmatischen Biichern und den Kongressen der Theologen
tragen. Diesen Unterschied konnen wir allerorten beobachten,
wo wir religiosen Empfindungen oder Anschauungen des Volkes
begegnen; vielleicht sehen sie oft den unsrigen zum Ver-
wechseln #hnlich, sprechen sich vielleicht mit den gleichen
Worten und Formeln aus, die auch wir gebrauchen, aber bei
niherem Zusehen entdecken wir, dass sie in ihrem innersten
Wesen etwas grundsiitzlich Verschiedenes darstellen. ,So lehrt
es die christliche Kirche, so lebt es das Volk“: Religion imVolke
und Volksreligion stehen sich in dieser Weise gegeniiber.

Ist nun unsere Behauptung richtig, dass die Volksreligion
eine Einheit darstellt, so miissen notwendigerweise die christ-
lichen Bestandteile, die in sie hineingemiindet sind, ihre ent-
scheidende Umformung nach denselben psychologischen Grund-
gesetzen erfahren haben, auf denen die nichtchristlichen, besser:
vorchristlichen Glaubensformen beruhen, die zur Bildung des
Ganzen zu ihnen hinzutreten, und die wir mit einem irre-
fithrenden Namen gewdshnlich als ,Aberglauben“ bezeichnen.
Mit andern Worten: Volkschristentum und der sogenannte
Aberglaube mitissen den gleichen psychologischen Voraus-
setzungen entstammen, den gleichen inneren Rhythmus haben;
es darf kein prinzipieller Denk-und Gefiihlsunterschied zwischen
ihnen bestehen. Denn in der Verschiedenartigkeit des Denkens
und Fiihlens erblicken wir den Grund des Zwiespaltes zwischen
Kultur und Volk, dogmatischem Christentum und Volksreligion.
Die Einheit der Volksreligion in grossen Ziigen aus dem
immanenten Charakter des Volksmenschen zu erweisen, be-
trachte ich als Aufgabe dieser Ausfithrungen; die Unterschiede,
die das so zu gewinnende Bild von dem geléduterten Christen-
tum der theologischen Dogmatik trennen, werden, auch ohne
dass sie jedesmal -ausdriicklich betont werden, sich leicht
offenbaren: so wird die ,Religion im Volke*, die wir als
Glaubensiiberzeugung im Herzen tragen, der stumme Mass-
stab, an dem wir die Volksreligion messen. :

Es sind in-der Hauptsache drei Grundfaktoren, dle
‘wir, wie in allen andern Gebieten des Volkslebens, so auch in der
Volksreligion als treibende Krifte sehen: der Egoismus des
Volksmenschen, der ihn mit unbeschreiblicher Selbstver-
stdndlichkeit die Umwelt vom Zentrum seines eigenen Ichs



Volksreligion und Religion im Volke 163

betrachten lasst, der alle Dinge zur eigenen Person in Beziehung
setzt und nach diesem Grundsatz bewertet, ferner die Gegen-
stindlichkeit seines Denkens, die sich an die greifbare
Materie klammert und es ihm unmoglich macht, Abstraktes
sich vorzustellen, und endlich jene mystische Veranlagung,
die ihn die natiirlichen Zusammenhinge nicht finden lisst
und statt dessen andere, geheimnisvolle, zauberische, magische
sucht. Die Wirksamkeit dieser drei Faktoren im 'sog. Aber-
glauben aufzuzeigen, tut hier nicht not, das ist -oft genug
geschehen; wie sie den christlichen Glauben des Volkes beein-
flussen und ihm eine neue Gestalt verleihen, ihn eben recht
eigentlich zur Volksreligion umformen, mag hier zu zeigen
versucht werden.

| &

Wir sprechen vom Egoismus des Volksmenschen.
Er lebt ein scharf ausgeprigtes Zweckdasein; die Tatsache
seines Lebens, die ihm den Gedanken des Todes ewig unfass-
bar erscheinen lisst, beherrscht ihn mit so starker Selbstver-
stiandlichkeit, dass sein ganzes Denken und Trachten in ihr
aufgeht. Die Umwelt hat nur insofern Gewicht fiir ihn, als
sie zu ihm in Beziehung tritt: Familie, Sippe, Nachbarn,
Heimat, das sind die konzentrischen Kreise, die seine Welt
ausmachen, und der Mittelpunkt aller ist er selbst. Nicht,
dass die Ernte des Landes missraten ist, schmerzt den Bauern,
sondern dass auf seinen Feldern der Hagel niederging ; nicht
fiir die Verbesserung der ganzen Welt kdampft der Kommunist,
sondern seine eigene Lage mochte er gebessert sehen. Es
ist oft behauptet worden, der Bauer sei indolent, vielmehr
ist er nur fir seine Dinge interessiert, wie er auch nicht
schlechtweg geizig ist, sondern nur fiir die Dinge Beihilfe
leistet, die er kennt, die er durch eigenes Miterleben in seinen
Weltkreis hineingezogen hat'!). ,Das Volk teilt sein Kompen-
dium der Nationalokonomie“, sagt Riehl einmal?), ,in zwei

') A. L’Houer, Zur Moral des Bauerntumes, Dorrkircue I, 13 ff. Vgl
hierzu A. Eckerr, Probleme und Aufgaben des lindl. Pfarramtes (Berlin 1910)
S. 54f; L. F. WErNER (BoErTE), Aus einer vergessenen Ecke. I+ (Langensalza
1913) 8. 166 ff. — 2) Die Pfilzer (Neudruck 1925) 8. 295. Man halte hierzu
das Bekenntnis aus dem Brief eines neugebackenen Sozialdemokraten (VERHANDL.
. pEs 9. EV.-80z. KoNerEssEs IN BerLin 1898, 8. 71): ,Dem Leben eine interessante
Seite abgewinnen, .. ... heisst nichts anderes als leben wollen“ und das eines

Gewerkschaftlers (ebd. S. 123): Ein tiichtiger Mensch muss meiner Anschauung
nach ein Egoist sein, denn nur, wenn es ihm wohlgeht, will er dasselbe fii_r andere.“

11*



164 Lutz Mackensen

grosse Lehrbiicher. In dem einen steht geschrieben, wie man
mit moglichst wenig Arbeit moglichst schlicht und sorglos
leben, in dem andern, wie man mit viel Arbeit moglichst
reich werden kann.“ Solchem egoistisch bedingten Zweck-
dasein opfert der Volksmensch ein gut Teil seines Innenlebens,
seine Khe ordnet er ihm ein, seine Kinder betrachtet er zu-
nichst- nach dem Gesichtspunkte, was sie ihm helfen, wieviel
sie ihm hinzuverdienen konnen, bei der Ubergabe des Hofes
grenzt der Egoismus beider Parteien oft an Brutalitit, und
bei Sterbefillen siegt er oft genug iiber die Pietdt. Mein
Wohlstand, meine Sicherheit, mein Leben, hinter diesen
Gedanken verlieren alle andern an Bedeutung.

So wird es uns nicht Wunder nehmen, wenn wir auch
in der religiosen Haltung des Volkes den Egoismus herrschend
finden. Die Religion wird in den Dienst der eigenen Sache
gestellt; Gott ist dazu da, dass er sie fordert, und an seiner
titigen Hilfe spiirt man seine Gegenwart. ,Ich liebe Gott
und bete zu ihm¥, bekennt ein christlicher Arbeiter und be-
griindet dieses Bekenntnis: ,Habe ich doch seine giitige Hand
oft im Leben gefiihlt.*?) Und ein Soldat im Felde schreibt
seinem Pfarrer daheim: ,Ich, Herr Pastor, Sie konnen es
sicher glauben, habe die Erfahrung gemacht, dass es tatsich-
lich noch einen Gott gibt: links und rechts fielen meine
Kameraden, die Kugeln schlugen stindig um mich ein, aber
keine feindliche traf mich.“? So sind es immer wieder die
Zeiten der personlichen Gefahr, der eigenen Not, des Alters,
die den Gottesglauben neu entflammen: nun keine andere
Hilfe da ist, soll Gott helfen. ,Man hétte frilher nicht ge-
glaubt, dass man sich an einem solchen Biichlein so ergttzen
konne“, schreibt ein Feldgrauer im Dankbrief fiir ein tiber-
sandtes Andachtsbiichlein. , Aber hier lernt man erst erkennen,
wie viel man am Gebet hat.“%) Wie waren in den ersten
Monaten des Weltkriegs die Kriegsbetstunden tberfiillt, und
wie sehr flaute der Besuch mit der Zeit ab, als man sah, dass
alles Beten scheinbar doch nichts half! Die ausbleibende Hilfe
Gottes, die man als selbstverstindlich erwartete, ist denn auch

) Rapg, Die sittlich-religiose Gedankenwelt unserer Industriearbeiter,
VERHANDL. DES 9. EV.-80z. KoncRrEssEs 1N BErLIN 1898, 8. 110. — ?) DoRFKIRCHE
VIII, 115. — 3) ebd. VIII, 35 ff. Ein kleiner Beamter erklart: ,So lange einer
gesund und stark ist, glaubt er nicht, wenn er alt wird, so glaubt er gern
wieder.“ Boerre, Religiose Volkskunde (1925) 8. 142.



Volksreligion und Religion im Volke 165

der erste Grund, der zum Zweifel und dariiber hinaus zum
Unglauben dringt: ,Meine Frau ist immer in die Kriegsbet-
stunden gegangen, ich auch, wenn ich Zeit hatte, und nun
ist unser Sohn doch gefallen, da gehen wir nicht mehr hin,
es hilft ja doch nichts!“!) Einem Bauern, der in seiner eigenen
Kapelle tiglich die Gebetszeiten geldutet hatte, leerte eine
Viehseuche fast den ganzen Stall. Da riss er das Glockenseil
herunter: ,Ist das der Dank? Fiunfundzwanzig Jahre hab’ ich
geldutet . ..“*) So unrecht haben die sozialistischen Atheisten
nicht, wenn sie behaupten, das Gottvertrauen ihrer gliubigen
Kameraden sei oft nur ,ein Mantel um den Egoismus*?3).
Bei einem Gemeindeabend wurde einmal die Frage gestellt:
» Warum komme ich nicht in die Kirche?“ Darauf lief unter
anderen diese Antwort ein: , ... Unser Gott wird von den
sogenannten Frommen angebetet, damit sie aus der Zuge-
horigkeit zu ihm ihren Nutzen ziehen wollen. Sie wollen Gott
zum Freunde haben, denn Gott ist allméchtig. Er kann ihre
Arbeit segnen. Ihr Acker wird vielfiiltige Frucht tragen, das
Geschift wird sich gedeihlich entwickeln, und alle sonstige
Arbeit wird mit Erfolg gekrént werden, wenn Gottes Segen,
an dem Alles gelegen ist, auf allen ihren Werken ruht. Und
dann winkt noch die ewige Seligkeit, d. h. ein Leben nach
dem Tode voll unaussprechlicher Herrlichkeit ohne Ende.
Das will der Fromme haben.“*) Diese Sitze enthalten manche
sehr richtige und gute Beobachtung, so bitter sie klingen,
und das bekannte kurze Kindergebet aus Hessen:

wKindelein,

Bete fein,

Dass dir Gott mog’ gniadig sein“ %)
enthilt, in dieser Beleuchtung gesehen, ein gut Teil der Volks-
religiositéit, von der wir hier sprechen. ,Was niitzt's? Was
schadet’s?* — nach diesen Prinzipien regelt sich nicht nur
das Verhiltnis der Gemeinde zur Kirche ®), sondern des Volks-
menschen zu Gott schlechthin, und Volksreligion ist immer
und zu allen Zeiten nicht eine Religion um Gottes-, sondern
um meinetwillen.

') Huscaenperr, Griben und Briicken zwischen dem Evangelium und
dem Seelenleben des modernen Arbeiters. NEvE KircHL. Zerrscar. XXX
(1919), 8. 25f — 2% J. Weieert, Religiove Volkskunde? (Freiburg 1925),
S.19. — % Rape 8. 82. — %) Dorrkircae III 204f — %) O. Scaorre, Worin
erkennt der Bauer des nordlichen oberen Vogelsberges Dasein und Wirken
Gottes? Hrss. BL. r. Vk. II 8, — ©) Dorrkircue, VI 403.



166 Lutz Mackensen

Aus diesem Grundprinzip erkliren sich auch die Gottes-
begriffe des Volksmenschen. Gott ist zuniichst der Gerechte,
dessen Handeln dem Gesetz der Gerechtigkeit oder vielmehr
dessen, was die betreffende Person unter Gerechtigkeit ver-
steht, unterliegt, der das Schlechte (d. h. meine Widersacher)
strafen und den Verdienst, meinen Verdienst, in greifbarer
Form belohnen muss, und das nicht nach eigenem Ermessen,
sondern nach dem Wortlaut des Gesetzes, das ich selbst for-
mulierte. Es wurde schon erwihnt, wie die Erkenntnis der
vermeintlichen Ungerechtigkeit Gottes notwendig zum Ventil
des Zweifels werden muss?), nicht Gottesleugnung ist meist
die Folge, auch nicht Gotteshass, sondern Trotz gegen Gott:
,Bist du so, dann bin ich auch so!“ Es heisst auch bei Un-
gliicksfillen nicht etwa: ,,Warum hat mein Vater mir das
getan?“ sondern: ,Warum hat der gerechte Gott das mir,
gerade mir zugefligt?“ ?) Ich erfiille meine religiosen Pflichten,
damit Du die .Pflicht der Gerechtigkeit gegen mich erfiillst,
d.h. mich belohnst; geschieht das nicht, so ist die Freund-
schaft gekiindigt. ,Herr Parrer¢, sagte ein Hunsriicker Bauer,
dessen funfunddreissigjdhrige Tochter vom Schlage geldhmt
war, ,wenn ufl Herrgott nit meh kann als dat, dann soll en
der Deiwel hule!“?) Soweit die personliche Grundeinstellung
zur (rerechtigkeit Gottes. Dass Gott dartiber hinaus auch die
Siinde als solche bestraft, wie er das Gute belohnt, hat das
Volk die jahrhundertelange Erziehung der Kirche gelehrt,
und die Furcht vor dieser Seite seiner Gerechtigkeit zwingt
den Volksmenschen immer wieder zur Ausiibung seiner kirch-
lichen Pflichten. ,Es wire nicht gut, wenn man Gott leug-
nete“, erkldrt eine Arbeiterfrau?). ,Er kann einen ja auf der
Stelle strafen, und dann miisste man ihn anrufen!“ Die Volks-
tiberlieferungen, besonders die Sagen, wissen viel von solchen
Gottesstrafen zu erzihlen, und ihr ewiges Fortleben und immer
wieder Neuentstehen ist bezeichnend genug. Ich erinnere nur
an die unzihligen Sagen, die von Sonntagsschindern und
ihrer Bestrafung berichten; sie sind nicht tot, denn sie werden
immer neu erlebt. Fin Bauer schneidet am Sonntagabend

) Vgl. ferner G. Arz, Frommigkeit und Sittlichkeit bei den Siebenbiirger
Sachsen. DorrxircHE VII 146 ff.; GeeHARDT, Zur b#uerlichen Glaubens- und
Sittenlehre® (1895), S. 44; A. UCKFLEY, Die moderne Dorfpredigt * (1914),
S. 19 f; WEIGERT, Rehgmse Volkskunde? S. 19f — ?) RapracH, Bauernglaube.

Das- EVANG. DEUTSCHLAND II (1925), 8. 393 f. — 3 o. N., Vom Hunsriicker
Bauern. MONATSSCHR. E. D. KIRCHL, Praxis V 398, — %) DORFKIRCHE IV 186.



Volksreligion und Religion im Volke 167

seinen Holunder, verungliickt dabei und stirbt an den Folgen
des Unfalls; da hat er die Strafe!!) In einem calembergischen
Dorfe werden im Sommer an jedem Sonnabend nachmittag
Hagelfeiern abgehalten. - Die Bauern, geizig mit ihrer Zeit,
schafften sie ab. Im gleichen Jahr vernichtete der Hagel die
ganze Ernte, und die Feier wurde schleunigst wieder einge-
fithrt?). So straft Gott Faulheit, und alle Siinden und Heim-
suchungen, die iibers Haus hereinbrechen, werden, wenn sie

nicht dem Zweifel an Gottes Existenz Vorschub leisten, als -

Strafen empfunden. Das war seit Menschengedenken so:
Frithjof, den Hexenkiinste in Seenot bringen, meint den Zorn
Balders zu erleiden, weil er den Hausfrieden Ingeborgs storte,
die drei Ehen Heinrich Raspes blieben nach der Volksmeinung
kinderlos, weil er hart gegen die heilige Elisabeth war, und
im Thiiringer Stamm der Wettiner wirkt die Strafe fort von
Greschlecht zu Geschlecht?®). ‘

So ist das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch auf
Gegenseitigkeit aufgebaut; wie der Knecht seinem Herrn dient
und dafiir Lohn empfingt, wie der Arbeiter sein Werk bezahlt
sehen will, so steht der Volksmensch Gott gegeniiber, und
die belohnende Gerechtigkeitr Gottes ist sein klingender Lohn
fiir seine Gottes-Dienste. Gott ist recht-eigentlich sein Dienst-
herr, und ihm zu Liebe iibt er seine Religiositit aus. Lei-
stung und Lohn: so stehen sich Volksglauben und Gottes-
gerechtigkeit gegeniiber®). L :

»Herrgott, lass wachsen viel Korn und Wein,
So werden wir fromm und zufrieden sein,“

stand auf einer niederssterreichischen Mehltruhe aus dem
Jahre 1814°), und ein Feuerwehrbezirkskommandant sagte am
Grabe eines Kameraden: ,Wir deutschen Feuerwehrleute
wissen, dass wir unter Gottes Schutz stehen, und wir sind
auch stets bereit, den lieben Gott zu schiitzen ¢).“ Der Kirch-
gang wird (wie.jede andere religiose Betitigung) zunichst als
Leistung aufgefasst, und diesem Dienstvertrag, der also zwi-
schen Gott und Menschen besteht, verdankt letzten Endes

!) L. F. Wer~ER (BoerTE), Aus einer vergessenen Kcke II (1912), 64 ff;
vgl. Hess. Br. . Vep. Il 11. — ?) K. GrauLg, Noch einmal zur Frage der
biuerlichen Frommigkeit. DorrrircHE I 323. — 2) L. v. Srrauss und Torney,
Das Leben der heiligen Elisabeth (Jena 1926), S. 85. — *) Vgl. MonaTssCHR,
¥. DIE KIRCHL. Praxis V 398; W. Horrmany, Heidentum, Katholizismus und
Protestantismus in unserer rheinhess. Landbevolkerung. Hess. Br. r. Vkp. IV
14. — *) Wricert, Religiose Volkskunde? S. 20. — ¢) Dorrxircur V 361,

-



168 Lutz Mackensen

jedes kultische Leben sein Dasein?!). ,Gabe sieht stets nach
Entgelt, ... Gedenken horcht stets auf Dank“ erkennt bereits
das eddische Havamal (Strophe 145); die Form des auch in
protestantischen Landen unausrottbaren Geliibdes beruht hier-
auf wie so manche andere kultische Form.

So klar, wie Rechte und Pflichten Gottes, des Dienst-
herrn, vom Egoismus des Volksmenschen umgrenzt werden,
ebenso verschwommen wird das Bild Gottes, des Weltherrn,
der, losgelost vom personlichen Dienstverhiltnis, tiber allem
und allen thront. Dieses Bild ist vorhanden, dafiir hat die
Kirche gesorgt, aber es interessiert nicht, und so bleibt es
farb- und wesenlos, des barockbunten Schmuckes entbehrend,
den der Volksmensch um die Dinge anzuhéufen liebt, die
ihn angehen. Das Dasein eines solchen Weltherrn wird kaum
bezweifelt, denn es fehlte sonst an einem, der iiber Sonne
und Regen regiert und sie nach seinem Willen wechseln
lasst, der entstehen und vergehen lisst nach seinem Ermessen,
der nach der Gerechtigkeit belohnt oder verdammt. So wird
Gott eine unerforschbare Macht, deren geheimnisvoll-dunkles
Tun Schaudern erzeugt, ,,im wesentlichen ein reines Idol, von
dem Goethes Wort gilt: Wie der Mensch, so ist sein Gott“?).
Diese Schemenhaftigkeit des Gottesbegriffes kann leicht zum
Fatalismus verfiihren: alles Gute soll ,von oben“ kommen,
und in das doch unabwendbare Schicksal einzugreifen ist
stindhaft ). Rilke hat einmal die Logik des Volksmenschen,
die ihn zur Erkenntnis Gottes fiihrt, sehr fein interpretiert
(Geschichten vom lieben Gott: ,Wie der Fingerhut dazu kam,
der liebe Gott zu sein“): ,Nun ist Gott aber etwas durchaus
Notwendiges. Verschiedenes kann ohne ihn nicht geschehen,
die Sonne kann nicht aufgehen, keine Kinder konnen kommen,
aber auch das Brot wird aufhéren.... Es lassen sich leicht
* viele Griinde finden, weshalb Gott etwas Unentbehrliches ist.«
Dieser Gott Weltherr ist eine Notwendigkeit, und man glaubt
an ihn, weil er den Unglauben ahndet. Aber er ist dem eigenen
Leben so fern, dass seine Gestalt im Nebel verschwimmt.

) F. NieBerGALL, Der evang. Gottesdienst im Wandel der Zeiten (1925),
S.9. Kirchgang als Leistung: vgl. O. ScaurtE, Die religiose Volkskunde und
die Seelsorge. MoxATsscHR, F. DIE KIRCHL. Praxis IV 189; ders., Hess. Br.
F. VEp, II 5. — ?) Nevk kircHL. ZeitscHR. XXX 28 f. Vgl. ScHULLERUS,
Siebenbiirgisch-siichsische Volkskunde (1926), S. 176; MoNATSSCHR. FUR DIE
gircHL, Praxis IV S, 143. — 3) H. Gaunwirz; Blicke in das religiose Empfin-
dungsleben des protest. Bauers. DorrkircHE IV 181 ff.



Volksreligion und Religion im Volke 169

Gott dem eigenen Leben anzugleichen, darauf zielt viel-
mehr letzten Endes jede Volksreligion; sie macht ihren Gott
nach dem Bilde des Menschen und vergisst dariiber, dass der
Mensch dem Bilde Gottes zustreben soll. Gott der mir Ge-
rechte, Gott mein Dienstherr: so entwickelt sich ein vertrau-
liches Verhiiltnis zwischen Mensch und Gott, und Gott, der
Nachbar, bildet das letzte Glied in der Reihe der volks-
missigen Gottesbegriffe, soweit wir sie hier tiberschauen wollen.
Gott der Nachbar, menschlichen Antlitzes und wohlvertraut
mit Freuden und Leiden der Erde, zu dem man sprechen
kann wie zu seinesgleichen — , Lieber Gott, Du kennst deinen
Michel!“ betete jener Schwarzwiilder Bauer —, mit dem man
wohl auch einmal scherzen kann (die Schwinke bieten dafiir
viele Beispiele): so fern wie jener Gott Weltherr dem Volks-
menschen steht, so nah ist ihm dieser Gott Nachbar. Dem
Soldaten triagt er Waffen und Uniform — ,Gott hat Posten
gestanden und sagt: Bis hieher und nicht weiter!“ schrieb-
ein Feldgrauer aus dem Kriege!) — dem Bauer ist er als
Samann und Pfliiger vertraut, der Bettler sieht ihn zerrissenen
Gewandes iiber die Strassen wandern. Wir miissen dieses
Nachbarschaftsverhiltnis, das auch auf Gegenseitigkeit auf-
gebaut ist, recht verstehen, um einzusehen, dass es kein Spott
oder gar Gottesldsterung ist, wenn der Katholik ein hoch-
gelegenes, scharfumwindetes Kruzifix ,am kalten Herrgottle«
nennt?), und es ist nicht mehr als ein an sich harmloser
Scherz im Munde der Leute, dass der Wirt des reinkatholi-
schen Dorfes Schopflding bei Landsberg (Lech) tiber seine
Haustiire schreibt: ,Und Jesus sprach: Gib mir zu trinken!“3),
dass im ebenso katholischen Miinsterland ein scharfer Schnaps
»das reine Wort Gottes“?*), in der Pfalz der tidgliche Morgen-
trank ,die Elfuhrmesse® %) heisst, und dass der Schlesier sich
seine weiblichen Lieblingsheiligen mit dem uns unererbietig
anmutenden Verslein merkt:

,Barbara mitm Termla,
Margarete mitm Wermla,

Katharina mitm Radla,
Das sein drei hibsche Madla!“ ¢)

1) DorrkircHE IX 262. — %) DorvkircuHe 11 55, Vgl. P. Roseecer,
Ges. Werke II (1913); S. 144: ,Bruder Gott, segne unsre Kinder!* — 3) Rignz,
Die Pfalzer 8. 155. — %) Moxsternaxp 1V 22, — 3) Rient, Die Pfilzer
S. 302. — ) Krarpper, Schlesische Volkskunde (1925), S. 322.



170 Lutz Mackensen

Soweit ich sehe, ist dieser Gedanke der Nachbarschaft Gottes
dem Katholiken . geldufiger als dem Protestanten, und die
Grinde dafiir, dass er diesem ferner geriickt ist, liegen auf
der Hand: die Vertrautheit mit den tausend grossen und
kleinen Kulten, die dem Katholiken Religion und Leben so
innig verschmelzen, ist ihm weitgehend abhanden gekommen,
und so konnte es nur in einer protestantischen Gemeinde
geschehen, dass jener alte Schwank — er fand sich in der
Dortbibliothek —, in dem ein Schneider vom Thron Gottes
aus dessen Fussschemel auf die Erde wirft, mit Empoérung
abgelehnt wurde, ,weil er das Heilige herabziehe® ).

Wie seine Gottesbegriffe, so regelt der Volksmensch auch
seine ethischen Prinzipien nach egoistischen Grundsitzen.
Es entsteht da ein vollkommen neues Fthos, das in recht be-
tridchtlichen Punkten vom gepredigten christlichen abweicht;
aus dem Leben entwichst es, und seinen Bediirfnissen ist es
angepasst — gehen diese Hand in Hand mit dem christlichen
Ethos, so ist es gut, wo nicht, bleibt ihnen unbedingt der Vor-
tritt: man lisst wohl den Pfarrer predigen und glaubt ihm
auch, solange man in der Kirche ist, aber die Predigt des
eigenen Lebens ist gewaltiger, ihr glaubt man mehr, und so
bleiben Kirche und Leben zwei gesonderte Grossen?). Dieser
Dualismus von christlicher und egmstlscher Ethik lésst sich
auf allen Gebieten beobachten. _

‘Die Ehrlichkeit des Bauern, oft gepriesen, findet da
ihre Grenzen, wo sie ihm nicht mehr in den Kram passt, ja,
den Fiskus, offentliche Kassen, Kirchen- und Zivilgemeinden
zu betriigen, erscheint ihm nicht selten verdienstvoll. . Ein
Pfarrer verlor seine Brieftasche mit 300 fl., ein verschuldeter
Bauer fand sie, leugnete den Fund ab und bezahlte ,ehrlich
seine Schulden: ,Hie das, das schickt uns der liewe Gott« 3!
Geschifts-, Verlegenheits-, Klatsch- und Spassligen werden
nicht als Stinde empfunden?). Noch heute gelten den Ein-
wohnern des holsteinischen Dorfes Witzhaven Diebstihle im
Lauenburgischen Gebiet nicht als Unrecht: sie fithlen sich in

) Tu, Karpus, Vom Humor in der Volksreligion. Dorrrrrcae VII
231 ff. — ?) Vgl. A, Ecxerr, Religion auf dem Lande. Dorrkircue II 390 ff;
GeBHARDT, Zur bauerlichen Glaubens- und Sittenlehre?® (1895), S. 5. 33; K.
HesseLBACHER, ,Neue Bahnen* fir die Dorfpredigt. MONATSSCHR. F. D. KIRCHL,
Praxis IV (1904), 8. 23 f. — 3) Emkgg, Mein und Dein. Dorrkmrcee V. 481 ff.
— 4 A. Eckerr, Probleme und Aufgaben des lindlichen Pfarramtes. Berlin
1910, S. 15.



Volksreligion und Religion im Volke 171

Feindes Land, und da diirfen sie stehlen?!). Das gleiche Bild
auf geschlechtlichem Gebiet; es ist bekannt, wie erfolgreich
die bi#uerliche Moral den vorehelichen Geschlechtsverkehr
als Norm gegen die Lehre von der christlichen Ehe verteidigt
hat. Die jungen Paare gelten durchaus als verheiratet, es
fehlt ihnen nur die Trauung?. Der Bilirgermeister eines
hessischen Dorfes schritt gegen einen jungen Lehrer wegen
,Unsittlichkeit“ ein: er hatte sich tags nach der Schule 6fters
in aller Offentlichkeit mit einem jungen Midchen unterhalten.
Der Pfarrer, der in diesem Vorgehen eine Uberspannung der
christlichen Moral zu sehen geneigt war, erhielt zur Antwort:
»,Des duht mer net bei Dag, des mecht m’r Nachts!“ ) Oder
ein anderes Bild. Ein Mann von hoher nationaler Begeiste-
rung, vorbildlicher Feldsoldat, fithrt auf Urlaub wie im Felde
ein hochst unsittliches Leben, er glaubte, durch seinen Patrio-
tismus: seiner Pflicht gentige geleistet und so ein Anrecht auf
sein Handeln zu haben?). Den Konflikt zwischen Christen-
tum und eigenem Tun ahnt man nicht einmal; nur einen
Akt hochst naiver Selbsthilfe bedeutete es, als die Einwohner-
schaft von Olpe (Westfalen) ihre alte Kirche in Brand steckte,
um endlich eine neue zu erhalten®). Das Verhiltnis zum
Nichsten endlich, um dies noch ‘kurz zu beleuchten, be-
schrankt sich meist, wo es nicht durch die Prinzipien der
Nachbarschaft geregelt ist, auf eine hochst eiferstichtige Wach-
samkeit dartber, dass der liebe Néchste seine Pflichten in
jeder Hinsicht erfiille®); den gleichen strengen Masstab an
sich selbst anzulegen, fillt kaum jemaﬁdem ein, und das Be-
wusstsein, nichts: gesﬁohlen zu haben, bedeutet meist den Sieg
iber die Siinde schlechthin’). Und immer wieder ist es die
Sitte, die sich méichtiger erweist als alle christliche Ethik:
»,50 gehort sich’s!“ heisst es, und nicht: ,So soll ein Christ
handeln!¢ Vor dem Hause einer alleinstehenden Frau ldrmten
Betrunkene, mutig holte sie Hilfe von den Nachbarn, um der
Szene ein Ende zu bereiten: ,Was hiitten denn die Leute
gesagt, wenn vor meinem Haus einer kaputt geschlagen wor-

) J. WeDDE, Miszellen aus dem Sachsenwald. Jaonrs. p. VER. FUR NIEDER-

DEUTSCHE SPRACHFORscHUNG 1875, S. 103. — ?) GmsHarDr, Zur biuerlichen
Glaubens- u. Sittenlehre 3, 8. 103 ff. — 3) DorrkircHE V 307 ff, — %) v. Haxrr-
sTENGEL, Volkstum und Christentum. DorrkircHr IX 151 ff. — %) DoRFKIRCHE

1V 383 — °) Bokerte, Religiose Volkskunde 143 f. — 7) D, Vorwerk, Dorf-
licher Pharisdismus. Dorrkmcue I 1411, .



172 Lutz Mackensen

den wiirel“?) Gegen die Sitte zu verstossen ist Siinde, so gut,
wie es Siinde ist, etwas verderben zu lassen, was Nutzen
hitte bringen konnen. Ein Bauer hatte sein Feld verkauft;
nun wurde es schlecht bewirtschaftet, und er empfand den
Verkauf als stindhaft?).

Dass die Lehre vom Jenseits im Denken des Volks-
menschen ihre egoistisch bedingte Umformung erfihrt, wurde
bereits angedeutet.

»0 Jesu, Jesu rosenrot,
Wie leid’t der Mensch so grosse Not!

‘Wie leid’t der Mensch so grosse Pein!
Viel lieber mocht ich im Himmel sein®* —

dieser alte Totensegen vom obern Schwarzwald? gibt recht
treffend die Gefithle wieder, die das Volk beim Gedenken
ans Jenseits bewegen. Nach einem Leben voller Unrast,
Arbeit und Mithe eine ewige Ruhe, eine nicht endende Fiille,
die die Ungerechtigkeiten der Welt ausgleicht: das ist das
Jenseits, das sich der Christ in den bunten Farben kirchlich-
legendiirer Phantasie, der Sozialist unter dem Bilde des ,sozia-
listischen Zukunftsstaates“ ertriumt — innere Unterschiede
zwischen diesen beiden Hoffnungstriumen bestehen kaum.
Diese Hoffnung macht auch den Tod, wenn er nun einmal
nicht mehr abzuwenden ist, leicht; man stirbt im allgemeinen,
nachdem man alle Mittel, das Sterben abzuwenden, versuchte,
ruhig, gefasst und ergeben®*), mit einem gewissen Fatalismus
und jedenfalls in der Hoffnung auf ein besseres zweites Leben
in irgend einer Form. Spezifisch-Christliches vermag ich in
solcher Todesergebenheit kaum zu sehen — im Verhalten
der Angehorigen ist es meist ganz zu vermissen —; es mag
gleichwohl eine leise Beeinflussung vorhanden sein, aber sie
verstirkte nur Triebe, die seit jeher im Volksmenschen schlum-
merten und ewig in ihm fortwirken werden.

1I.
Wir kommen zur Gegenstédndlichkeit des Volks-
denkens. Die Tatsache ist bekannt: unfihig, abstrakt zu
denken, klammert sich der Volksmensch an die konkreten,

) R. HerrmanN, Sittliche Selbstindigkeit. Dorrkircae I 362 f. —
2) H. v. Lioeke, Das Wesen der biuerlichen Frommigkeit. Dorrkircue I 497 ff.
— 3) Dorrkmrcre III 84, — 4) Vgl. ScuuLLerus, Siebenbiirgisch-sichsische
Volkskunde S. 46; L. F. WerNer (BoerTE), Aus einer vergessenen Ecke I
S. 194 ff; K. RtsL, Beitrage zur Seelenkunde des Vogelsberger Bauern. Hess.
Br. . Vk. XXIV 15; A. UckeLey, Die moderne Dorfpredigt? S. 41.



Volksreligion und Religion im Volke 173

wahrnehmbaren, greifbaren Dinge, und wo er sich bemiiht,
abstrakte Urteile zu fillen, werden sie ihm zu Metaphern,
Gleichnissen, Symbolen fiir das, was er sagen will. Daher
der Bilderschmuck der Sprache, die Gleichnisfreudigkeit der
volkstiimlichen Erzdahlungskunst, die Plastik des Sprichworts.
Es ist nur zu natiirlich, dass sich diese Erscheinung, in ihrer
positiven wie negativen Seite, auch in seinem religiosen Leben
zeigt. (Gegen religiose Gespriche und Erorterungen beweist
er eine weitgehende Abneigung, religiovse Fragen und Zweifel
um ihrer selbst willen liegen ihm fern, und so bleibt ihm die
Kirchenlehre, das Dogma, im allgemeinen eine starre, unper-
sonliche Grosse, die im Grunde nur den Pfarrer etwas angeht,
und mit der er sich nicht auseinanderzusetzen braucht?!). Zur
Rede gestellt, entschuldigt er sich gern mit dem Ubermass
an Arbeit, das ihm keine Zeit lasse. ,Wie oft muss ich daran
denken“, sagte eine Frau beim Unkrautjiten, ,wenn man
Unkraut rupft, so miissen wir auch dds Unkraut daheim rupfen,
unsere Kinder richtig ziehen, das Schlechte aus ihnen reissen.
Und wir selber sollen das auch an uns machen, aber man
vergisst das. Man kommt so wenig an sich selber. Die viele
Arbeit, die man hat?)!* Das hat bereits Andreas Hartmann
in seinem ,Gesprich vom Bauernstand insgemein“ im 17. Jahr-
hundert richtig erkannt; auf die Mahnung des Pfarrers: ,Ihr
miisstet Euch und die Eurigen im Glauben und in der Gott-
seligkeit erbauen!“ ldsst er seinen Bauern antworten: ,Ein
gemeiner Mann, wie ich bin, und der den ganzen Tag hart
schaffen muss, wenn er sein Stiicklein Brot erwerben will,
hat nicht derweil.* Die Zeit wire wohl schon gelegentlich
vorhanden, aber das Vermogen fehlt, unplastisch zu denken.

Kein Wunder, dass die christlich-abstrakten Glau-
benslehren keinen Fingang in die Volksseele gefunden
haben. Gottes Existenz ist notwendig und naturgegeben, das
sahen wir, aber dass Gott die Liebe ist, kann nicht nach-
gedacht werden. Heiligung, Wiedergeburt, Rechtfertigung,
Bekehrung, Siindenbewusstsein, Dreieinigkeit und Heilsver-
langen: das sind Begriffe, die aus dem Zweckdasein des Volks-
menschen so griindlich herausfallen, dass er mit ihnen nichts
anzufangen weiss. Was soll er sich unter dem heiligen Geist,

1) Vgl. Gesuaror, Zur biuerlichen Glaubens- und Sittenlehre?, S. 9,
50f.; MoNATSSCHR. FUR DIE KIRCHL. Praxis IV 72; Dorrrircae II 390 ff. —
%) DorrFkiRCHE VI 148.



174 Lutz Mackensen

was unter der Allgegenwart Gottes denken?') Aber nicht jeder
ist so aufrichtig wie jene ostpreussische Arbeiterfrau, die offen
erklidrte: ,Vom heiligen Geist weiss ich nichts, den dritten
Artikel kann ich wohl aufsagen, das ist aber auch alles“?).
Das geistig vorgestellte Jenseits stdsst oft auf Zweifel: | Es is
noch kéner zerrickkumme!“ meinte ein Hunsriicker Bauer
skeptisch?®). Die tiefen Unterschiede zwischen Gott und Christus
werden nicht erfasst; man betet zum Heiland und meint Gott
und umgekehrt4). Diese Unfihigkeit zu unterscheiden richtet
besonders im Heiligenglauben des katholischen Volkes oft
seltsame Verwirrungen an; in Danksagungen fiir Gebets-
erhorungen findet man héiufig Christus nach einem Heiligen,
den heiligen Geist nach Judas Thadddus genannt®), und iiber
einem Hause prangte diese Inschrift:

,Dieses Haus stand in Gottes Hand

Und ist dreimal abgebrannt.

Das vierte Mal ist’s wieder aufgebaut

Und jetzt dem heiligen Florian anvertraut.+9)
So wird, nicht nur bei Katholiken, die Person Jesu Christi
oft genug zu einem Heiligenbilde unter anderen. Wie griind-
lich Luthers Lehre missverstanden wurde und wird, ist satt-
sam bekannt; sein Wort von der christlichen Freiheit, aufs
Weltliche, Greifbare, Konkrete iibertragen, entfachte den
Bauernkrieg: es fehlt tiberall das Erlebnis der Personlichkeit,
des Inhalts, des transzendenten Kerns?). Ein protestantischer
Mecklenburger zankte sich mit einem polnischen Schnitter
tiber Luther; alles, was er zur Rechtfertigung von dessen
Lehre vorzubringen wusste, gipfelte in den Worten: ,Wat, up
Luthern wist du schellen? As wenn de en dédmlichen Kirl
west wir? Ne, ick will di wat seggen: Luther is en diichtigen
Kirl west, denn hei het sik ne Fru nahmen, und juch Presters
hebben ken!* 8)
! Diese Abneigung, christlich-abstrakt zu denken, die sich,
wie wir sahen, nicht selten zur Verstidndnislosigkeit steigert,
miindet in zwei Pole, die ihrerseits wiederum nicht unwesent-

) Vgl. dazu Dorrxircue VII 146 ff,, T 141 f; A. UckeLey, Die moderne
Dorfpredigt? S. 66; Gesaarpr, Zur biuerlichen Glaubens- und Sittenlehre?
S. 78. — 2) DorrHircHE IV 186. — 3) MONATSSCHR. F. D, KIRCHL, Prax1s V 399. —

%) ARrNDT, VERHANDL. DES 9. Ev.-50z. KoNGRrEssEs, 1898, S. 149. — %) Vgl z. B.
KarHoL. GEMEINDEBL. voN HEmersere X, No, 12 (21. IIL. 1926) unter ,Ver-
schiedenes*. — ) Weigerr, Religiose Volkskunde? S. 20. — 7) DORFKIRCHE

X 306f., XI 2ff. — %) ebd, I 284.



Volksreligion und Religion im Volke 175

lich zur Erhaltung des religivsen Bestandes beitragen. Der
Autoritiatsglaube?) erspart eigenes Nachdenken — ich
glaube, was die Kirche glaubt, und die Kirche glaubt, was
ich glaube, und so wird's recht sein — und das Gefiihl, das
solchen Kohlerglauben mit den buntesten und zartesten Farben
umsidumt, tritt an die Stelle des zeitraubenden und anstrengen-
den Griibelns?). Es wird zuweilen, z. B. nach besonders langen
oder schwierigen Predigten, geradezu ausgesprochen, dass es
nicht auf das Verstdndnis, sondern auf die Empfindung, die
Andacht ankomme, und es ist bezeichnend, wie ein Sozial-
demokrat seinen Wunsch begriindete, die christliche Trauung
moge beibehalten werden: ,Die kirchliche Trauung*, schreibt
er®), ,wird noch lange ihren Wert behalten, weil jede andere
Form der Trauung das Gemiit unberiicksichtigt lisst, gerade
aber hier bei einem solchen wichtigen Akt wie die Verehe-
lichung auch das Gemiit Anspriiche macht.“

So kommt es leicht, dass von der kirchlichen Handlung,
die im tibrigen, wie erwihnt*), als Gottes-Dienst empfunden
wird, zunichst einmal Feierlichkeit erwartet wird: sie soll
aus dem Alltag herausragen, soll auf das Gefiihl einwirken,
soll etwas ganz Besonderes- sein. Die Predigt soll etwas
anderes sein -als die gewohnliche Rede; je pathetischer,
gesalbter, unverstdndlicher sie ist, um so mehr wird sie
im allgemeinen geschitzt, und Stall-, Hof-, Acker- - oder
Mistpredigten werden geringschitzig beldchelt®). Dariiber
klagt Oberlin bereits 1778: seitdem er sich, die Unwissenheit
seiner Leute einsehend, zu ihnen herablasse und in ihrer
Sprache predige, heisse es: so konne es jeder, und seine Migde
hitten ihm die Predigt gemacht®! Es ist dies die gleiche
Beobachtung, die wir beim Zauberspruch, beim Segen, bei
den Beschworungen allerorten machen; auch dort wird Dring-
lichkeit des Anliegens und Uberschwang des Gefiihls durch
krausen Wortbombast umkleidet- und verstiirkt; je wirrer und

1) Vgl. Weeerr, Religiose Volkskunde? S, 35. — 2) vgl. KuappEr,
Schlesische Volkskunde, . 805; H. v. Ltpke, Das Wesen der biuerlichen
Frommigkeit. DorrrircHE 1 497 ff. — 3) RapE, VErHANDL. D. 9. EV.-50z. KoNGR.
1898, 8. 98. — % ‘A. Eckert, Probleme und Aufgaben des lindlichen Pfarr-
amtes (1910), S. 88. — %) vgl. J. Boeamer, Dorfpfarrer und Dorfpredigt.
Giessen 1909 (Studien zur praktischen Theologie III 4), 8. 175; W. ScHUSTER,
Religion auf dem Lande, DorrkircuE III 12 ff. — ) A, StéBER, Der Dichter
Lenz und Friederike von Sesenheim. Nach: DorrrircHE IV 153,



176 Lutz Mackensen

bombastischer, um so schoner, und je unverstéindlicher, ge-
heimnisvoller, um so zauberkriftiger. So sagte einst eine
alte Bauerin ihrem Pfarrer als besonders schones Gebetlein
die Namen der prophetischen Biicher des Alten Testamentes
auf: das sei ein Gebetlein, erbaulich und wirkungsvoll wie
kein zweites?)! Autorititsglauben und Gefiihlsiiberschwang
sind auch die Wurzeln jener Wundersucht und Prozessions-
wut, gegen die die katholische Kirche zu allen Zeiten, vor-
nehmlich im 15. Jahrhundert, anzukdmpfen hatte?).

Im tibrigen sucht sich das Volk Gestalten und Gedanken
seines Glaubensin handgreiflichster Form nahe zu bringen.
Gott als Geist ist ihm unverstindlich und unerklirlich; als
Person, ausgestattet mit Ziigen pgreisenhafter Gutmiitigkeit,
steht er deutlich vor ihm, und Wind und Wolken sind seine
befliigelten Diener?®). Diese Person nachzubilden ist eine Ver-
suchung,  die, je stirker der Gottesglaube ist, um so dring-
licher wird, ,ein Ding, siehst du, es steht, du kommst in die
Stube, bei Tag, bei Nacht, es ist immer da, es kann wohl
der liebe Gott sein . ., Aber wir brauchen einen kleinen Gegen-
stand, den man {iiberall mittragen kann, sonst hat es keinen
Sinn“, und so wihlen die Kinder in Rilkes ,Geschichten vom
lieben Gott“ den Fingerhut als Symbol Gottes (3. Aufl. S.102f).
Von diesem Standpunkt wollen die Heiligenbilder des katho-
lischen Volkes, die in ihrer bunten Aufdringlichkeit dem Pro-
testanten so oft unsympathisch sind, verstanden sein. Rilke
hat sie einmal sehr fein interpretiert*): ,Diese lkone sind der
einzige Halt, das einzige zuverlissige Zeichen am Wege, und
kein Haus kann ohne sie bestehen. Immer wieder werden
welche notwendig, wenn eines zerbricht vor Alter und Wurm,
wenn jemand heiratet und sich eine Hiitte zimmert, oder
wenn einer, wie z. B. der alte Abraham, stirbt mit dem
Wunsch, den heiligen Nikolaus, den Wundertéiter, in den
gefalteten Handen mitzunehmen.

') MONATSSCHR. F. D. KIRCHL, Praxis IV 186. — 2% Gegen die Wunder-
sucht des 15. Jahrh. wandte sich u. a. Nikolaus Weingand von Krakau (um
1400): Der Teufel verfiihre mit gottlicher Zulassung durch Wunder glaubens-
schwache Menschen; vgl. Knapper, Schlesische Volkskunde S. 314. Uber die
Prozessionswut derselben Zeit vgl. J. Scmarer, Die religiése Volkskunde am
Ausgang des Mittelalters nach Augsburger Quellen (Beitrige zur Kulturge-
schichte des Mittelalters und der Renaissance, Heft 13, Leipzig 1914) S, 124.
— 3) GeBARDT, Zur biuerlichen Glaubens- und Sittenlehre? S. 46 fff —
%) Geschichten vom lieben Gott3, S. 67f.



Volksreligion und Religion im Volke 177

Es ist im Grunde nichts anderes, wenn wir immer und
immer wieder beobachten, wie das Volk an Ausserlichkeiten
h#ingt und nicht von ihnen lassen will, wie es sich an Worte:
klammert, die ihm zum festen Bestandteil des Glaubens geworden:
sind. Ein Pfarrer wurde gefragt, ob er eine Absicht dabei gehabt
habe, als er bei der Austeilung des Abendmahles statt des
gewohnten ,Nehmet hin und esset!“ gesagt habe: ,Nimm hin
und issY)!“ Dabei wird jedes Wort wortwortlich genommen
und aufgefasst. Den Satz des Helgolinder Kirchengebets:
»Segne unsern Strand!“ verstehen die Fischer — und niemand
kann sie davon abbringen — in dem Sinne: ,Lass recht viele
Schiffe stranden?)!“ Mancher unausrottbare Aberglaube hat.
hier seine Wurzel: bei der Schriftverlesung am Dreikonigstag
offnen die Médchen von Trossingen (Oberamt Tuttlingen) bei
den Worten: ,Und sie taten ihre Schitze auf“ ihre Gesang-
biicher und schauen nach, ob sie sich gliicklich verheiraten
werden?), und an das bekannte Wort vom Kamel und dem
Nadelohr (Matth. XIX, 24) kniipft sich in Holland die Mei-
nung, eine Nadel auf die Bettplanke gespiesst, beschiitze vorm
Nachtmahr, denn wenn ein Kamel nicht durch’s Ohr geht,
wie kann es da ein Alp*! Von hier bis zum Symbolzwang
ist kein weiter Schritt; die symbolische Ausdeutung bringt
Bild, Handlung, Gebet und Gebirde dem Verstand und Herzen
naher, lasst alles gleichsam mit Hinden greifen und erhéht
den erwiinschten geheimnisvollen Zauber und die Erbaulich-
keit. Wie vortrefflich wurde jener Gemeinde ihr renoviertes
Gotteshaus interpretiert, das sie 1701 bezog:

,Der Turm ist oben weiss geweisst.

Ach das kann dich erfreuen:

Wenn dich die Siind’ blutrot beschmeisst

Auf Erden da von neuem,

Durch Christi Blut

Ist alles gut,

Dass du wirst einst im Weissen

Gott in der Hohe preisen“ %),
So wird Geistiges gegenstindlich, Starrheit Leben, Gedanke
Form. Und das sind die Punkte, an denen die ausschmiik-
kende, erweiternde, erklidrende, versinnbildlichende Phantasie
des Volkes in die Gestaltung der Religiositit eingreift, indem
sie in ihrer naiv-selbstverstindlichen, kindlich-rithrenden Weise

') A. UckeLey, Die moderne Dorfpredigt® S. 50. — 2) DorrkircHE V
389. — ?) ebd. VII 406. — *) ebd. V 217. — %) ebd. V 162.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXVII (1927) 12



178 Lutz Mackensen

Gestalten und Formen des Glaubens in ihren Kreis einbezieht
und sich zu eigen macht.

» Warst in Kaschubien du uns geboren “
singt ein kaschubisches Weihnachtslied ?),

, Wirest auf Heu von uns nicht gebettet:

Hattest ein Strohsickechen,

Dartiber ein Bettchen

Und viele Kissen, gefiillt mit Daunen,

Und auch dein Kleidchen wir’ nicht so einfach:
Aus grauem Fellchen ein reiches Miitzchen,
Aus blauem Tuche ein Jickchen

Und ein griines Warb-Joppchen,

Dazu ein’ Netzgurt wiird man dir geben.“

Und nun folgt ein ganzer, reich besetzter Speisezettel mit
Gerichten, die sie dem Jesuskind vorsetzen wollten: zu jeder
Tageszeit Gebratenes, ein Glischen Wodki zum Butterbrot-
chen, mittags Buchweizengriitze, Fleck mit Ingwer nicht zu
vergessen, und dergleichen mehr.

Die Sache hat aber auch ihre negative Seite. Man
klammert sich ans Konkrete, ans Greifbare, ans Wort, an die
Form und vergisst dariiber den Inhalt leicht vollig. So wird
die Form nicht nur das Begehrte, sondern das Wesentliche,
endlich das Einzige. Das Gebet wird heruntergeleiert, da
schon die Tatsache, die Form des Betens als verdienstlich
gilt, es wird Zungengebet. So entstehen zuweilen Gebets-
formen, die durch die gewohnte Eile des Hersagens verhaspelt,
verwirrt und unverstindlich geworden, nun gerade durch ihre
vollige Sinnlosigkeit als ,schone® und ,gelehrte“ Gebete bei-
behalten werden. Die katholischen Egerlinder beten zu Tisch:
.Herr Gott, himmlischer Vater, gebenedeiet seien uns alle
Speisen, Dank fiir die grosse Giite, empfangenem Werke gib
uns Gnad und Gedeihen, als wir dir zu loben und zur Wohl-
fahrt getragen hat, deine himmlisch geschiedene Werke durch
Jesum Christum unsern Herrn, Amen!“, und ein evangelischer
Landpfarrer eines wiirttembergischen Dorfes zeichnete im
16. Jahrhundert die Form des Vaterunsers, wie es seine Leute
zu beten pflegten, so auf: ,Gott, Vaterunser, bist in Deinem
Himmel. Heilig wert ist Dein Nam. Kommen wir zu Dir in
Dein Reich. Dein Will der wird Himmel und Erd. Dein tég-
lich Brot gib uns heut. Gib uns unser Schuld, wir geben .
unser Schuld (d. h. tu Du Deine Pflicht uns gegeniiber, so

!} DorrgircHE IV 92.



Volksreligion und Religion im Volke 179

tun wir auch unsere Pfiicht Dir gegeniiber). Lass uns nicht
eingeftihrt werden in keine iible Versuchnis, sondern erlos
uns von allem Ubel und Herzleid. Amen in Gottes Namen?).¢
Aus dem ,Bitte fir uns!“ der Litaneien wird im zungen-
geschwinden Munde des Eifelers ein , Béttfranz* ?), und so fort.
Es ist dies ein Punkt, bei dem sich wieder einmal in unver-
gleichlicher Weise die Macht der Sitte zeigt: es gehort sich,
dass zu bestimmten Zeiten bestimmte Gebete gesprochen wer-
den, es gehort sich auch, regelmissig in die Kirche zu gehen,
und wo dies nicht der Brauch ist, unterlisst man’s®). Zuweilen
mag wohl auch, in protestantischen Gegenden, der Kirchen-
besuch als Hoflichkeit gegen den Pfarrer aufgefasst werden:
sMacht sich der Mann die Arbeit und kommt bei dem Ge-
jaik (Sturm) die Stunn weit hierhergelaufe in dem Dunken-
heit und Néss, dann miisse mer ihm doch wenigstens die
Freud mache, dass mer all komme?).* In Niederschlesien
ist es Ubung, dass am Geburtstag des Gestorbenen oder einem
andern Tage (z. B. einem 2. Feiertage) der Pastor auf Bestel-
lung des Leidtragenden ein ,Lied“ von der Kanzel betet;
der Vorgang wird mit lauten Trauerausbriichen begleitet, die
prompt mit dem ,Amen® abbrechen?®. Quod ab omnibus
und quod semper, das sind die Regeln, nach denen sich
Kirchgang und Abendmahlsbesuch, Reue- und Dankbarkeits-
bezeugung gegen Gott regeln®), und besonders da, wo sich
noch Reste der alten strengen Kirchenzucht finden, wird
das Abendmahl mit grosser Regelméssigkeit genommen, weil
es eine Ehrenprobe darstellt: Stinder werden nicht zugelassen.
So rehabilitiert man sich durch eine Kommunion, wenn man
durch Zanksucht oder Unsittlichkeit Anlass zu Argernis ge-
geben hat”), und auch Gottesleugner gehen wohl zum Abend-
mahl, um nicht als ,schlechte Menschen“ zu gelten?®). Von
allen christlichen Feiern behilt der Sozialist das kirchliche
Begribnis am lingsten bei; ,das Begribnis ist eine Muss-
sache“, erklirte ein Gewerkschafter?), und eine Arbeiterfrau,
deren Mann die Kindertaufe nicht dulden wollte, klagte: ,Das

1) Beide Beispiele aus Hess. Br. v. Vip. 1 28. — ?) A. Wrepg, Eifeler
Volkskd.? S, 86. Vgl. Weieerr, Religiose Volkskunde? 8. 48. — 3) Moxats-
SCHRIFT F. D, KIRCHL. Praxis II (1902), 295. — %) DorrkircHE 1V 264 ff. —
%) ebd. IV 21. — 6) Uckerey, Die moderne Dorfpredigt ? S. 46, 49. — ?) Dorw-
KircHE 1V 181 ff; MownaTsscHR. F. D. KIRRHL. Praxis V 393 ff; L. F. Werxer
(BoerTE), Aus einer vergessenen Ecke II (1912), 8.127. — %) Hgss, BL.r.Vk, 11 7.
— %) RapE, VERHANDL, D. 9. Ev.-soz. Koxeresses 1898, S. 110.

12%



180 Lutz Mackensen

gehort sich doch so! Was wiirden die Freundinnen dazu
sagen’)! Und immer wieder klammert sich die Sitte an
Ausserlichkeiten, an Formen. Beim Begribnis einer Frau,
die mit ihrem Mann in dauerndem, drgerniserregendem Streit
gelebt hatte, unterlidsst der Pfarrer die iibliche ,Trostung
des Leidtragenden. Dieser beklagt sich hinterher bitter: das
sei allgemein aufgefallen!?) Bei einem andern Begriibnis setzte
nach der Meinung des Leidtragenden das Grabgeldute zu spit
ein, er regte sich fiirchterlich auf: ,Ich bin so verbust, doss
ich glei meene Froo vergessen kennde?®)!* Einmal musste
wegen der Reparatur des Turmes das Geldute ganz unter-
bleiben; das wurde allgemein bitter empfunden®). So kann
es kommen, dass auch ganz unkirchliche Ausserlichkeiten
geradezu zu Glaubenssymbolen werden. Im bayrischen Schwa-
ben gibt es eine protestantische und eine katholische Art, den
Acker zu bebauen und die Furchen zu ziehen®), und als
siebenbiirgische Katholiken bei einem Turnfest gebeten wurden,
der Gleichmaéssigkeit des Bildes wegen die gering abweichende
Tracht ihrer protestantischen Landsleute anzunehmen, entgeg-
neten sie trotzig: , Wir lassen unsern Glauben nicht ) !“ Dieser
Formalismus der Sitte ist es ja auch, der es zuliess, dass eine
uniibersehbare Menge heidnischer Bestandteile im Christen-
tum, katholischer im Protestantismus fortleben, und auch die
Glaubenslosen unserer Zeit kommen nicht los von ihren alt-
ererbten Formen und miinden immer wieder, in Denken und
Handeln, in sie ein. :

I1I1.

Uber den magischen Charakter des Volksdenkens brauche
ich wenig zu sagen; er ist bekannt, und da er an und fir
sich bereits eine Art Religiositdt ist, wirkt er sich natiirlich
auch besonders stark in der heute christlich bedingten Volks-
religion aus. Der Vorgang ist dieser: eine Sache, ein Ding,
eine Form, die zun#chst des religiosen Inhalts entbehren kann,
wird zu einer anderen oder zu einer Person, einem Gedanken
in urséichliche Beziehung gesetzt, weil sie ihr dusserlich gleicht,
an sie erinnert, mit ihr einmal in Verbindung stand und ihr

") Rapg, ebd. S. 85, — ?) DorrrircHE. V 414. — %) ebd. V 306. —
4) W. HorrManN, Heidentum, Katholizismus u. Protestantismus in unserer rhein-
hess. Landbevilkerung. Hess. BL. r. V. IV 5. — ®) Rienr, Die Pfilzer (1925),
S, 295. — ¢ ScuHuLLERUS, Siebenbiirgisch-sichsische Volkskunde S. 56.



Volksreligion und Religion im Volke 181

zeitlich kurz vorangeht oder folgt; je dunkler, unverstind-
licher, geheimnisvoller diese Beziehung ist, um so stiirker ist
der Zauber, den sie auslost. Birgt diese Sache, dieses Ding,
diese Form bereits einen religiosen Kern in sich, so liegt der
Gedanke der magischen Verkniipfung besonders nahe, ist der
Zauber besonders stark, und so kommt es, dass gewisse christ-
liche Formen oder Dinge, die an und fiur sich mystischen
Charakter tragen oder dem Volke in jahrhundertelanger Er-
ziechung ans Herz gelegt und ihm nun unveriusserliches
Besitztum wurden, aus sich heraus magische Kraft gewan-
nen. Bei Taufe und Abendmahl lisst sich das am deut-
lichsten beobachten; sie haben, auch beim protestantischen
Volke weithin, eine iibersinnliche Kraft in sich ex opere
operato. So wird die Taufe beibehalten — auch wohl von
Ungldubigen — damit das Kind ,nicht vom ewigen Leben
ausgeschlossen“ sei?), grober, diesseitlicher, sinnlicher gefasst:
damit das Kind bei Gesundheit bleibe?). Die Kommunion
Sterbender wird leicht als letztes Heilmittel gegen die Todes-
krankheit aufgefasst®), und man erbittet sie, um nichts un-
versucht zu lassen. Oder es heisst auch, sie helfe gegen
Krankheit und Not, und darum sei es gut, sich ihrer in
solchen Zeiten zu bedienen*). Der Kirchenbesuch wird zur
Magie: einer aus dem Hause muss am Sonntag in die Kirche,
damit nicht Not und Elend tiber das Haus komme?). Das
Gebet des Pfarrers mit dem Kranken wird zu einem Gebet
iiber dem Kranken, es entscheidet {iber Leben und Tod des
Patienten ), und vierzig Vaterunser, in der Osternacht gebetet,
bedeuten die vierzig Grabesstunden Christi und bringen gros-
sen Segen”). Je mehr Weihwasser, um so grosser die Hilfe®),
und ein Gebetbuch beim Sturmangriff bei sich zu tragen, ist
ein guter Schutz®). Wie man denn auch in Siebenbiirgen
gebdrenden Frauen das Gesangbuch unters Kopfkissen legt,
um ihre schwere Stunde zu erleichtern?’). An den magischen
Gebrauch des Kreuzes sei nur erinnert.

) Zur magischen Taufe vgl. DorrxircaE IV 181 ff., VII 146 ff. —
%) Hess. Br. 7. Vkp. II 21; MONATSSCHR. FUR DIE KIRCHL. Praxis IV 185. —
%) MoNATSSCHR. FUR DIE KIRcHL, Praxis IV 185. — %) Hess. BL. r. Vkp. II
22. — %) Dorrkircue VII 401. — ©) Hess. Br.v. V. II 3,19, — 7) Krapeer,
Schlesische Volkskunde S. 319, — %) Weicert, Religiose Volkskunde S. 24, —
%) DorrrircHE VIII 35 ff. — 1% ScuurLERvUs, Siebenbiirgisch-sichsische Volks-
kunde S. 93.



182 Lutz Mackensen

Wozu die Beispiele hiufen? Es ist deutlich, worauf
wir zielen. Die religiose Formgebundenheit des Volks-
menschen in ihrer egoistischen Tendenz fiihrt ihn
notwendig zur Magie, und so werden Gegenstinde
und Formen der christlichen Sitte in seiner Hand
zum zauberkriaftigen Geheimnis, zum Fetisch.

In diesen drei Grundtrieben des Volksmenschen, seinem
Egoismus, seinem Gegenstidndlichkeitsdrange, seiner mystisch-
magischen Veranlagung, erblicken wir die grossen treibenden
Krifte, die die Gestaltung seiner Religion bedingen. Sie
sind ewig und so iiberzeitlich wie tibernational; tiberall, wo
Volksreligion lebt, werden sie sich an wesentlichen Punkten
des (Glaubenslebens nachweisen lassen. Sie sind es, die die
Volksreligion zur Einheit gestalten und sie in scharf ausge-
prigten Umrissen von der dogmatisch-gelehrten Religion im
Volke abheben. Inwieweit sich diese ihr anzupassen hat, in-
wieweit es ihrer pidagogischen Kunst gelingen kann, sie zu
sich heranzuerziehen, das sind Fragen, die dem Laien zu
entscheiden nicht wohl anstehen muchte.




	Volksreligion und Religion im Volke

