Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 27 (1926-1927)

Artikel: Survivances du culte des eaux en pays fribourgeois
Autor: Aebischer, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-112540

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-112540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

27

Survivances du culte des eaux en pays fribourgeois.
Par PAUL AEBISCHER (Fribourg).

Dans un article récent'), M. A. VAN GENNEP a étudié
de facon trés pénétrante le culte rendu en Savoie au bien-
heureux Ponce de Faucigny qui, & en croire la tradition hagio-
graphique, aurait été moine de 'abbaye d’Abondance en 1120,
a l'age de dix-neuf ou vingt ans, et qui en serait parti pour
fonder avec quelques compagnons une «filiale de ce monastére
dans la vallée du Giffre, sur des terrains concédés, & 1’abbaye
d’Abondance, par son fréere Aymon?®». M. VAN GENNEP a
remarqué avec beaucoup d’'a propos que le «monastére fut
fondé & proximité d'une source qui depuis, a pris le nom de
Ponce et qui est douée de vertus merveilleuses». Et comme
ceux qui se sont occupés de ce monastére ont tous noté qu'il
a été construit dans une position trés mal éhoisi_e, sur un
terrain glissant, exposé aux éboulements de la montagne et
aux crues du Giffre, le savant folk-loriste se demande s'il n’y
a pas eu une raison particulidre qui, malgré tout, a justifié
ce choix de Ponce de Faucigny, si la source avoisinante n’était
pas alors déja un centre connu de dévotion et de pélerinage
et si Ponce n’a pas fait «qu'obéir aux régles de 1'Eglise en
la christianisant, en méme temps qu’il assurait une clientéle
a son monastére®)». Sans doute M. VAN GENNEP n’ose-t-il se
prononcer sur le fait de savoir si la coutume qu’avaient les
paysans de Sixt et des alentours de se rassembler, & certains
jours, autour de la source et de boire son eau était ancienne:
il note qu'aucun document écrit ancien ne la signale?), mais
qu'aussi, jusqu’a une époque fort récente, on n’attachait guére
d’'importance aux coutumes populaires. D’autre part, en se
basant sur le raisonnement que fait un biographe du saint?)
pour démontrer que Ponce a été I'objet d'un culte depuis sa

) A. vax Gexsner, Le culte du B. Ponce de Faucigny en Savoie, Revue
d’Ethnographie et des Traditions populaires, vol. V (1924), pp. 323—342. —
?) Van Gennep, art. cit.,, p. 324. — 3) VAN GeNNEP, art. cit. p. 325. — %) Van

GexnEep, art. cit. p. 327. — %) M. Ran~aup, Le Bienheureux Ponce de Fau-
cigny, sa Vie, son Culte, Genéve 1905; cité par M. van Gennep.



28 Paul Aebischer

mort méme, M. VAN GENNEP ajoute que si la fontaine est
«<reconnue comme sacrée dés le milieu du X VIIe siécle», et si
la réunion des dimanches «avait lieu il y a cinquante ou
soixante ans, pourquoi n’en aurait-il pas été de méme au
XII® siecle, et méme & I'époque romaine, ou & l'époque pré-
historique?»') En ce cas, il s'agirait d'une survivance d'un
double rite trés ancien, sanctifié plus tard par Ponce; ou plu-
tot c’est parce que la source et ses alentours étaient sacrés
que Ponce s’est établi <4 un jet de pierre» et que, profitant
lui-méme du caractére sacré antérieur de la localité il est
devenu saint ... aux yeux des paysans de toute la région...»
— mais M. VAN GENNEP ajoute, avec une prudence extréme,
qu’il craint que ce raisonnement «ne vaille pas grand chose,
puisqu’il est analogique».

C’est sur quelques autres cas analogues en pays fribour-
geois que je voudrais attirer I’attention. Sans doute les sources
dont il va étre question n’ont-elles pas toutes les caractéristi-
ques de celles de Sixt, puisqu’elles n’ont jamais donné naissance
au culte d’un saint, mais elles n'en sont pas moins intéressantes,
I'une d’elles tout au moins étant mentionnée dans un docu-
ment de 1364 déja.

Par acte daté du 30 octobre 13647%, en effet, 1'official
du diocése de Belley, chargé de défendre les intéréts de la
maison mére des Chartreux, fait savoir que le prieur et les
‘moines du couvent de la Part-Dieu [cant. de Fribourg, paroisse
de Gruyéres] se plaignent de ce que, ayant «infra limites suos
eidem concessos tempore fundationis®) dicte domus quemdam
fontem vocatum fons de Moleson in monte de Planay, ad
quem fontem multi accedunt ex devotione credentes ibi ab
infirmitatibus suis et sperantes sanatos, ibi plurimos oblationes
dimitunt»> et que, bien que «dictus fons sit in proprio feudo
dicte domus et quidquit ibidem ofertur debite pertineat ac
pertinere debetur priori et conventui memoratis», d’aucuns se
permettent de contester aux moines la propriété de ces of-

) Vax Gesxep, art. cit. p. 329. — 2) Cet acte est conservé aux Archives
de 'Etat de Fribourg, Titres de la Part-Dieu, No. C, 39, Hisery, Histoire du
comté de Gruyeéres, t. I; Mémoires et Documents p.p. la Société d’histoire de
la Suisse romande, t. X, pp. 166—156, en donne une bréve analyse. — 3) Ce
couvent a été fondé en octobre 1307, par Guillemette de Grandson, veuve de
Pierre III, comte de Gruyére, et son fils Pierre IV. Cf. Kvesuin, Dictionnaire
géographique, statistique et historique dw canton de Fribourg, Fribourg 1832,
2¢ partie, p. 22b.



Survivances du culte des eaux en pays fribourgeois 29

frandes. C’est pour cela, afin que le couvent jouisse en paix
de tous ses droits acquis, que 1'évéque de Belley fait savoir
a tous les fideles des paroisses dans lesquelles doit étre lu le
présent document, que ceux qui se sont appropriés les dites
offrandes ont & les restituer, sous peine d’excommunication,
dans les dix jours qui suivront la notification du document.
Que si ces personnes, confiantes dans leur bon droit, conti-
nuent a prétendre que ces offrandes leur reviennent, elles
doivent se présenter le 20 du mois suivant — soit le 20 dé-
cembre — ou, si ce jour est férié, le jour non férié qui suivra
immédiatement, & Belley méme, au palais épiscopal. Il semble
bien que personne ne se soit présenté, puisqu’'une annexe a
l'acte précédent, du 20 décembre 1364, reconnait au couvent
de la Part-Dieu tous les droits sur la dite fontaine.

Il est singulier de constater que I'évéque de Belley inter-
vient, non pas pour mettre fin & une superstition, mais pour
sauvegarder simplement les droits du monastére de la Part-
Dieu sur les offrandes faites a cette fontaine du Moléson.
Cela d’autant plus que nombre de conciles avaient pris des
mesures pour extirper ces restes de coutumes paiennes!), et
que les lois civiles étaient en complet accord en cela avec les
autorités ecclésiastiques®?). Pour la contrée méme de Fribourg,

1) Ainsi en est-il du concile d’Arles, tenu en 443 ou 452, qui dans son
23¢ canon interdit le culte des arbres, des pierres et des fontaines (HzrELE,
Histoire des conciles, traduct. Delarc, t. II, Paris 1869, p. 489); ainsi en est-
il du seconde synode de Tours (17 novembre 567), dans lequel il a été question
d’individus qui vénérent certains rochers, ou des arbres, ou des sources, super-
stitions que les prétres doivent détruire (HazrELE, op. cit., t. II, Paris 1869,
p. 567); du concile de Toléde, tenu le 2 mai 693, qui décide, dans son 2°
capit.,, que «les évéques, les prétres et les juges doivent s’efforcer de détruire
les restes du paganisme, consistant i vénérer les pierres, les arbres, les sources,
a allumer des torches .,.» (HmreLe, op. c¢if., t. IV, Paris 1870, p. 232); du
synode de Szaboles (Hongrie), tenu en 1092, qui dit que «Quiconque offre, i
la maniére paienne, des sacrifices auprés des fontaines, des arbres, des sources,
etc., sera puni> (Hmrewr, op. cit., t. VII, Paris 1872, p. 20); du synode tenu
dans D’église de Saint-Pierre, a Londres, en automne 1102, qui décréte que
«sans la permission de ’évéque nul ne doit honorer d’'une maniére spéciale ou
un mort, ou une source, ou un objet quelconque». (HareLE, op. cit., id,, p. 79);
du synode qui se réunit dans 1’église de Notre-Dame & Tréves, en mars 1127,
qui décide que «les arbres, les sources, etc.... et aussi les os des morts que
Pon trouve dans les murs ne doivent pas étre ’objet d’un culte, si on ne sait
pas d’olt ils proviennent; ce sont la, en effet, des coutumes paiennes.» (HzreLg,
op. cit., t. VIII, Paris 1872, p. 200). — ?) Cf. A. Maury, Croyances et légendes
du moyen dge, Paris 1896, pp. 12—13. Capitulaire d’Aix-la-Chapelle de I’an



30 Paul Aebischer

nous trouvons un cas précis ou 'autorité religieuse a agi avec
vigueur: Baptiste des Aicards, docteur en droit, chanoine de
Lausanne, de Berne et de Fribourg, vicaire général d’Aymon
de Montfaucon, évéque de Lausanne, fut instruit de ce que
certaines personnes d’Ependes, d’Arconciel et des environs
avalent coutume de visiter, le jour de Piques, une source
située entre ces deux villages et placée entre deux foréts, ou
'on ne voyait ni croix ni autre objet de dévotion, de sorte
que l'abus était manifeste. Le vicaire général, par acte daté
du 23 mai 1515, défendit sévérement, sous peine d’excommuni-
cation, de continuer ces pratiques, et exhorta en méme temps
ceux qui s'étaient permis cet abus a visiter, au lieu de la
source, 1'église de St-Laurent & Praroman?).

On a dit que, malgré toutes les recherches faites, il
n’avait pas été possible de retrouver l’emplacement de cette
source®). Si les indications données par l'acte de 1515 sont
exactes, je croirais qu'il faut la reconnaitre dans la source du
petit ruisseau d’Ependes, sous-affluent de la Gérine, source
située précisément entre les villages d’Arconciel et d’Ependes,
et entre les deux foréts de Monternou, a 1'ouest, et du Bois
d’amont, 4 'est. — Quant & la fontaine du Moléson mentionnée
par le document de la Part-Dieu, elle est aisément reconnais-
sable: il s’agit évidemment de la source de Bonnefontaine
située au-dessus des paturages de Planex, et & trés peu de
distance du sommet du Moléson. D’aprés la description qu’on
m’en a faite, la source jaillit directement du rocher, forme
une petite nappe d'eau, et se perd peu aprés dans le terrain
marécageux. HEst-il téméraire de supposer que le choix de
I'emplacement du couvent de la Part-Dieu a été influencé par
la présence de cette source, objet de la vénération des popu-
lations environnantes? Cette idée a déja été émise par HISELY ),
d’ailleurs, et je serais moi aussi porté a croire, bien que les

789, ¢. 60 («... de arboribus vel petris vel fontibus, ubi aliqui stulti luminaria
vel alias observationes faciunt...»), Mon. Ger. hist., Capitularia regum fran-
corum, ed. A. Boretius, t. I, pars prior, Berlin 1881, p. 59. Leges Liutprandi,
84, 1 (a. 727), Mon. Ger. hist., Legum t.III, Hannovre 1868, p. 142.

') J. D[eY], Extrait d’une course historique et archéologique dans une
partie du canton de Fribourg, Mémorial de Fribourg, t.I, p. 256, L’acte lui-
méme est publié en appendice, pp. 274—275. — ?) DELiioN, Dictionnaire
historique . . . des paroisses catholiques dw canton de I'ribourg, t. V, p. 49. —
%) Hiseuy, Histoire du comté de Gruyéres, Mémoires et Documents p.p. la
Société d’histoire de la Suisse romande, t. IX, p. 155.




Survivances du culte des eaux en pays fribourgeois 31

textes anciens, actes de fondation ou de donation soient muets
sur ce point, qu’il y a un rapport étroit entre I'existence du
couvent et celle de la source. Il était impossible de con-
struire un monastére a I’endroit méme ou jaillissait 1'eau, ¢’est-
a-dire a plus de 1900 m. au-dessus du niveau de la mer: on
prit le parti de le batir sur le chemin d'acces le plus fréquenté,
chemin qui, partant de Bulle, remontait la vallée de la Tréme,
traversait les paturages de Planex et aboutissait a4 la source.
De la sorte, les pélerins étaient amenés a passer devant le
couvent, et sans doute la chapelle du monastére recevait-elle
leur visite. ‘

Ce nom de Bonnefontaine est intéressant. SEBILLOT?)
cite une Bonne Fonlaine prés de la porte des Allemands &
Metz, ou l'on allait, le premier mai de trés grand matin pour
boire de I'eau et pour danser. Et dans le canton de Fribourg,
il existe une autre Bonmefonltaine encore, située au-dessus du
village de Cheyres (district de la Broye), appelée aussi Nofre-
Dame de Bonne-Fontaine, du nom de la chapelle qui y est
érigée. Le P. APOLLINAIRE DELLION, I'érudit et souvent trés
perspicace auteur du Dictionnaire historique et statistique des
paroisses catholiqgues du canton de Fribourg, écrit que cette
source «est connue depuis plusieurs siécles; il est probable
qu'un culte druidique a précédé le culte chrétien dans ce
lieu®)». Je mne l’ai pas trouvée mentionnée, en tout cas, avant
les premiéres années du XVII® siécle: en 1636, il en est ques-
tion a différentes reprises dans les Manuwaur du Petit Conseil
de Fribourg?®. Kt de ces mentions on peut inférer que la
source availt acquis, a cette époque précisément, un regain de
popularité. Le 14 mai 1636, le Petit Conseil est informé que
de nombreuses personnes possédées par les mauvais esprits,
ou atteintes de la peste, ont été guéries par cette source, et
qu'on y vit «eine schone wyfe bildnuBl» sur laquelle il n’y
a malheureusement aucun autre détail. Le Conseil, avec
beaucoup de prudence et, semble-t-il, beaucoup de scepticisme,
décide de procéder a une enquéte secréte que fera le bailli

) SkBruror, Le Folk-lore de la France, t.1I, Paris 1905, p. 303. —
2) P. Ar. DeLuioN, Dictionnaire historique ... des paroisses catholiques du
canton de Fribourg, t. III, p. 238. — 3 Sur Ihistoire de cette source et du
pélerinage, cf. JeuNEr, Notice sur N.-D. de Bonnefontaine & dC’heyre.’s (F'ri-
bourg), 3° éd., Fribourg 1900, et BruLHART, La seigneurie et la paroisse de
Font, Archives de la société d’histoire du canton de Fribourg, vol. VIII, pp.
218—221.



32 Paul Aebischer

de Font, et de se mettre en rapport avec le vicaire général
du diocese, si on constate véritablement quelque chose de
surnaturel & Cheyres?). Le 17 mai de la méme année, le
Manual note que le petit-fils de Marguerite Molliet voudrait
se rendre & cette source pour y obtenir la guérison d'un ul-
cere: on lui accorde un subside d'un écu bon?). Le 21 mai,
constatant que la superstition améne & Cheyres de nombreuses
personnes du dehors, et que ce concours de population peut
présenter des dangers pour la salubrité publique en propa-
geant la peste, LL. EE. du Petit-Conseil ordonnent aux baillis
de Font et d’Estavayer d’avoir I'eeil ouvert sur les dangers
qui peuvent en résulter®). Le 6 juillet, le bailli de Vuissens,
Font et La Moliere, Henry Fiva, écrit a Messeigneurs qu’il
s'est rendu a Font, ayant entendu parler du grand miracle
qui s’était produit quelques jours auparavant & la Bonne-Fon-
taine. Un jeune homme de 25 ans environ, Hantz Miiller, de
Granges, terre de Soleure, sourd et muet de naissance, avait
été guéri de sa surdité, quelque deux ans auparavant, par un
voyage qu'il fit & Notre-Dame des Ermites. Ayant entendu
parler de la fontaine de Cheyres, il s'y rendit avec un aveugle
nommé Hantz-Ulrich Feegtly, de Dornach et, ayant demeuré
prés de huit jours auprés de la dite fontaine, et ayant eu
soin de boire de l'eau de la source et de s’en laver, il put
parler et appeler son compagnon, le samedi & douze heures
environ. Et quatre Soleurois, noble Hantz-Jacob Stocker, capi-
taine de Soleure, Christophe et Hantz-Ulrich Bys et Humbert
Stocker, certifient au bailli Fiva qu’ils connaissent Miiller pour
I'avoir vu mendier dans les rues de Soleure et déclarent qu’il
a toujours été de ne bon conduite?). Le 22 octobre 1636, le
Petit Conseil décide de nouveau qu’au printemps on fera visiter
la fontaine par de savants médecins, afin qu'on sache si ces
eaux ont des vertus naturelles ou surnaturelles®). IL’année
suivante, 'affluence des pélerins y fut sans doute considérable,
puisqu'un nommé George Thorze (Torche) demande au Conseil

) Archives de I’Etat de Fribourg, Manual No. 187; 1636, 14 mai,
— ?) Id.,, Manual No. 187; 1636, 17 mai. — 3) Id,, Manual No. 187; 1636,
21 mai. — *) Archives de ’Etat de Fribourg, Bailliages de Font, Vuissens et
la Moliére, Correspondance No. 2, 1604—1699. Cette lettre a été publide par
M. BrunHART, op. cit., pp. 218—220, et par Jeunet — dans une langue mo-
dernisée, op. cit., pp. 7—10. — %) Archives de I’Etat de Fribourg, Manual
No. 188; 1636, 22 octobre.



Survivances du culte des eaux en pays fribourgeois 33

la permission de construire «<une cabanne uers la bonne fontaine
des Fausse magne riere Font pres de Chabloz pour y uendre
uin, pain et aultres uiures pour seruir les estrangers, s’offrant
de chaque char de uin qu'il debitera de payer a Leurs Ex-
cellences un ducat de 32 baz pourueu qu'a personne soit
permis d’eriger d’aullres cabannes.» Le Petit Conseil fit droit
a cette demande, pour aussi longtemps qu’il lui plaira?).

De ce que ces trois Bonne Fontaine de Metz, du Moléson,
de Cheyres sont ainsi appelées parce qu’il y jaillit une eau
a laquelle aujourd’hui encore on attribue une vertu spéciale,
faudrait-il conclure qu’il doit en étre de méme pour les autres
endroits portant un nom semblable? Je serais fort tenté de
le croire. — Un plan de 17352) signale un lieu-dit En [la
Bonne Fontaine dans les environs de Hauteville (Gruyére). Je
n’ai pu recueillir aucun indice qui permette de croire qu’il y
ait jamais eu la une source ayant une importance religieuse:
tout ce que je sais, c’est que le lieu-dit est déja mentionné
en 143b, sous la forme en la Bonna fontanaz®. — Sur terri-
toire de Charmey existe actuellement encore un lieu-dit Der-
riére Bonne fontaine. On le trouve, écrit Derrey bonnaz fon-
tannaz, sur un plan de 1756*) et d’aprés ce plan, le lieu-dit
se trouve entre la Jogne, au sud, et la créte rocheuse des
Vanils, au nord. A co0té existait alors un paturage de trois
poses appartenant a Pierre fils de feu Pierre Tornare, et ap-
pelé En bonnaz fontannaz: le géometre a dessiné un ruisselet
sortant d'un bassin circulaire, et se déversant dans la Jogne.
Il g’agit certainement d'une assez forte source intermittente
jaillissant des rochers des Vanils, en face de la chapelle du
Pont-du-Roe. Mais, chose curieuse, a cdté de cette chapelle
elle-méme sourd un autre filet d’eau efficace, selon les Char-
meysans, contre les maux d’yeux. Kt pourtant, il ne semble
pas que cette chapelle ait été édifiée pour donner un caractere
chrétien & un culte de source plus ancien: il est certain qu’elle .
a été fondée en 1692 par Jean Pettola qui, emporté par la
Jogne, un jour de violent orage, réussit néanmoins & échapper -
a4 la mort, et voulut témoigner sa reconnaissance en fondant
- cet oratoire, dédié a la sainte Vierge; la fondation fut approu-
vée par I'évéque de Montenach, le 4 juillet 1697°). Faut-il

) 1d., Manual No. 188; 1636, 22 avril. — 2) 1d,, Plan No. 25, planche
37, — %) Id,, Terrier de la Valsainte No. 2, fo. XIv°, — %) Id., Plan No. 26,
planche 10. — %) DeruiowN, op. ¢it., t. III, p. 81,

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXVII (1926). 3



34 Paul Aebischer

supposer qu’il y avait plusieurs sources vénérées dans les en-
virons, tant sur une rive de la Jogne que sur l'autre, et que
c'est par hasard que la chapelle a été fondée sur 1’emplace-
ment d'une de ces fontaines? Je croirais plutdt que, & la
suite de la fondation de la chapelle, ou la paroisse de Charmey
se rendait processionnellement plusieurs fois 1’an, le caractére
religieux de la source de Bonne Fontaine se transmit au filet
d’eau qui coulait auprés de la chapelle, et qu'on oublia en-
suite la source intermittente de Bomne Fonlaine elle-méme.

- Qu’en était-il des Bonnes Fontaines, ferme et maison de
campagne- & quelques minutes de Fribourg, non loin de la
route de Payerne? Aucune tradition concernant un culte de
source n'y subsiste; quant aux sources qui ont donné le nom
au lieu-dit, ce doit &tre celles qui se trouvent en contre-bas
de la route cantonale, le long du ruisseau de Miséricorde, et
qui sont aujourd’hui captées pour les besoins de la ville. Il
est fort possible — mais ce n’est 14 qu'une hypothése — que
ces Bonnes Fonfaines aient été vénérées, il y a deux mille ans,
par les habitants gaulois ou romains de l'agglomération qui
se trouvait sur I'emplacement actuel de Fribourg. — Il reste
enfin & parler d'un village du district de la Sarine, portant
lui aussi ce nom de Bonnefontaine. Ieci encore, aucun docu-
ment ancien ne mentionne en cet endroit une source ayant
quelque importance au point de vue religieux et, aujourd’hui,
les gens du village expliquent que le nom de Bonnefontaine
est da & deux sources intarissables qui alimentent la localité.
Mais faut-il voir une simple coincidence dans le fait que, a
coté de I'église toute moderne de 'endroit — elle a été con-
struite en 1894 '), et le village faisait auparavant partie de la
paroisse de Praroman — existe une grotte de Lourdes et que
I'eau qui coule dans cette grotte passe, une fois de plus, pour
protéger des maux d’yeux? Sans doute la source qui alimente
. la grotte a-t-elle été bénie le 7 février 1894%), et le R. P.
Messelot, qui procéda a cette bénédiction, exprima-t-il lui-
méme le veeu que la sainte Vierge fasse de cet endroit «son
Lourdes du canton de Fribourg». Sans doute est-ce & partir
de cette date que les pélerins se succédent: mais n'y aurait-il
pas 14 une superposition toute moderne d'une manifestation

') DeLLIoN, op. ¢it., t. IX, p. 198. — 2) Ces renseignements m’ont été

trées obligemment communiqués par M. le Doyen BroLLey, révérend curé de
Bonnefontaine, :



Survivances du culte des eaux en pays fribourgeois 35

religieuse & une coutume religieuse beaucoup plus ancienne,
dont le souvenir aurait été presque complétement perdu? Il
faudrait arriver a retrouver 'emplacement exact de la «<bonne
fontaine» celtique: et si cette fontaine est bien la méme que
la source bénie en 1894, la nécessité d'admettre une tradi-
tion, si vague soit-elle, s'imposerait presque, car supposer une
simple coincidence, dans ce cas particulier, serait trop
audacieux.

Il serait intéressant aussi de voir si la Bonne-Fontaine
(canton de Neuchétel, district et commune de la Chaux-de-
Fonds) a eu, elle aussi, une source vénérée, et si les localités
francaises de Bonmefond (Corréze, arrond. d'Ussel; Tarn-et-
Garonne, commune de Montauban; Haute-Vienne, commune
de Vayres), Bonnefont (Hautes-Pyrénées, arrond. de Tarbes),
Bonnehon (Landes, commune de Castets-des-Landes) sont dans
le méme cas, ce qui est trés probable. Le nord de la France
posséde une autre localité encore du nom de Bonnefontaine:
elle est située dans I'ancien département de la Meurthe, com-
mune de Danne-et-Quatre-Vents, et JOANNE!) y signale un
ermitage et une chapelle fréquentée par de nombreux pélerins.
Le Bas-Rhin enfin posséde également une Bonnefontaine (com-
mune d’Altwiller), o1 existent quatre sources sulfatées salines:
elles ont pu é&tre connues trés anciennement, et &tre 1’objet
d'un culte.

Mais toutes les sources qui avaient une importance reli-
gieuse ne portaient pas ce nom de Bonne Foniaine et, pour
le canton de Fribourg, nous avons au moins un autre endroit —
Jai déja parlé de la source située entre Ependes et Arcon-
ciel — ou surgissait jadis une fontaine sacrée, sans que la
dénomination géographique actuelle nous le révele. Le P.
DELLION?) parle de la chapelle de Notre-Dame des Champs,
en la paroisse de Promasens, et dit que cet édifice «doit re-
monter & une époque trés ancienne; nous ne possédons aucun
document sur son origine et I'époque de sa fondation». II
ajoute avec beaucoup de raison — il avait dans cet ordre
d'idées une intuition et une largeur d’esprit remarquables —
qu’ «elle fut peut-étre établie pour détruire des restes de pa-
ganisme, manifestés par le culte des eaux ou des arbres, ou
d’autres superstitions celtiques ou burgondes», et finit par
ﬁp. Joanne, Dictionnaire géographique, administratif . . . archéologique
de la France, Paris 1872, p. 298. — ?) DeruioN, op. cit, t. IX, p. 289.

g



36 Paul Aebischer

noter ce détail, qui est le plus intéressant de tout, que «trois
sources d’'eau vive passaient sous la chapelle, I'une partant
de la place du maitre-autel, et les deux autres passaient sous
les petits autels»?!). Comme 1'a soupgonné le P. DELLION, la
chapelle a été construite sur ’emplacement méme de la source,
pour lui donner un caractére chrétien — il y a longtemps
qu'on a remarqué que toutes les défenses prononcées par
I'église et les princes temporels étaient restées impuissantes,
souvent, devant les vieilles croyances des Gaulois et des Ger-
mains, et que «ce n'était qu'en les consacrant au nouveau
culte, qu’'en sanctifiant pour ainsi dire ces vestiges paiens, que
les apotres de 'Evangile . .. parvenaient a extirper les souches
de la superstition qui avaient projeté dans le sol de si pro-
fondes racines®)» — de sorte que la vénération qu’avaient les
populations des alentours pour la source a passé par la suite
a Notre-Dame, patronne de la chapelle. Peut-étre faut-il voir
un reste direct a moins qu'il ne s’agisse d'une coutume
apportée d’ailleurs, et adaptée a notre chapelle par la suite —
du paganisme dans cet usage superstitieux qu'on avait, selon
le P. DELLION 2) de porter dans la chapelle «des enfants morts-
nés ou sans baptéme, sous prétexte d’'obtenir que I'enfant ptt
donner un signe de vie et recevoir le baptéme. Mgr. de Boceard,
a Poccasion de la visite pastorale fait le 26 avril 1746, défen-
dit cet usage, et il enjoignit au chapelain d’empécher cette
exposition ¢). |

Sans doute des recherches plus minutieuses nous condui-
raient a constater ailleurs encore la postposition de chapelles
ou de croix a des sources vénérées beaucoup plus ancienne-

") DgLuioN, op. cit, loc. cit., note 1. — %) Maury, Croyances et
légendes duw moyen dge, Paris 1896, p. 13. — 3) Drruion, op. cit, t. IX)
p. 293. — %) Des usages semblables existaient ailleurs dans la campagne

fribourgeoise. Deruion (op. cit, t. IX, p. 358) mentionne la chapelle de
Sainte-Anne, a4 Arrufens (Romont), fondée et dotée le 7 avril 1676 et
consacrée par Mgr. Strambin le 31 octobre 1682 qui, peu aprés sa fon-
dation, vit accourir de nombreux pélerins. «On y Dbénissait des mariages;
mais des pratiques superstitieuses vinrent bientdt giter la dévotion a Sainte-
Anne. On y apportait des enfants morts sans baptéme qu’on baptisait i ecer-
tains signes, par exemple écoulement de sang par le nez, mouvement des
paupiéres, etc. Plusieurs de ces dites merveilles sont consignées par mains de
notaires, L’autorité ecclésiastique défendit séveérement ces faux pélerinages,
plusieurs évéques menacérent de faire fermer la chapelle si les abus continuaient.
Mgr. de Boccard, en 1747, fit publier cette défense dans toutes les paroisses
du décanat de Romont.»



Survivances du culte des eaux en pays fribourgeois 37

ment!). Et des recherches semblables faites dans d’autres
régions de la Suisse romande, conduiraient & des trouvailles
du méme genre, bien que SEBILLOT ait dit®) que c’était dans
le sud de la France, et surtout dans le sud-est, que I'on ren-
contrait le moins de vestiges du culte des eaux: sans doute
n'est-ce que parce que les recherches nécessaires n’ont pas
encore été effectuées. Je me permets de mentionner ici deux
exemples de couvents construits sur des sources: 1'abbaye de
Fontaine-André (canton et district de Neuchatel), de 1'ordre
des Prémontrés, fondée en 1143 sur I'emplacement d’une source
qui aurait eu des vertus miraculeuses?®), et dont il reste la
chambre d’eau reconstruite, d’aprés une inscription, en 1487
par Dom Franciscus Bourquier, abbé, et le frére Antonius de
Coster, chanoine. De méme, d’aprés HISELY*), qui ne dit
malheureusement pas sur quels documents il se base, la char-
treuse d'Oujon aurait-elle été fondée auprés d'une source
appelée, elle aussi, bonne fontaine®). |

) On constaterait probablement que nombre de chapelles champétres,
éloignées des habitations, ont une origine semblable, excepté la plupart
de celles qui furent baties aux XVII>—XVIII® siécles, et qui ne doivent
leur existence qu'au renouveau de foi qui se fit jour dans les campagnes
a cette époque. Toutes les chapelles champétres plus anciennes n’ont d’ail-
leurs pas été construites sur ou prés d’une source: a c6té du culte des
eaux, le culte des arbres — ou mieux, selon M. JuLLiAN, des bosquets — et
des pierres a, lui aussi, dG recevoir une empreinte chrétienne. C’est ainsi que
la chapelle de St-Loup, sur la route de Fribourg & Guin, a été construite fort
probablement & c6té d’un arbre vénéré: RaEmy pE Berrieny, Chronique fri-
bourgeoise dw dix-septiéme siécle, Fribourg 1852, p. 306, mentionne qu’a cet
endroit <il y avait autrefois un oratoire de la Vierge dans un lieu appelé...
zur schonen Buche» et que, par la suite, une statue de saint Loup y apparut
par trois fois, et que huit miracles rendirent la chapelle célébre. (Cf. aussi
DzLrIoN, op. cit., t. VII, p. 95.) Quant & la chapelle de Notre-Dame, aujourd’hui
désaffectée, située dans la vallée du Motélon, elle doit son origine, selon DeLLION,
(op. cit.,, . 1II, p. 81) & un pieux personnage qui aurait «cloué une simple
image a un arbre; c’en était assez pour attirer le cceur et les regards des
passants. A cette image succéda un oratoire, les pélerins y affluérent de tous
cotés.» Si telle est vraiment l'origine de la chapelle, il y a gros & parier que
Parbre qui supportait I'image était lui-méme l'objet de la vénération des mon-
tagnards des environs: et P'origine de la chapelle de Monban, prés de Farvagny,
est absolument analogue. — Je connais enfin un quatriéme cas semblable: la
Croix du Sault, monticule visible de trés loin, au-dessus de Villarlod, sur lequel
est plantée une croix placée entre quelques grands arbres. Tablant sur une
fausse étymologie de Sawlt — il fait venir ce mot de saltus <danse», alors
qu’il s’agit évidemment de saltus «forét» — DErLiON (0p. cit., t. III, p. 105)
suppose que la jeunesse des environs avait coutume de se réunir en ce lieu



38 : : Paul Aebischer

Toutes ces «bonnes fontaines», tous ces oratoires et ces
croix situés preés de sources, d’arbres ou de pierres levées, sont
des témoins des religions qui précédérent le christianisme
dans nos contrées. Religions, cultes de quels peuples? Des
Helvetes sans doute, et peut-étre, si 'on en croit M. JULLIANY),
des Ligures, car il semble que le culte des sources «ait eu
plus d’importance, & I'époque historique, parmi les populations
celtiques et gauloises, que sur le territoire méme de I'Italie *)».
Ce nom de «bonne fontaine> a da prendre la place d'un
équivalent celtique plus ancien, car il est peu probable que
cette dénomination, que nous retrouvons, nous l'avons vu, en
Suisse romande, dans la France de 'est et du sud, soit d’ori-

pour y danser, et que cette habitude n’était elle-méme qu’une survivance d’un
rite paien. Il est plus simple, je pense, de supposer que la croix n’a été placde
en cet endroit, 4 cOté des arbres, que pour donner un caractére chrétien i la
vénération qu’on avait pour ces arbres ou, plus sirement, pour toute la contrée
boisée du Gibloux, qui s’étend immédiatement & gauche du monticule de la
Croix du Sault, et dont celui-ci est en quelque sorte la sentinelle avancée. —
Enfin, pour ’église de Notre-Dame des Champs, prés de Surpierre (Broye), le
P. Deruion note (op. cit., t. XI, p. 169) qu’ «entre le village de Surpierre et
le Sensuis (lieu-dit), sur un plateau désert, on voit un bloc erratique qui de-
vint un lien de réunion et de culte pour les Celtes et les Gaulois, les paiens
des environs.,.» et qu'un prétre, pour empécher la continuation du culte ac-
cordé & cette pierre, «fit ériger prés du menhir une chapelle en I’honneur de
la Mére de Dieu». Cette hypothése, présentée par le P. DeLLION sous une
forme un peu naive, et d’une fagon peut-étre trop absolue, est corroborée
par le détail suivant, signalé par le méme auteur (p. 170), mais dont celui-ci
n’a pas compris toute la signification: «Lorsque les offices se faisaient encore
a Notre-Dame des Champs les paroissiens, pour féter la naissance du Sauveur,
avaient I’habitude de donner un spectacle pittoresque et édifiant: réunis en
quatre groupes, ils allumaient de grands feux devant 1’église et chantaient des
cantiques en attendant ’heure de minuit.» Ces grands feux sont intéressants:
ils représentent ’équivalent, pour le solstice d’hiver, des feux de la Saint-Jean
(24 juin) qui, on le sait, ont été reportés depuis quelque trente ans a la féte
du 1°r aotit. — 2) S&BiLLoT, Le Folk-lore de la France, t. 11, Paris 1905, p. 221, —
%) Cf. Dictionnaire géographique de la Suisse, t. II, p. 119, et spécialement
Ep. Quartier-LA-TENtE, Le Canton de Neuchdtel, 1™ série, vol 3, Le district
de Neuchitel, Neuchatel 1903, p. 140. — %) Hisery, Histoire du comté de
Gruyéres, Mémoires et Documents p.p. la Société d’histoire de la Suisse ro-
mande, t. IX, p. 155. — %) Cf. au sujet de cette source qui seule indique I’em-
placement de ce couvent, aujourd’hui, Daubigney, 8. v. Ouvsox, in E. Morraz,
Dictionnaire historique, géographique et statistique du canton de Vaud, t. 11,
Lausanne 1921, p. 389.

') JuLuiax, Histoire de la Gaule, t. I, 4° édit., Paris 1920, pp. 135—137.
— ?) DaremBERG et SaeLio, Dictionnaire des antiquités grecques et latines,
t. 1L, pp. 1237—1239,



Survivances du culte des eaux en pays fribourgeois 39

gine latine ou romane: 1'équivalent gaulois de «bonne fon-
taine» devait étre le terme courant, générique, qui servait
dans une bonne partie de la Gaule & désigner bon nombre
de sources sacrées, celles tout au moins qui ne portaient pas
le nom des divinités topiques qui y présidaient. Et que ce
soit le terme traduit en latin qui ait triomphé, et non pas
le mot gaulois correspondant, il n'y a la rien d’étonnant:
cela signifie probablement que ces coutumes religieuses ont
persisté sous les nouveaux maitres, que la vénération des
sources a été, trés tot et trés vite, agrégée a la religion nou-
velle importée par les soldats de César, que ce culte des eaux,
en un mot, s'est trouvé faire partie de la vie de tous les jours
des populations gallo-romaines.

Mais il y a autre chose. Est-ce un simple hasard que
ces <bonnes fontaines» fribourgeoises, de méme que les sources
vénérées ne portant pas ce nom générique, se trouvent pres-
que toutes dans la moitié montagneuse du canton? J'excepte
la source de Cheyres située, nous l’avons vu, au-dessus du
lac de Neuchatel, & peu de distance de la route romaine
d’Eburodunum & Aventicum. Mais, avec les Bonnes Fontaines
de Fribourg déja, on se rapproche de la montagne: sans doute
la contrée était-elle en partie colonisée par des Romains —
les établissements d’Abidiacum = Agy, Jubidiacum = Givisiez,
de Bertiniacum = Bertigny!) en sont des témoins — mais,
coupée comme elle était par des ruisseaux et /des torrents,
elle devait étre sans doute plus sauvage, plus difficilement
accessible que la région de la Broye. Avec Bonnefontuine
prés Praroman, avec la source située entre Ependes et Ar-
conciel, avec la «bonne fontaine» prés de Hauteville, Bonne
Fonlaine prés de Charmey, Bonne Fonlaine du Moléson, avec
les sources de Notre-Dame des Champs & Promasens, nous
sommes cette fois en pleine zone montagneuse. Au sud-est
de Fribourg, les seuls établissements gallo-romains — et encore
peuvent-ils &tre relativement récents —— étaient Martiliacum
= Marly, Archontiacum = Arconciel, Bertiniacum = Bertigny
prés de la Roche; et, aux alentours de Bulle, on ne trouve
que le petit groupe de Primiacum = Pringy et Hispaniacum
= Epagny. Dans cette méme zone, au contraire, les noms
—‘)ﬁSur ces noms de lien d’origine gallo-romaine, cf. J. STADELMANN,

Etude de toponymie romande, Archives de la Société d’histoire du canton de
Fribourg, vol, VII, pp. 262, 266 et 272,



40 Paul .Aebischer

de lieu qui doivent s'expliquer par le celtique sont nom-
breux: noms de cours d’eau tels que Gérine'), Geérignoz, Javroz,
Javrex *), Jogne, Sionge, Taounaz, Hongrin, Tréme, noms de lieu
comme Gharmey, Ablintschen ), Neuschels, Broc, ainsi que beau-
coup d’autres sans doute, dont il reste a découvrir I'étymologie:
Senédes, Ependes, Giblouz, Bulle, Riaz, et ces énigmatiques
noms de montagne comme Moléson, Tissiniva, Morvauz, Patra-
flon. Et est-ce un simple hasard que la région des sources
sacrées de Charmey, Hauteville, Ependes, Bonnefontaine, Fri-
bourg, coincide tout particuliérement avec cette contrée qui,
ainsi que I'a montré M. HUBSCHMIED *), avait d& conserver son
parler gaulois bien plus tard que dans la plaine, jusqu’au
moment des invasions germaniques, si bien que les Alémannes,
a leur arrivée dans le pays, avaient pu prendre directement
aux habitants celtiques de la région certains termes géogra-
phiques? Il n’est pas téméraire de supposer que la population
de la partie montagneuse du canton de Fribourg actuel —
population sans doute trés peu dense, et disséminée entre les
grandes foréts qui couvraient la contrée — avait gardé, outre
sa langue, qui se pénétrait sans doute peu & peu de latin,
sa religion, ses cultes. De méme que la latinisation, la chri-
‘stianisation a da se faire plus tardivement dans la partie
montagneuse de notre pays que dans les régions de la Broye
et de la Glane, par ou passaient des routes fort importantes,
et qui se trouvaient en contact fréquent et facile avec Aven-
ticum ou Minnodunum par exemple. Et si les traces du culte
des sources sont beaucoup plus rares dans la plaine broyarde,
on ne peut néanmoins en tirer la conclusion que ces sources
sacrées ellessmémes, primitivement, y étaient moins nom-
breuses: peut-étre le christianisme a-t-il agi 14 plus fortement,
réussissant a faire disparaitre tout vestige de ces coutumes
anciennes. Tandis que, & son arrivée dans le haut pays, il
se heurta a plus de résistance de la part des populations,

1) Pour I’étymologie de ces noms de riviére, cf. J.-U. HussomMiep, Drei
Ortsnamen gallischen Ursprungs: Ogo, Chdteau &’ Oex, Uechtland, Zeitschrift
fiir deutsche Mundarten, vol. XIX, (1924), (Festschrift BAcaMANN), pp. 169—198,
et P. AeBiscHER, Les noms de quelques cours d’eaw fribourgeois, Annales
fribourgeoises vol, XI (1923), pp. 38—45. — ?) J’étudierai ce nom dans une
troisitme série des Noms de quelques cours d’eaw fribourgeois: c’est un
dérivé de Javroz. — ®) Sur ce nom, cf. P. AeBiscEHER, Noms de liew suisses
d’origine celtique, Revue celtique, vol, XLII (1925), p. 97 8qq. — *) HusscHMIED,
art, cit., p. 184 et passim.



Survivances du culte des eaux en pays fribourgeois 41

plus isolées et partant plus difficilement accessibles a la pré-
dication, si bien que la nouvelle religion dut se résigner &
laisser subsister ces superstitions, quitte & donner un carac-
téere chrétien, le long des siécles, & celles qui s’entétaient
a survivre.

Que dans la région montagneuse comme ailleurs on ait
adopté le nom de «bonne fontaine» soit le terme latin, pour
désigner les sources sacrées, bien que dans cette contrée on
ait dii parler longtemps encore celtique, c’est ce qui est aisé-
ment explicable. Il a dG y avoir une période pendant la-
quelle les deux langues. celtique et latin, ont été parlées en
méme temps — témoin le nom de la Marivue, dont le pre-
mier terme est gaulois, et le second d’origine latine') dont
la signification équivaut & la Grande Eau, torrent de la région
d’Aigle — ce sera pendant cette période que l'on aura traduit
en latin les mots gaulois signifiant «bonne fontaine.»

) Cf. HusscamieD, art. cit., p. 180, note 4.




	Survivances du culte des eaux en pays fribourgeois

