
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 27 (1926-1927)

Artikel: Survivances du culte des eaux en pays fribourgeois

Autor: Aebischer, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-112540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-112540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


27

Survivances du culte des eaux en pays fribourgeois.

Par Paul Aebischer (Fribourg).

Dans un article récent1), M. A. VAN GENNEP a étudié
de façon très pénétrante le culte rendu en Savoie au
bienheureux Ponce de Faucigny qui, à en croire la tradition
hagiographique, aurait été moine de l'abbaye d'Abondance en 1120,
à l'âge de dix-neuf ou vingt ans, et qui en serait parti pour
fonder avec quelques compagnons une «filiale de ce monastère
dans la vallée du Giffre, sur des terrains concédés, à l'abbaye
d'Abondance, par son frère Aymon2)». M. VAN GENNEP a

remarqué avec beaucoup d'à propos que le «monastère fut
fondé à proximité d'une source qui depuis, a pris le nom de

Ponce et qui est douée de vertus merveilleuses». Et comme
ceux qui se sont occupés de ce monastère ont tous noté qu'il
a été construit dans une position très mal choisie, sur un
terrain glissant, exposé aux éboulements de la montagne et

aux crues du Giffre, le savant folk-loriste se demande s'il n'y
a pas eu une raison particulière qui, malgré tout, a justifié
ce choix de Ponce de Faucigny, si la source avoisinante n'était
pas alors déjà un centre connu de dévotion et de pèlerinage
et si Ponce n'a pas fait «qu'obéir aux règles de l'Eglise en
la christianisant, en même temps qu'il assurait une clientèle
à son monastère3)». Sans doute M. VAN GENNEP n'ose-t-il se

prononcer sur le fait de savoir si la coutume qu'avaient les

paysans de Sixt et des alentours de se rassembler, à certains
jours, autour de la source et de boire son eau était ancienne:
il note qu'aucun document écrit ancien ne la signale4), mais
qu'aussi, jusqu'à une époque fort récente, on n'attachait guère
d'importance aux coutumes populaires. D'autre part, en se

basant sur le raisonnement que fait un biographe du saint5)

pour démontrer que Ponce a été l'objet d'un culte depuis sa

*) A. van Gennep, Le culte du B. Ponce de Faucigny en Savoie, Revue

d'Ethnographie et des Traditions populaires, vol. V (1924), pp. 323—342. —
2) Van Gennep, art. cit., p. 324. — 3) Van Gennep, art. cit. p. 325. — 4) Van
Gennep, art. cit. p. 327. — 6) M. Rannaud, Le Bienheureux Ponce de

Faucigny, sa Vie, son Culte, Genève 1905; cité par M. van Gennep.



28 Paul Aebischer

mort même, M. VAN GENNEP ajoute que si la fontaine est

«reconnue comme sacrée dès le milieu du XVIIe siècle», et si
la réunion des dimanches «avait lieu il y a cinquante ou
soixante ans, pourquoi n'en aurait-il pas été de même au
XIIe siècle, et même à l'époque romaine, ou à l'époque
préhistorique?»1) En ce cas, il s'agirait d'une survivance d'un
double rite très ancien, sanctifié plus tard par Ponce; ou plutôt

c'est parce que la source et ses alentours étaient sacrés

que Ponce s'est établi «à un jet de pierre» et que, profitant
lui-même du caractère sacré antérieur de la localité il est

devenu saint. aux yeux des paysans de toute la région ...»
— mais M. VAN GENNEP ajoute, avec une prudence extrême,
qu'il craint que ce raisonnement «ne vaille pas grand chose,

puisqu'il est analogique».
C'est sur quelques autres cas analogues en pays fribourgeois

que je voudrais attirer l'attention. Sans doute les sources
dont il va être question n'ont-elles pas toutes les caractéristiques

de celles de Sixt, puisqu'elles n'ont jamais donné naissance

au culte d'un saint, mais elles n'en sont pas moins intéressantes,
l'une d'elles tout au moins étant mentionnée dans un document

de 1364 déjà.
Par acte daté du 30 octobre 13642), en effet, l'officiai

du diocèse de Belley, chargé de défendre les intérêts de la
maison mère des Chartreux, fait savoir que le prieur et les
moines du couvent de la Part-Dieu [cant, de Fribourg, paroisse
de Gruyères] se plaignent de ce que, ayant «infra limites suos
eidem concessos tempore fundationis3) dicte domus quemdam
fontem vocatum fons de Moleson in monte de Planay, ad

quem fontem multi accedunt ex devotione credentes ibi ab

infirmitatibus suis et sperantes sanatos, ibi plurimos oblationes
dimitunt» et que, bien que «dictus fons sit in proprio feudo
dicte domus et quidquit ibidem ofertur debite pertineat ac

pertinere debetur priori et conventui memoratis», d'aucuns se

permettent de contester aux moines la propriété de ces of-

') Van Gennep, art. cit. p. 329. — 2) Cet acte est conservé aux Archives
de l'Etat de Fribourg, Titres de la Part-Dieu, No. C, 39. Hisely, Histoire du
comté de Gruyères, t. I; Mémoires et Documents p.p. la Société d'histoire de

la Suisse romande, t. X., pp. 155—156, en donne une brève analyse. — 3) Ce

couvent a été fondé en octobre 1307, par Guillemette de Grandson, veuve de

Pierre III, comte de Gruyère, et son fils Pierre IV. Cf. Kuenlin, Dictionnaire
géographique, statistique et historique du canton de Fribourg, Fribourg 1832,
2" partie, p. 225.



Survivances du culte des eaux en pays fribourgeois 29

frandes. C'est pour cela, afin que le couvent jouisse en paix
de tous ses droits acquis, que l'évêque de Belley fait savoir
à tous les fidèles des paroisses dans lesquelles doit être lu le

présent document, que ceux qui se sont appropriés les dites
offrandes ont à les restituer, sous peine d'excommunication,
dans les dix jours qui suivront la notification du document.
Que si ces personnes, confiantes dans leur bon droit,
continuent à prétendre que ces offrandes leur reviennent, elles
doivent se présenter le 20 du mois suivant — soit le 20
décembre — ou, si ce jour est férié, le jour non férié qui suivra
immédiatement, à Belley même, au palais episcopal. Il semble
bien que personne ne se soit présenté, puisqu'une annexe à

l'acte précédent, du 20 décembre 1364, reconnaît au couvent
de la Part-Dieu tous les droits sur la dite fontaine.

Il est singulier de constater que l'évêque de Belley
intervient, non pas pour mettre fin à une superstition, mais pour
sauvegarder simplement les droits du monastère de la Part-
Dieu sur les offrandes faites à cette fontaine du Moléson.
Cela d'autant plus que nombre de conciles avaient pris des

mesures pour extirper ces restes de coutumes païennes '), et

que les lois civiles étaient en complet accord en cela avec les
autorités ecclésiastiques2). Pour la contrée même de Fribourg,

J) Ainsi en est-il du concile d'Arles, tenu en 443 ou 452, qui dans son
23e canon interdit le culte des arbres, des pierres et des fontaines (Hœfele,
Histoire des conciles, traduct. Delarc, t. II, Paris 1869, p. 489); ainsi en est-

il du seconde synode de Tours (17 novembre 567), dans lequel il a été question
d'individus qui vénèrent certains rochers, ou des arbres, ou des sources,
superstitions que les prêtres doivent détruire (LLotele, op. cit., t. II, Paris 1869,

p. 567); du concile de Tolède, tenu le 2 mai 693, qui décide, dans son 2°

capit., que «les évoques, les prêtres et les juges doivent s'efforcer de détruire
les restes du paganisme, consistant à vénérer les pierres, les arbres, les sources,
à allumer des torches...» (ELefele, op. cit., t. IV, Paris 1870, p. 232); du

synode de Szaboles (Hongrie), tenu en 1092, qui dit que «Quiconque offre, à

la manière païenne, des sacrifices auprès des fontaines, des arbres, des sources,
etc., sera puni» (Häfele, op. cit., t. VII, Paris 1872, p. 20); du synode tenu
dans l'église de Saint-Pierre, à Londres, en automne 1102, qui décrète que
«sans la permission de l'évêque nul ne doit honorer d'une manière spéciale ou
un mort, ou une source, ou un objet quelconque». (ILefele, op. cit., id., p. 79);
du synode qui se réunit dans l'église de Notre-Dame à Trêves, en mars 1127,

qui décide que «les arbres, les sources, etc. et aussi les os des morts que
l'on trouve dans les murs ne doivent pas être l'objet d'un culte, si on ne sait

pas d'où ils proviennent; ce sont là, en effet, des coutumes païennes.» (Haefele,
op. cit., t. VIII, Paris 1872, p. 200). — 2) Cf. A. Mauhy, Croyances et légendes
du moyen âge, Paris 1896, pp. 12—13. Capitulaire d'Aix-la-Chapelle de l'an



30 Paul Aebischer

nous trouvons un cas précis où l'autorité religieuse a agi avec
vigueur: Baptiste des Aicards, docteur en droit, chanoine de

Lausanne, de Berne et de Fribourg, vicaire général d'Aymon
de Montfaucon, évêque de Lausanne, fut instruit de ce que
certaines personnes d'Ependes, d'Arconciel et des environs
avaient coutume de visiter, le jour de Pâques, une source
située entre ces deux villages et placée entre deux forêts, où
l'on ne voyait ni croix ni autre objet de dévotion, de sorte

que l'abus était manifeste. Le vicaire général, par acte daté
du 23 mai 1515, défendit sévèrement, sous peine d'excommunication,

de continuer ces pratiques, et exhorta en même temps
ceux qui s'étaient permis cet abus à visiter, au lieu de la
source, l'église de St-Laurent à Praroman1).

On a dit que, malgré toutes les recherches faites, il
n'avait pas été possible de retrouver l'emplacement de cette
source2). Si les indications données par l'acte de 1515 sont
exactes, je croirais qu'il faut la reconnaître dans la source du
petit ruisseau d'Ependes, sous-affluent de la Gérine, source
située précisément entre les villages d'Arconciel et d'Ependes,
et entre les deux forêts de Monternou, à l'ouest, et du Bois

d'amont, à l'est. — Quant à la fontaine du Moléson mentionnée

par le document de la Part-Dieu, elle est aisément reconnais-
sable: il s'agit évidemment de la source de Bonnefontaine
située au-dessus des pâturages de Planex, et à très peu de
distance du sommet du Moléson. D'après la description qu'on
m'en a faite, la source jaillit directement du rocher, forme
une petite nappe d'eau, et se perd peu après dans le terrain
marécageux. Est-il téméraire de supposer que le choix de

l'emplacement du couvent de la Part-Dieu a été influencé par
la présence de cette source, objet de la vénération des
populations environnantes? Cette idée a déjà été émise par HISELY3),
d'ailleurs, et je serais moi aussi porté à croire, bien que les

789, c. 65 («. de arboribus vel pétris vel fontibus, ubi aliqui stulti luminaria
vel alias observationes faciunt...»), Mon. Ger. hist., Capitularia regum fran-

corum, éd. A. Boretius, t. I, pars prior, Berlin 1881, p. 59. Leges Liutprandi,
84, I (a. 727), Mon. Ger. hist., Legum t. III, Hannovre 1868, p. 142.

') J. D[ey], Extrait d'une course historique et archéologique dans une

partie du canton de Fribourg, Mémorial de Fribourg, 1.1, p. 256. L'acte lui-
même est publié en appendice, pp. 274—275. — 2) Dellion, Dictionnaire
historique des paroisses catholiques du canton de Fribourg, t. V, p. 49. —
3) Hisely, Histoire du comté de Gruyères, Mémoires et Documents p. p. la
Société d'histoire de la Suisse romande, t. IX, p. 155.



Survivances du culte des eaux en pays fribourgeois 31

textes anciens, actes de fondation ou de donation soient muets
sur ce point, qu'il y a un rapport étroit entre l'existence du
couvent et celle de la source. Il était impossible de
construire un monastère à l'endroit même où jaillissait l'eau, c'est-
à-dire à plus de 1900 m. au-dessus du niveau de la mer: on
prit le parti de le bâtir sur le chemin d'accès le plus fréquenté,
chemin qui, partant de Bulle, remontait la vallée de la Trême,
traversait les pâturages de Planex et aboutissait à la source.
De la sorte, les pèlerins étaient amenés à passer devant le

couvent, et sans doute la chapelle du monastère recevait-elle
leur visite.

Ce nom de Ronnefontaine est intéressant. SÉBILLOTJ)
cite une Ronne Fontaine près de la porte des Allemands à

Metz, où l'on allait, le premier mai de très grand matin pour
boire de l'eau et pour danser. Et dans le canton de Fribourg,
il existe une autre Ronnefontaine encore, située au-dessus du
village de Cheyres (district de la Broye), appelée aussi Notre-
Dame de Ronne-Fontaine, du nom de la chapelle qui y est

érigée. Le P. APOLLINAIRE DELLION, l'érudit et souvent très
perspicace auteur du Dictionnaire historique et statistique des

paroisses catholiques du canton de Fribourg, écrit que cette
source «est connue depuis plusieurs siècles; il est probable
qu'un culte druidique a précédé le culte chrétien dans ce

lieu2)». Je ne l'ai pas trouvée mentionnée, en tout cas, avant
les premières années du XVIIe siècle: en 1636, il en est question

à différentes reprises dans les Manuaux du Petit Conseil
de Fribourg3). Et de ces mentions on peut inférer que la
source avait acquis, à cette époque précisément, un regain de

popularité. Le 14 mai 1636, le Petit Conseil est informé que
de nombreuses personnes possédées par les mauvais esprits,
ou atteintes de la peste, ont été guéries par cette source, et
qu'on y vit «eine schöne wyße bildnuß» sur laquelle il n'y
a malheureusement aucun autre détail. Le Conseil, avec
beaucoup de prudence et, semble-t-il, beaucoup de scepticisme,
décide de procéder à une enquête secrète que fera le bailli

*) Sébillot, Le Folk-lore de la France, t. II, Paris 1905, p. 303. —
2) P. Ap. Dellion, Dictionnaire historique des paroisses catholiques du
canton de Fribourg, t. III, p. 238. — 3) Sur l'histoire de cette source et du
pèlerinage, cf. Jeunet, Notice sur N.-D. de Bonnefontaine à Cheyres
(Fribourg), 3e éd., Fribourg 1900, et Brulhaet, La seigneurie et la paroisse de

Font, Archives de la société d'histoire du canton de Fribourg, vol. VIII, pp.
218-221.



32 Paul Aebischer

de Font, et de se mettre en rapport avec le vicaire général
du diocèse, si on constate véritablement quelque chose de
surnaturel à Cheyres1). Le 17 mai de la même année, le
Manual note que le petit-fils de Marguerite Molliet voudrait
se rendre à cette source pour y obtenir la guérison d'un
ulcère: on lui accorde un subside d'un écu bon8). Le 21 mai,
constatant que la superstition amène à Cheyres de nombreuses

personnes du dehors, et que ce concours de population peut
présenter des dangers pour la salubrité publique en propageant

la peste, LL. EE. du Petit-Conseil ordonnent aux baillis
de Font et d'Estavayer d'avoir l'œil ouvert sur les dangers
qui peuvent en résulter3). Le 6 juillet, le bailli de Vuissens,
Font et La Molière, Henry Fiva, écrit à Messeigneurs qu'il
s'est rendu à Font, ayant entendu parler du grand miracle
qui s'était produit quelques jours auparavant à la Bonne-Fontaine.

Un jeune homme de 25 ans environ, Hantz Müller, de

Granges, terre de Soleure, sourd et muet de naissance, avait
été guéri de sa surdité, quelque deux ans auparavant, par un
voyage qu'il fit à Notre-Dame des Ermites. Ayant entendu
parler de la fontaine de Cheyres, il s'y rendit avec un aveugle
nommé Hantz-Ulrich Fœgtly, de Dornach et, ayant demeuré

près de huit jours auprès de la dite fontaine, et ayant eu
soin de boire de l'eau de la source et de s'en laver, il put
parler et appeler son compagnon, le samedi à douze heures
environ. Et quatre Soleurois, noble Hantz-Jacob Stocker,
capitaine de Soleure, Christophe et Hantz-Ulrich Bys et Humbert
Stocker, certifient au bailli Fiva qu'ils connaissent Müller pour
l'avoir vu mendier dans les rues de Soleure et déclarent qu'il
a toujours été de ne bon conduite4). Le 22 octobre 1636, le
Petit Conseil décide de nouveau qu'au printemps on fera visiter
la fontaine par de savants médecins, afin qu'on sache si ces

eaux ont des vertus naturelles ou surnaturelles5). L'année
suivante, l'affluence des pèlerins y fut sans doute considérable,
puisqu'un nommé George Thorze (Torche) demande au Conseil

') Archives de l'Etat de Fribourg, Manual No. 187; 1636, 14 mai.

— 2) Id., Manual No. 187; 1636, 17 mai. — 3) Id., Manual No. 187; 1636,
21 mai. — 4) Archives de l'Etat de Fribourg, Bailliages de Font, Vuissens et
la Molière, Correspondance No. 2, 1604—1699. Cette lettre a été publiée par
M. Brulhart, op. cit., pp. 218—220, et par Jeunet — dans une langue
modernisée, op. cit., pp. 7—10. — 5) Archives de l'Etat de Fribourg, Manual
No. 188; 1636, 22 octobre.



Survivances du culte des eaux en pays fribourgeois 33

la permission de construire «une cabanne uers la bonne fontaine
des Fausse magne riere Font près de Chabloz pour y uendre
uin, pain et aultres uiures pour seruir les estrangers, s'offrant
de chaque char de uin qu'il débitera de payer a Leurs
Excellences un ducat de 32 baz pourueu qu'a personne soit
permis d'eriger d'aullres cabannes.» Le Petit Conseil fit droit
à cette demande, pour aussi longtemps qu'il lui plaira ').

De ce que ces trois Ronne Fontaine de Metz, du Moléson,
de Cheyres sont ainsi appelées parce qu'il y jaillit une eau
à laquelle aujourd'hui encore on attribue une vertu spéciale,
faudrait-il conclure qu'il doit en être de même pour les autres
endroits portant un nom semblable? Je serais fort tenté de

le croire. — Un plan de 17352) signale un lieu-dit En la
Ronne Fontaine dans les environs de Hauteville (Gruyère). Je

n'ai pu recueillir aucun indice qui permette de croire qu'il y
ait jamais eu là une source ayant une importance religieuse:
tout ce que je sais, c'est que le lieu-dit est déjà mentionné
en 1435, sous la forme en la Ronna fontanaz3). — Sur territoire

de Charmey existe actuellement encore un lieu-dit
Derrière Ronne fontaine. On le trouve, écrit Derrey bonnaz fon-
tan/naz, sur un plan de 1756 4) et d'après ce plan, le lieu-dit
se trouve entre la Jogne, au sud, et la crête rocheuse des

Vanils, au nord. A côté existait alors un pâturage de trois
poses appartenant à Pierre fils de feu Pierre Tornare, et
appelé En bonnaz fonlannaz : le géomètre a dessiné un ruisselet
sortant d'un bassin circulaire, et se déversant dans la Jogne.
Il s'agit certainement d'une assez forte source intermittente
jaillissant des rochers des Vanils, en face de la chapelle du
Pont-du-Roc. Mais, chose curieuse, à côté de cette chapelle
elle-même sourd un autre filet d'eau efficace, selon les Char-

meysans, contre les maux d'yeux. Et pourtant, il ne semble

pas que cette chapelle ait été édifiée pour donner un caractère
chrétien à un culte de source plus ancien: il est certain qu'elle
a été fondée en 1692 par Jean Pettola qui, emporté par la
Jogne, un jour de violent orage, réussit néanmoins à échapper
à la mort, et voulut témoigner sa reconnaissance en fondant
cet oratoire, dédié à la sainte Vierge; la fondation fut approuvée

par l'évêque de Montenach, le 4 juillet 1697B). Faut-il

«) Id., Manual No. 188; 1636, 22 avril. — 2) Id., Plan No. 25, planche
37. — 3) Id., Terrier de la Valsainte No. 2, fo. XI1™. — *) Id., Plan No. 26,
planche 10. — 6) Dellion, op. cit., t. III, p. 81.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXVII (1926). 3



34 Paul Aebischer

supposer qu'il y avait plusieurs sources vénérées dans les
environs, tant sur une rive de la Jogne que sur l'autre, et que
c'est par hasard que la chapelle a été fondée sur l'emplacement

d'une de ces fontaines? Je croirais plutôt que, à la
suite de la fondation de la chapelle, où la paroisse de Charmey
se rendait processionnellement plusieurs fois l'an, le caractère
religieux de la source de Ronne Fontaine se transmit au filet
d'eau qui coulait auprès de la chapelle, et qu'on oublia
ensuite la source intermittente de Ronne Fontaine elle-même.

Qu'en était-il des Bonnes Fontaines, ferme et maison de

campagne à quelques minutes de Fribourg, non loin de la
route de Payerne? Aucune tradition concernant un culte de

source n'y subsiste ; quant aux sources qui ont donné le nom
au lieu-dit, ce doit être celles qui se trouvent en contre-bas
de la route cantonale, le long du ruisseau de Miséricorde, et
qui sont aujourd'hui captées pour les besoins de la ville. Il
est fort possible — mais ce n'est là qu'une hypothèse — que
ces Bonnes Fontaines aient été vénérées, il y a deux mille ans,

par les habitants gaulois ou romains de l'agglomération qui
se trouvait sur l'emplacement actuel de Fribourg. — Il reste
enfin à parler d'un village du district de la Sarine, portant
lui aussi ce nom de Ronnefontaine. Ici encore, aucun document

ancien ne mentionne en cet endroit une source ayant
quelque importance au point de vue religieux et, aujourd'hui,
les gens du village expliquent que le nom de Ronnefontaine
est dû à deux sources intarissables qui alimentent la localité.
Mais faut-il voir une simple coïncidence dans le fait que, à

côté de l'église toute moderne de l'endroit — elle a été
construite en 1894]), et le village faisait auparavant partie de la
paroisse de Praroman — existe une grotte de Lourdes et que
l'eau qui coule dans cette grotte passe, une fois de plus, pour
protéger des maux d'yeux? Sans doute la source qui alimente
la grotte a-t-elle été bénie le 7 février 18942), et le R. P.
Messelot, qui procéda à cette bénédiction, exprima-t-il lui-
même le vœu que la sainte Vierge fasse de cet endroit «son
Lourdes du canton de Fribourg». Sans doute est-ce à partir
de cette date que les pèlerins se succèdent: mais n'y aurait-il
pas là une superposition toute moderne d'une manifestation

') Dellion, op. cit., t. IX, p. 198. — 2) Ces renseignements m'ont été
très obligemment communiqués par M. le Doyen Biolley, révérend curé de
Bonnefontaine.



Survivances du culte des eaux en pays fribourgeois 35

religieuse à une coutume religieuse beaucoup plus ancienne,
dont le souvenir aurait été presque complètement perdu? Il
faudrait arriver à retrouver l'emplacement exact de la «bonne
fontaine» celtique: et si cette fontaine est bien la même que
la source bénie en 1894, la nécessité d'admettre une tradition,

si vague soft-elle, s'imposerait presque, car supposer une
simple coïncidence, dans ce cas particulier, serait trop
audacieux.

Il serait intéressant aussi de voir si la Ronne-Fontaine

(canton de Neuchatel, district et commune de la Chaux-de-
Fonds) a eu, elle aussi, une source vénérée, et si les localités
françaises de Bonnefond (Corrèze, arrond. d'Ussel; Tarn-et-
Garonne, commune de Montauban; Haute-Vienne, commune
de Vayres), Bonnefont (Hautes-Pyrénées, arrond. de Tarbes),
Bonnehon (Landes, commune de Castets-des-Landes) sont dans
le même cas, ce qui est très probable. Le nord de la France
possède une autre localité encore du nom de Bonnefontaine:
elle est située dans l'ancien département de la Meurthe,
commune de Danne-et-Quatre-Vents, et JOANNE *) y signale un
ermitage et une chapelle fréquentée par de nombreux pèlerins.
Le Bas-Rhin enfin possède également une Bonnefontaine
(commune d'Altwiller), où existent quatre sources sulfatées salines:
elles ont pu être connues très anciennement, et être l'objet
d'un culte.

Mais toutes les sources qui avaient une importance
religieuse ne portaient pas ce nom de Bonne Fontaine et, pour
le canton de Fribourg, nous avons au moins un autre endroit —
j'ai déjà parlé de la source située entre Ependes et Arcon-
ciel — où surgissait jadis une fontaine sacrée, sans que la
dénomination géographique actuelle nous le révèle. Le P.

DELLION2) parle de la chapelle de Notre-Dame des Champs,
en la paroisse de Promasens, et dit que cet édifice «doit
remonter à une époque très ancienne; nous ne possédons aucun
document sur son origine et l'époque de sa fondation». Il
ajoute avec beaucoup de raison — il avait dans cet ordre
d'idées une intuition et une largeur d'esprit remarquables —
qu' «elle fut peut-être établie pour détruire des restes de

paganisme, manifestés par le culte des eaux ou des arbres, ou
d'autres superstitions celtiques ou burgondes-», et finit par

*) Ad. Joanne, Dictionnaire géographique, administratif... archéologique
de la France, Paris 1872, p. 298. — 2) Dellion, op. cit., t. IX, p. 289.

3"



36 Paul Aebischer

noter ce détail, qui est le plus intéressant de tout, que «trois
sources d'eau vive passaient sous la chapelle, l'une partant
de la place du maître-autel, et les deux autres passaient sous
les petits autels» *). Comme l'a soupçonné le P. DELLION, la
chapelle a été construite sur l'emplacement même de la source,

pour lui donner un caractère chrétien — il y a longtemps
qu'on a remarqué que toutes les défenses prononcées par
l'église et les princes temporels étaient restées impuissantes,
souvent, devant les vieilles croyances des Gaulois et des

Germains, et que «ce n'était qu'en les consacrant au nouveau
culte, qu'en sanctifiant pour ainsi dire ces vestiges païens, que
les apôtres de l'Evangile parvenaient à extirper les souches
de la superstition qui avaient projeté dans le sol de si
profondes racines2)» — de sorte que la vénération qu'avaient les

populations des alentours pour la source a passé par la suite
à Notre-Dame, patronne de la chapelle. Peut-être faut-il voir
un reste direct — à moins qu'il ne s'agisse d'une coutume
apportée d'ailleurs, et adaptée à notre chapelle par la suite —
du paganisme dans cet usage superstitieux qu'on avait, selon
le P. DELLION3) de porter dans la chapelle «des enfants morts-
nés ou sans baptême, sous prétexte d'obtenir que l'enfant pût
donner un signe de vie et recevoir le baptême. Mgr. de Boccard,
à l'occasion de la visite pastorale fait le 26 avril 1746, défendit

cet usage, et il enjoignit au chapelain d'empêcher cette
exposition4).

Sans doute des recherches plus minutieuses nous conduiraient

à constater ailleurs encore la postposition de chapelles
ou de croix à des sources vénérées beaucoup plus ancienne-

') Dellion, op. cit., loc. cit., note 1. — 2) Maury, Croyances et

légendes du moyen âge, Paris 1896, p. 13. — 3) Dellion, op. cit., t. IX,
p. 293. — 4) Des usages semblables existaient ailleurs dans la campagne
fribourgeoise. Dellion (op. cit., t. IX, p. 358) mentionne la chapelle de

Sainte-Anne, à Arrufens (Romont), fondée et dotée le 7 avril 1676 et
consacrée par Mgr. Strambin le 31 octobre 1682 qui, peu après sa

fondation, vit accourir de nombreux pèlerins. «On y bénissait des mariages;
mais des pratiques superstitieuses vinrent bientôt gâter la dévotion à Sainte-
Anne. On y apportait des enfants morts sans baptême qu'on baptisait à
certains signes, par exemple écoulement de sang par le nez, mouvement des

paupières, etc. Plusieurs de ces dites merveilles sont consignées par mains de
notaires. L'autorité ecclésiastique défendit sévèrement ces faux pèlerinages,
plusieurs évêques menacèrent de faire fermer la chapelle si les abus continuaient.
Mgr. de Boccard, en 1747, fit publier cette défense dans toutes les paroisses
du décanat de Romont.»



Survivances du culte des eaux en pays fribourgeois 37

ment1). Et des recherches semblables faites dans d'autres
régions de la Suisse romande, conduiraient à des trouvailles
du même genre, bien que SÉBILLOT ait dit2) que c'était dans
le sud de la France, et surtout dans le sud-est, que l'on
rencontrait le moins de vestiges du culte des eaux: sans doute
n'est-ce que parce que les recherches nécessaires n'ont pas
encore été effectuées. Je me permets de mentionner ici deux
exemples de couvents construits sur des sources: l'abbaye de

Fontaine-André (canton et district de Neuchatel), de l'ordre
des Prémontrés, fondée en 1143 sur l'emplacement d'une source
qui aurait eu des vertus miraculeuses3), et dont il reste la
chambre d'eau reconstruite, d'après une inscription, en 1487

par Dom Franciscus Bourquier, abbé, et le frère Antonius de

Coster, chanoine. De même, d'après HISELY4), qui ne dit
malheureusement pas sur quels documents il se base, la
chartreuse d'Oujon aurait-elle été fondée auprès d'une source
appelée, elle aussi, bonne fontaine6).

l) On constaterait probablement que nombre de chapelles champêtres,
éloignées des habitations, ont une origine semblable, excepté la plupart
de celles qui furent bâties aux XVII6—XVIIIe siècles, et qui ne doivent
leur existence qu'au renouveau de foi qui se fit jour dans les campagnes
à cette époque. Toutes les chapelles champêtres plus anciennes n'ont d'ailleurs

pas été construites sur ou près d'une source: à côté du culte des

eaux, le culte des arbres — ou mieux, selon M. Jullian, des bosquets — et
des pierres a, lui aussi, dû recevoir une empreinte chrétienne. C'est ainsi que
la chapelle de St-Loup, sur la route de Fribourg à Guin, a été construite fort
probablement à côté d'un arbre vénéré: Raemy de Bertigny, Chronique fri-
bourgeoise du dix-septième siècle, Fribourg 1852, p. 306, mentionne qu'à cet
endroit «il y avait autrefois un oratoire de la Vierge dans un lieu appelé

zur schönen Buche» et que, par la suite, une statue de saint Loup y apparut
par trois fois, et que huit miracles rendirent la chapelle célèbre. (Cf. aussi

Dellion, op. cit., t. VII, p. 95.) Quant à la chapelle de Notre-Dame, aujourd'hui
désaffectée, située dans la vallée du Motélon, elle doit son origine, selon Dellion,
(op. cit., t. III, p. 81) à un pieux personnage qui aurait «cloué une simple
image à un arbre; c'en était assez pour attirer le cœur et les regards des

passants. A cette image succéda un oratoire, les pèlerins y affluèrent de tous
côtés.» Si telle est vraiment l'origine de la chapelle, il y a gros à parier que
l'arbre qui supportait l'image était lui-même l'objet de la vénération des

montagnards des environs : et l'origine de la chapelle de Monban, près de Farvagny,
est absolument analogue. —¦ Je connais enfin un quatrième cas semblable: la
Croix du Sault, monticule visible de très loin, au-dessus de Villarlod, sur lequel
est plantée une croix placée entre quelques grands arbres. Tablant sur une
fausse étymologie de Sault — il fait venir ce mot de saltus «danse», alors

qu'il s'agit évidemment de saltus «forêt» — Dellion (op. cit., t. III, p. 105)

suppose que la jeunesse des environs avait coutume de se réunir en ce lieu



38 Paul Aebischer

Toutes ces «bonnes fontaines», tous ces oratoires et ces

croix situés près de sources, d'arbres ou de pierres levées, sont
des témoins des religions qui précédèrent le christianisme
dans nos contrées. Religions, cultes de quels peuples? Des
Helvètes sans doute, et peut-être, si l'on en croit M. JULLIANx),
des Ligures, car il semble que le culte des sources «ait eu
plus d'importance,, à l'époque historique, parmi les populations
celtiques et gauloises, que sur le territoire même de l'Italie2)».
Ce nom de «bonne fontaine» a dû prendre la place d'un
équivalent celtique plus ancien, car il est peu probable que
cette dénomination, que nous retrouvons, nous l'avons vu, on
Suisse romande, dans la France de l'est et du sud, soit d'ori-

pour y danser, et que cette habitude n'était elle-même qu'une survivance d'un
rite païen. Il est plus simple, je pense, de supposer que la croix n'a été placée
en cet endroit, à côté des arbres, que pour donner un caractère chrétien à la
vénération qu'on avait pour ces arbres ou, plus sûrement, pour toute la contrée
boisée du Gibloux, qui s'étend immédiatement à gauche du monticule de la
Croix du Sault, et dont celui-ci est en quelque sorte la sentinelle avancée. —
Enfin, pour l'église de Notre-Dame des Champs, près de Surpierre (Broye), le

P. Dellion note (op. cit., t. XI, p. 169) qu' «entre le village de Surpierre et
le Sensuis (lieu-dit), sur un plateau désert, on voit un bloc erratique qui
devint un lieu de réunion et de culte pour les Celtes et les Gaulois, les païens
des environs...» et qu'un prêtre, pour empêcher la continuation du culte
accordé à cette pierre, «fit ériger près du menhir une chapelle en l'honneur de

la Mère de Dieu». Cette hypothèse, présentée par le P. Dellion sous une
forme un peu naïve, et d'une façon peut-être trop absolue, est corroborée

par le détail suivant, signalé par le même auteur (p. 170), mais dont celui-ci
n'a pas compris toute la signification: «Lorsque les offices se faisaient encore
à Notre-Dame des Champs les paroissiens, pour fêter la naissance du Sauveur,
avaient l'habitude de donner un spectacle pittoresque et édifiant: réunis en

quatre groupes, ils allumaient de grands feux devant l'église et chantaient des

cantiques en attendant l'heure de minuit.» Ces grands feux sont intéressants:
ils représentent l'équivalent, pour le solstice d'hiver, des feux de la Saint-Jean
(24 juin) qui, on le sait, ont été reportés depuis quelque trente ans à la fête
du 1er août. — 2) Sébillot, Le Folk-lore de la France, t. II, Paris 1905, p. 221. —
3) Cf. Dictionnaire géographique de la Suisse, t. II, p. 119, et spécialement
Ed. Quartier-la-Tente, Le Canton de Neuchatel, 1™ série, vol 3, Le district
de Neuchatel, Neuchatel 1903, p. 140. — 4) Hisely, Histoire du comté de

Gruyères, Mémoires et Documents p. p. la Société d'histoire de la Suisse

romande, t. IX, p. 155. — 5) Cf. au sujet de cette source qui seule indique
l'emplacement de ce couvent, aujourd'hui, Daubigney, s. v. Odjon, in E. Mottaz,
Dictionnaire historique, géographique et statistique du canton de Vaud, t. II.,
Lausanne 1921, p. 389.

') Jullian, Histoire de la Gaule, t. I, 4° édit., Paris 1920, pp. 135—137.
— 3) Daremberg et Saglio, Dictionnaire des antiquités grecques et latines,
t. II, pp. 1237—1239.



Survivances du culte des eaux en pays fribourgeois 39

gine latine ou romane: l'équivalent gaulois de «bonne
fontaine» devait être le terme courant, générique, qui servait
dans une bonne partie de la Gaule à désigner bon nombre
de sources sacrées, celles tout au moins qui ne portaient pas
le nom des divinités topiques qui y présidaient. Et que ce
soit le terme traduit en latin qui ait triomphé, et non pas
le mot gaulois correspondant, il n'y a là rien d'étonnant:
cela signifie probablement que ces coutumes religieuses ont
persisté sous les nouveaux maîtres, que la vénération des

sources a été, très tôt et très vite, agrégée à la religion
nouvelle importée par les soldats de César, que ce culte des eaux,
en un mot, s'est trouvé faire partie de la vie de tous les jours
des populations gallo-romaines.

Mais il y a autre chose. Est-ce un simple hasard que
ces «bonnes fontaines» fribourgeoises, de même que les sources
vénérées ne portant pas ce nom générique, se trouvent presque

toutes dans la moitié montagneuse du canton? J'excepte
la source de Cheyres située, nous l'avons vu, au-dessus du
lac de Neuchatel, à peu de distance de la route romaine
d'Eburodunum à Aventicum. Mais, avec les Bonnes Fontaines
de Fribourg déjà, on se rapproche de la montagne: sans doute
la contrée était-elle en partie colonisée par des Romains —
les établissements d'Abidiacum Agy, Jubidiacum Givisiez,
de Bertiniacum Bertigny1) en sont des témoins — mais,
coupée comme elle était par des ruisseaux et ;des torrents,
elle devait être sans doute plus sauvage, plus difficilement
accessible que la région de la Broye. Avec Bonnefontaine
près Praroman, avec la source située entre Ependes et Ar-
conciel, avec la «bonne fontaine» près de Hauteville, Bonne
Fontaine près de Charmey, Bonne Fontaine du Moléson, avec
les sources de Notre-Dame des Champs à Promasens, nous
sommes cette fois en pleine zone montagneuse. Au sud-est
de Fribourg, les seuls établissements gallo-romains — et encore
peuvent-ils être relativement récents — étaient Martiliacum

Marly, Archontiacum Arconciel, Bertiniacum Bertigny
près de la Roche; et, aux alentours de Bulle, on ne trouve
que le petit groupe de Primiacum Pringy et Hispaniacum

Epagny. Dans cette même zone, au contraire, les noms

') Sur ces noms de lieu d'origine gallo-romaine, cf. J. Stadelmann,
Etude de toponymie romande, Archives de la Société d'histoire du canton de

Fribourg, vol. VII, pp. 262, 266 et 272.



40 Paul Aebischer

de lieu qui doivent s'expliquer par le celtique sont
nombreux: noms de cours d'eau tels que Gérine1), Gérignoz, Javroz,
Javrex"), Jogne, Sionge, Taounaz, Hongrin, Trême, noms de lieu
comme Charmey, Abläntschen3), Neuschels, Broc, ainsi que beaucoup

d'autres sans doute, dont il reste à découvrir l'étymologie:
Senèdes, Ependes, Gibloux, Bulle, Biaz, et ces énigmaiiques
noms de montagne comme Moléson, Tissiniva, Morvaux, Patra-
flon. Et est-ce un simple hasard que la région des sources
sacrées de Charmey, Hauteville, Ependes, Bonnefontaine,
Fribourg, coïncide tout particulièrement avec cette contrée qui,
ainsi que l'a montré M. HUBSCHMIED *), avait dû conserver son
parler gaulois bien plus tard que dans la plaine, jusqu'au
moment des invasions germaniques, si bien que les Alémannes,
à leur arrivée dans le pays, avaient pu prendre directement
aux habitants celtiques de la région certains termes
géographiques? Il n'est pas téméraire de supposer que la population
de la partie montagneuse du canton de Fribourg actuel —
population sans doute très peu dense, et disséminée entre les

grandes forêts qui couvraient la contrée — avait gardé, outre
sa langue, qui se pénétrait sans doute peu à peu de latin,
sa religion, ses cultes. De même que la latinisation, la chri-
stianisation a dû se faire plus tardivement dans la partie
montagneuse de notre pays que dans les régions de la Broye
et de la Glane, par où passaient des routes fort importantes,
et qui se trouvaient en contact fréquent et facile avec Aventicum

ou Minnodunum par exemple. Et si les traces du culte
des sources sont beaucoup plus rares dans la plaine broyarde,
on ne peut néanmoins en tirer la conclusion que ces sources
sacrées elles-mêmes, primitivement, y étaient moins
nombreuses: peut-être le christianisme a-t-il agi là plus fortement,
réussissant à faire disparaître tout vestige de ces coutumes
anciennes. Tandis que, à son arrivée dans le haut pays, il
se heurta à plus de résistance de la part des populations,

') Pour l'étymologie de ces noms de rivière, cf. J.-TJ. Hubschmied, Drei
Ortsnamen gallischen Ursprungs: Ogo, Château d'Oex, Uechtland, Zeitschrift
für deutsche Mundarten, vol. XIX, (1924), (Festschrift Bachmann), pp. 169—198,
et P. Aebischer, Les noms de quelques cours d'eau fribourgeois, Annales

fribourgeoises vol. XI (1923), pp. 38—45. — 2) J'étudierai ce nom dans une

troisième série des Noms de quelques cours d'eau fribourgeois: c'est un
dérivé de Javroz. — 3) Sur ce nom, cf. P. Aebischer, Noms de lieu suisses

d'origine celtique, Revue celtique, vol. XLII (1925), p. 97 sqq. — 4) Hubschmied,
art, cit., p. 184 et passim.



Survivances du culte des eaux en pays fribourgeois 41

plus isolées et partant plus difficilement accessibles à la
prédication, si bien que la nouvelle religion dut se résigner à

laisser subsister ces superstitions, quitte à donner un caractère

chrétien, le long des siècles, à celles qui s'entêtaient
à survivre.

Que dans la région montagneuse comme ailleurs on ait
adopté le nom de «bonne fontaine» soit le terme latin, pour
désigner les sources sacrées, bien que dans cette contrée on
ait dû parler longtemps encore celtique, c'est ce qui est
aisément explicable. Il a dû y avoir une période pendant
laquelle les deux langues, celtique et latin, ont été parlées en
même temps — témoin le nom de la Marivue, dont le
premier terme est gaulois, et le second d'origine latine1) dont
la signification équivaut à la Grande Eau, torrent de la région
d'Aigle — ce sera pendant cette période que l'on aura traduit
en latin les mots gaulois signifiant «bonne fontaine.»

*) Cf. Hubschmied, art. cit., p. 180, note 4.


	Survivances du culte des eaux en pays fribourgeois

