Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 26 (1925-1926)

Artikel: Lag-be-Omer, ein judisches Volksfest
Autor: Olsvanger, I.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-112445

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-112445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

22

Lag-be-Omer, ein jiidisches Volksfest.
Von Dr. I. Ol§vanger.

Lag-be-omer, oder Lag-le-omer ist der dreiunddreissigste
Tag der Omerzeit, d. h. der Zeit zwischen Passah und Wochen-
fest (Pfingsten). ‘

Das Passahfest ist der Beginn der Ernte, das Wochen-
fest ihr Ende. Erst spéter haben diese Feste religivs-geschicht-
liche Deutung erhalten.

Die Zeit zwischen Passah und Wochenfest umfasst volle
sieben Wochen. Sie gilt heute als Trauerzeit, wihrend der
keine Feierlichkeiten begangen werden diirfen. Besonders
scheut man sich, in diesen Wochen eine Hochzeit zu feiern.
Aber sie weisen auch sonst einen gewissen asketischen Zug
auf: man darf nicht baden, das Haar nicht schneiden usw.
Speisen und Getréinke werden dagegen nicht eingeschrinkt.

Im alten Israel waren diese sieben Wochen Tage der
Freude. Sieben Wochen lang dauerte die Getreideernte. Alles
zog zur frohlichen, frischen Erntearbeit aufs Feld. Unter
lustigem Sang, begleitet von den Spielen der Kinder, ging die
segensreiche Arbeit vor sich. Und téiglich brachte man als
Dankopfer fiir den Segen der Ernte im Tempel zu Jerusalem
ein bestimmtes Mass Getreide, welches ,Omer“ hiess, und
von dem der Name ,Omerzeit¢ herrithrt. Jeden Tag verkiin-
dete man laut: ,Heute ist der erste, dritte, zehnte Tag des
Omer.“ Man z#éhlte (hebridisch safar) sorgfiltig funfzig Tage
vom Passah- bis zum Wochenfeste, daher der Name ,Sfira“
(Zahlzeit). Dass dies eine Zeit ununterbrochener Festlichkeit
war, und gewissermassen als ein einziges Fest betrachtet wurde,
wird unter anderm auch dadurch bezeugt, dass das Wochen-
fest im Talmud und der rabbinischen Literatur , Azereth“
(Schlussfeier), oder an manchen Stellen sogar ausdriicklich
sAzereth schel Pessach“ (Schlussfeier des Passah) genannt

wird.
»Keine Unlust ist krinklicher, als die eines Menschen,

der sich in seinem Missgeschick an die Tage seines fritheren



Lag-be-omer, ein jidisches Volksfest 23

Gliuckes erinnert.“ Das gilt auch fiir ein Volk. Gerade weil
die Omerzeit im alten Israel voller Freude, voller Sang und
Sonnenschein war, ist sie in der Diaspora zur Trauer geworden.
Wo sind die fritheren glicklichen Tage hin? Wo unsere
Erntefeste? Wo unsere Tempelfeierlichkeiten? Diese Fragen
werfen sich die heimatlosen Juden der Diaspora auf. Die
Antwort darauf ist das jammervolle Elend der Gegenwart.
Und der Zufall wollte es, dass gerade withrend dieser Wochen
im Mittelalter grausame Verheerungen in den jtidischen Vier-
teln europiischer Stidte (Deutschland und Frankreich) ange-
richtet wurden.

Spiter suchte man die Trauersitten der Omerzeit an ein
bestimmtes Ereignis zu kniipfen. Es entstanden Sagen, die
moglicherweise einen historischen Kern enthalten, deren Zu-
verlidssigkeit sich aber nicht erweisen ldsst. Fiir die historische
Begrindung dieses, wie anderer Feste ist der Beweis nicht
vonnoten. Die Wahrheit der Sage und der Dichtung, die
ewig ist, ist fir die Psyche des Volkes von hoherm Wert,
als die Wahrheit verginglicher Geschichte.

Welchen geschichtlichen Hintergrund hat nun das jiidi-
sche Volk der Omerzeit nachgedichtet?

Im zweiten nachchristlichen Jahrhundert soll unter den
Schiilern des Patriarchen Rabbi Akiba eine fiirchterliche Pest
gewiitet haben, der die angesehensten Gelehrten zum Opfer
fielen. Etwas #dhnliches, wie eine Pest, ist ja von jener Zeit
geschichtlich erwiesen. Das war die unmenschliche Rache,
die Elius Hadrianus an Akiba und seinen Jiingern, wegen
ihrer Teilnahme am glorreichen Aufstand von 131, veriibte.

Akiba war verwandt mit jenem heroischen, kréftigen Jiing-
ling aus Kosiba, dem Anstifter des mutigen Aufstandes, den
das Volk mit dem Ehrentitel Bar-Kochba (Sohn der Gestirne)
schmiickte. War Bar-Kochba der tatsédchliche Fihrer des Auf-
standes, so war der Weise Akiba sein geistiger Fiithrer. In den
Lehrhiusern und im Kreise seiner Schiiler predigte er mit
~ leidenschaftlicher Hingabe fiir die Sache des jungen Helden.

Und als Bethar, die letzte Festung Bar-Kochbas, fiel, da kam
die Rache der Romer. Akiba wurde mit gliithenden Zangen
zerfleischt, und mit den Worten ,,Adonaj echad“ auf den Lippen
empfahl er seine Seele in die Hinde des himmlischen Vaters,
fir den er lebte und wirkte. Mit ihm wurden zehn der an-
gesehendsten Gelehrten grausam hingerichtet, und selbst die



24 I. Olsvanger

jungsten seiner Schiiler verschonte die Rachsucht der Romer
nicht. Nicht genug, dass sie ihre Rachsucht gestillt hatten,
verboten die Romer die Leichen der ermordeten Akibaner zu
bestatten. Jedoch nach Untergang der Sonne pflegten die Frauen
heimlich ihre Sohne zu bestatten. Daher sollen die jtidischen
Frauen an den Abenden der Omertage keine Arbeit verrichten,
als Zeichen der geistigen Teilnahme an jenen Bestattungen
(,Minhagim®, Frankfurt a. M. 1722).

Das war die geschichtlich erwiesene Pest, die unter den
Schiilern Akibas wiitete. Am Passahtage begann sie, und am
33. Tage der Omerzeit stand sie fiir einen Tag still. Diese
Sage sollte nun nach der iiblichen Annahme Anlass zur Lag-
be-omer-Feier gegeben haben. Nach einer andern Sage sollte
das Verbot, die Leichen der Akibaner zu bestatten, an diesem
Tage aufgehoben worden sein.

Welche von den beiden Sagen mehr Glauben verdient,
ist schwer zu bestimmen. Die unbestatteten Leichen konnten
eine Pest verursacht haben, und der Tag der Bestattung der
vielen Leichen konnte als Ende der Pest aufgefasst werden.

Sehr wahrscheinlich aber ist, dass diese Sagen eine
spitere, nachgedichtete Begriindung des Festes sind.

Eine weitere, nicht unwahrscheinliche Erkldrung zur Ent-
stehung unseres Festes ist folgende. Die Omerzeit umfasst im
ganzen 49 Tage. Man ziehe von diesen Trauertagen acht Tage
des Passahfestes, zwei Tage des Neumondes Ijar, einen Tag
des Neumondes Siwan und sechs dazwischenliegende Sabbath-
tage ab, welche, da sie an sich Feiertage sind, nicht zu den
Trauertagen gezidhlt werden konnen, so bleiben 32 Trauertage.
Man hatte also als gegeben: in der Omerzeit sind 32 Tage
eigentliche Trauertage. Man tibersah nun die Berechnung und
zdhlte bis zum 33. Omertage die Trauerzeit. Dieser, der 33. war
kein Trauertag mehr, sondern eben der erste der 17 Feiertage,
die in die Omerzeit fallen (,Minhagim*, Frankfurt a. M. 1722).

Da das Fest nicht zu den synagogalen Feiertagen gehort,
sondern nur Volksfest ist, so fehlt fiir seine geschichtliche
Ergriindung natiirlicherweise jedes Material. Eine eigenartige
Vermutung stellt Landsberger in seinem ,Heidnischen Ur-
sprung des Brauches zwischen Passah- und Wochenfest nicht
zu heiraten* (Breslau 1869) auf: Der Monat Mai galt im alten
Rom als fiir die Eheschliessung ungiinstig. Da aber dem
Monate Mai der jiidische Monat Ijar, entspricht, so iibertrugen



Lag-be-Omer, ein jiidisches Volksfest 25

die romischen Juden die Maisitten der Romer auf den Monat
Ijar, also auf die Omerzeit. Da nun der 33. Omertag auf den
18. Tjar fallt, und die Zahl 18 durch das hebridische Wort
ychaj“ (Leben) ausgedriickt wird, so wurde fiir diesen Tag
eine Ausnahme gemacht.

Iech kann diese Annahme nicht teilen. Das Wort ,chaj“
dient nur zur Bezeichnung von Geldgaben in der Hohe von
18 Einheiten, aber nie zur Bezeichnung eines Monatstages.
Dass der 33. Omertrag auf den 18. Ijar fillt, ist dem Juden
nicht bewusst; die Tage zwischen Passah- und Wochenfest
werden nie nach dem Kalender, sondern stets nach ihrer
Stellung in der Omerzeit bezeichnet: der erste, zweite, zehnte
Tag im Omer, sodass man hochstens erwarten konnte, dass
der 18. Omertag als chaj-Tag gefeiert wiirde, was aber nicht
der Fall ist.

Eine weitere interessante Begriindung des Lagbeomer-
Festes ist die, derzufolge an diesem Tage die Himmelsmanna
in der Wiiste zum ersten Mal fiel.

Lassen wir nun das Suchen nach dem historischen Ur-
sprung unseres Festes, in welches das jiidische Volk so man-
ches hineingeheimnisst hat.

Es ist in Russland, Polen und Litauen ein Kinderfest,
oder, da alle Kinder die Schule (Cheder) besuchen, ein Schiiler-
fest. Die Kinderschulen sind geschlossen, und die Kinder
machen mit dem Lehrergehilfen, dem lieben ,Belfer®, Ausflige
in den nichstliegenden Wald. Dort wihlen sie sich einen Hiigel
zur Rast. Diesen Hiigel nennt man ,Barg Sinai“ (,zum Barg
Sinaj gejn“ sagt man in Podolien, Bessarabien, Kurland u.a.a.0.).

Warum Barg Sinai? Welche Bewandtnis hat das Lag-
beomer-Fest mit der Sinaioffenbarung? Es beruht meines Er-
achtens auf einer volkstiimlichen Verwechslung dieses Tages
mit dem Wochenfeste, welches ja als Fest der Sinaioffen-
barung (matan tora) gilt. Urspriinglich ist es allerdings
ein Erntefest. Erst in spitern Zeiten suchte man eine religios-
geschichtliche Firbung dem Feste zu geben. Unter anderm
fihrt das Buch der Jubilden an, dass an diesem Tage Noah
die Taube aus der Arche fliegen liess. Aber allgemein ver-
breitet ist die schon sehr frith stattgehabte Ubertragung des
Getreideerntefestes auf das Erntefest des Geistes, d.h. auf die
Offenbarung der Tora am Sinai (vgl. Pfingsten, als ,, Ausgiessung
des heiligen Geistes“).



26 1. Olsvanger

Zur Bezeichnung ,Barg Sinai“ konnte aber auch die
Verwechslung mit dem Passahfeste fiihren. Diese Verwechs-
lung liegt um so n#her, als die Juden am Lagbeomer die
christlichen Osterbriuche nachahmen. Da die Omerzeit, ihrer
traurigen Natur nach, den katholischen Fastwochen vor
Ostern sehr dhnlich ist, so ist eine solche Nachahmung leicht
erklérlich,

Man isst an diesem Tag Johannisbrot, ring- und halb-
mondférmige Kuchen, und, was besonders erwihnt werden
muss, Eier. In manchen Gegenden (Kurland, Livland) werden
die Eier sogar gefiirbt, was ganz gewiss auf Nachahmung
beruht. Was den Genuss der Eier betrifft, so ist er bei den
Juden ein Symbol der Trauer. Am Jomkipur-Ausgang, und
an den ersten neun Tagen des Monates Ab werden ebenfalls
Eier gegessen. Am Vorabend des 9. Ab (Zerstérung des Tempels)
werden die zu geniessenden Hier sogar mit etwas Asche bestreut.
Bei jedem frohlichen Anlass soll aber an das traurige Geschick
des jiudischen Volkes erinnert werden. Daher der Genuss der
Eier am Lagbeomer, d. h. daher die judische Rechtfertigung
der Nachahmung christlicher Osterbrduche an diesem Tage.

Auch das Essen von Johannisbrot hat seinen Grund, wie
unten ausgefithrt wird.

Zur Belustigung der Kinder am Lagbeomer. dienen kleine
Pfeilbogen, die aus einem biegsamen Zweig und einem gespann-
ten Strickfaden, oder auch Gummiband, hergestellt werden.
Die Pleile bereitet der ,Belfer“ aus einem Stiick Holz auf sehr
primitive Art und verkauft sie den Knaben, was nebenbei
gesagt, fiir ihn eine eigenartige Einnahmequelle bedeutet. Wo-
her nun diese Kriegslust bei judischen Kindern? Ist hier eine
dumpfe Erinnerung an den Bar-Kochba-Aufstand enthalten?
Gewiss denkt man durch die Schiiler Akibas auch an den
Aufstand Bar-Kochbas; aber noch ein anderes geschichtliches
Ereignis liegt in diesem Brauch verhiillt. Es ist der Sieg des
Makkabders Simon tiber die Syrer im Jahre 142. Zur Erinne-
rung an jenen herrlichen Sieg wurde bis spét in die christ-
liche Zeit der 23. Ijar (also b Tage nach Lagbeomer) in Pali-
stina und der néchstliegenden Diaspora gefeiert. Als man das
Fest zu feiern aufhorte, iibertrug man die sich an dieses Fest
kniipfenden Gebriuche auf den Lagbeomer.

Dass die Kinder zur Erinnerung an kriegerische Ereig- -
nisse mit Pfeilbogen spielen, bedarf keiner Erklédrung.



Lag-be-Omer, ein jidisches Volksfest 27

Da nun einmal die Pfeilbogen zum Feste gehoren, so
arbeitet die Traumphantasie des Volkes an ihnen. Was sollen
die Pfeile hier? Und sehr rasch ruft der Anblick der Pfeile die
Erinnerung an jenen Knaben wach, der mit einer Schleuder den
Philisterriesen totete. Der Kampf zwischen David und Goliath
tritt an die Stelle Bar-Kochbas und der Makkabier. ,Dowid
ha-Mejlachs Fajlbejgen“ nennen die Kinder ihre Spielbogen.

Doch der Phantasie des Volkes steht hierbei wiederum
eine Verwechslung mit dem Wochenfeste zur Seite; denn nach
einer alten Uberlieferung soll der zweite Tag des Wochen-
festes der Todestag des Konigs David sein.

Wie diese Tradition entstanden ist, ist ebenfalls hochst
interessant und fiir die Entstehung &hnlicher Volksvorstel-
lungen sehr charakteristisch.

Am Wochenfeste wird, als an einem Erntefest, in der
Synagoge die Ernteidylle Ruth vorgelesen. Als man spéter das
Fest vielmehr als den Tag der Sinaioffenbarung feierte, suchte
man eine plausible Erklirung fiir die Vorlesung des Buches
Ruth, das ja mit jener Offenbarung nichts zu tun hat. Und
da im Buche Ruth auch die Genealogie des Konigs David
angefiihrt wird, so war der Grund zur Vorstellung gegeben,
dass dieser Tag ein Erinnerungstag (nach jiidischem Brauch
Todestag) an David ist.

In Palistina spielen sich am Lagbeomer grosse Feierlich-
keiten am Grabe des Rabbi Simon ben Jochaj ab.

Von diesem, der ebenfalls im 2. Jahrhundert lebte, sind
viele Sagen erhalten. Er pflegte sich in sehr abfalliger Weise
tiber die Kultur der Romer zu #ussern, ,Alles — sagte er —
was sie machten, haben sie zu ihren eigenen Gunsten gemacht.
Sie haben die Stadtplidtze geschmiickt, um daselbst 6ffentliche
Huren anzusiedeln; sie haben Badeh#user errichtet, um ihren
Korper zu salben und zu verzirteln; sie haben Briicken ge-
baut, um Fahrzins fiir ihre Kasse zu erheben.“ Fiir diese
und #hnliche Ausdriicke wurde er von der romischen Gewalt
zum Tode verurteilt. Er flichtete und musste 13 Jahre lang
in einer Hohle wohnen, wo er sich von Feigen und Johannis-
brot ernihrte. Er starb nach der Sage am Lagbeomer. Daher
der frither erwéihnte Genuss des Johannisbrotes an diesem Tage.

Am Grabe des Rabbi Simon ben Jochaj werden viele
Fackeln angesteckt, und die vielhundertkopfige Menge umgibt
tanzend und jubelnd das Grab. Wenn in einer Familie mehrere



28 I. Olsvanger

Kinder gestorben sind, so ldsst man das letztgeborene Kind
drei Jahre lang mit ungeschnittenen Haaren; am dritten Jahre
wallfahrtet man am Lagbeomer mit dem Kinde zum Grabe
des Heiligen, wo das Haar in feierlicher Zeremonie geschnitten
und den Flammen iibergeben wird. Mit sehnsuchtsvoller In-
brunst kiisst die Menge die Steine des heiligen Grabes (eine
genaue Beschreibung der feierlichen Zeremonien, die den An-
stoss vieler rechtgliubiger Juden erregte, findet man im heb-
riaischen ,Luach Achiassaf“ fir das Jahr 5664).

Notwendige Bestandteile des Festes bilden auch hier
Eier, Kuchen und Pfeile, die aus buntem Holz hergestellt
werden. Denn es heisst, dass wihrend des Lebens des Rabbi
Simon nie der Regenbogen zu sehen war. An seinem Todestage
aber erschien ein bunter, ungewohnlich heller Regenbogen.
Fiir die Psyche des Juden ist der Regenbogen von grosser
Bedeutung, nicht nur weil er an den Bund Gottes mit Noah
erinnert, sondern auch weil nach der kabbalistischen Uber-
lieferung an den Tagen der Ankunft des Messias ein viel-
farbiger Regenbogen am Himmel erscheinen soll. Die den
Regenbogen symbolisierenden Pfeilbogen sollen nun Gott an
sein Versprechen erinnern, sein Volk und sich durch den
Messias zu erlosen.

Sehr frith entstand die Sage, dass Rabbi Simon sich
wihrend seines Aufenthaltes in der Hohle mit Geheimlehren
befasste. Sie fand ihre vollendete Gestaltung, als am Ende
des 13. Jahrhunderts das kabbalistische Buch , Sohar*“ entstand.
Sein Verfasser war der spanisch-jiidische Mystiker Mose de
Leon. Dieser wollte seinem Buche, welches von der herr-
schenden rabbinischen Weltanschauung bedeutende und wesent-
liche Abweichungen aufwies, dadurch héhere Autoritit ver-
schaffen, dass er es einem im Volke hochangesehenem Manne
des Altertums zuschrieb. Und er erklirte, dieses Buch, wel-
ches das Werk Rabbi Simons ben Jochaj sei, gefunden zu
haben. Er, Simon, heisst es im Sohar, habe in der Hohle
vom Engel Metatron die Offenbarung empfangen.

Nur eine Stelle des Buches Sohar, die zu unserm Thema
Beziehung hat, sei hier wiedergegeben: ,Der heilige Greis
(d. h. Gott) ist das allerverborgenste Wesen, weit entfernt von
der sichtbaren Welt und dennoch mit dieser eng verbunden.
Als er sich bildete, trug er zehn Leuchten mit sich, die von
seinem Licht strahlten und es ausbreiteten. Er ist eins



Lag-be-Omer, ein jiidisches Volksfest 29

mit ihnen, denn jene Leuchten sind die Stufen, auf denen
er sich offenbart.“

Jene zehn Leuchten, die von Gottes Geist gleichsam in
die Welt das Licht ausstreuen, heissen auf hebriisch ,Sferoth«
(sphaerae). Leicht glich sich das Wort ,Sferoth an das Wort
y,ofira“ an. Und nun kniipften die Chassiden, die geistigen
Erben der Kabbala, an die Omerzihlung die hochsten Bekennt-
nisse ihrer Weltanschauung. Die einzelne der Sferoth, der
Emanationen, die spéter auf sieben reduziert wurden, haben
ihre Namen. So heissen einige von ihnen Nezach (Ewigkeit),
Hadar (Majestit), Gewura (Macht), Chessed (Gnade) usw. Die
ganze OSfirazeit wird in sieben Wochen geteilt, von denen
jede einer der Sferoth entspricht; ferner entspricht jeder Tag
der Woche wiederum einer der Sferoth. So zidhlen die Chas-
siden die Omertage wie folgt: ,Jom Nezach schebe-Gewura,
der Tag Ewigkeit im Abschnitt Macht, d. h. dass dieser Tag
ein Symbol der Ewigkeit der gottlichen Macht ist; oder ,Jom
Nezach schebe-Chesed®, der Tag Ewigkeit im Abschnitt Gnade
ete. So wurde lediglich durch die lautliche Ahnlichkeit der
Worte Sfera und Sfira die kabbalistische Lehre des Sohar,
oder nach der Sage des Rabbi Simon ben Jochaj, an die
Omerzeit gekniipft.

Es ist auch nur Sage, dass Rabbi Simon am 33. Omer-
tag starb. Aber da es Sage ist, ist es hochste Wahrheit fiir
die Psyche des Volkes. Und am Tage, da er starb, war die
Luft von Feuerflammen erfiillt, die vom Regenbogen aus-
gingen. Daher stecken die Chassiden an diesem Tage zur
Ehrung seines Andenkens (Hillula de-Rabbi Simon ben Jochaj)
in den Bethédusern viele Kerzen und Lampen an. Abends
versammeln sie sich in ihren Synagogen, singen und tanzen,
wie sie an Sabbath- und Festtagen zu tun pflegen.

Fassen wir unsere Ausfiihrungen kurz zusammen, so ge-
langen wir zu folgender Charakteristik des Lagbeomerfestes:

Das alte Volk der Juden hat einen Traum gehabt. Bunte
Erinnerungen aus seiner vieltausendjihrigen Geschichte traten
durcheinander vor sein geistiges Auge. Jetzt sieht es den
Gerechten Noah, der die Taube aus seiner Rettungsarche fliegen
lasst, und sieht den Regenbogen, wie er zum ersten Mal am
Himmel erscheint. Bald sieht es sich in der Wiiste und sieht
die Manna vom Himmel fallen; und schon steht es am Fusse
des Berges Sinai und horcht der Donnerstimme Gottes. Rasch



30 I. Olsvanger

filhrt es der Traumgott auf seine Heimatscholle, es sieht die
lustige Ernte, sieht die Moabiterin Ruth, die Stammutter des
Konigs David, und sieht den Konig David mit dem Riesen
Goliath im Kampfe. Aber bald steht nicht mehr David vor
ihm, sondern ein anderer, Simon der Makkabier, der bald
in den mutigen Bar-Kochba verwandelt wird. Und mit Bar-
Kochba sieht es Hand in Hand seinen Lehrer und geistigen
Mitkimpfer Rabbi Akiba, sieht sein Leben, hort seine Unter-
weisung und sieht die grausame Rachsucht der Romer. Un-
willkiirlich treten daneben grausige Erinnerungen aus der
Zeit der mittelalterlichen Verfolgungen. Und nun tritt, durch
eine’ natiirliche Ideenassoziation, die Gestalt des sagenhaften
Verfassers des Flammenbuches Sohar, Rabbi Simon ben Jochaj,
dessen Greist nach seinem Tode vom Himmel herab in Form
eines Regenbogens glinzte.

So triumte das alte Wandervolk. Und als es erwachte,
erzihlte es den Traum seinen Kindern. Diese aber lachten
herzlich mit goldener Stimme, gingen lachend in den Wald
hinaus und setzten den Traum in Wirklichkeit um. Es ist
einer der wenigen Tage, an dem das jiudische Kind Kind
sein darf. Und da es ein Kinderfest ist, ist es den Erwach-
senen doppelt lieb, ihnen, die Kinder sein mochten, und es
nicht konnen.

Aus dem Volksleben des Ziircher Unterlandes.
Von Gottlieb Binder in Kilchberg.

(Fortsetzung.)

De Greteheirech war ein grossgewachsener Mann, der
es zeitlebens auf keinen griinen Zweig brachte. Nicht, dass
er etwa die Arbeit geflohen oder verschwenderisch gelebt
hitte. Auch besuchte er des Sonntags selten eine Wirtschaft,
weil er nichts hielt auf Trinken, Rauchen und Spielen. Er
taglohnerte, so lange es seine Kriifte erlaubten in Windlach,
Raat und Stadel, ass das Brot also tatsichlich im Schweisse
seines Angesichts und hitte darum Ursache gehabt, die sauer
verdienten Rappen zusammenzuhalten fiir seine alten Tage.
Fand aber in einem der Unterlinder Stidtchen, Biilach, Eglis-
au oder Kaiserstuhl ein Viehmarkt statt, so beméchtigte sich
seiner schon zwei Tage zuvor eine ungewohnliche Unruhe,



	Lag-be-Omer, ein jüdisches Volksfest

