
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 26 (1925-1926)

Artikel: Lag-be-Omer, ein jüdisches Volksfest

Autor: Olšvanger, I.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-112445

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-112445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


22

Lag-be-Omer, ein jüdisches Volksfest.

Von Dr. I. Olsvanger.
Lag-be-omer, oder Lag-le-omer ist der dreiunddreissigste

Tag der Omerzeit, d. h. der Zeit zwischen Passah und Wochenfest

(Pfingsten).
Das Passahfest ist der Beginn der Ernte, das Wochenfest

ihr Ende. Erst später haben diese Feste religiös-geschichtliche

Deutung erhalten.
Die Zeit zwischen Passah und Wochenfest umfasst volle

sieben Wochen. Sie gilt heute als Trauerzeit, während der
keine Feierlichkeiten begangen werden dürfen. Besonders
scheut man sich, in diesen Wochen eine Hochzeit zu feiern.
Aber sie weisen auch sonst einen gewissen asketischen Zug
auf: man darf nicht baden, das Haar nicht schneiden usw.
Speisen und Getränke werden dagegen nicht eingeschränkt.

Im alten Israel waren diese sieben Wochen Tage der
Freude. Sieben Wochen lang dauerte die Getreideernte. Alles
zog zur fröhlichen, frischen Erntearbeit aufs Feld. Unter
lustigem Sang, begleitet von den Spielen der Kinder, ging die
segensreiche Arbeit vor sich. Und täglich brachte man als

Dankopfer für den Segen der Ernte im Tempel zu Jerusalem
ein bestimmtes Mass Getreide, welches „Omer" hiess, und
von dem der Name „Omerzeit" herrührt. Jeden Tag verkündete

man laut: „Heute ist der erste, dritte, zehnte Tag des
Omer." Man zählte (hebräisch safar) sorgfältig fünfzig Tage
vom Passah- bis zum Wochenfeste, daher der Name „Sfira"
(Zählzeit). Dass dies eine Zeit ununterbrochener Festlichkeit
war, und gewissermassen als ein einziges Fest betrachtet wurde,
wird unter anderm auch dadurch bezeugt, dass das Wochenfest

im Talmud und der rabbinischen Literatur „Azereth"
(Schlussfeier), oder an manchen Stellen sogar ausdrücklich
„Azereth schei Pessach" (Schlussfeier des Passah) genannt
wird.

„Keine Unlust ist kränklicher, als die eines Menschen,
der sich in seinem Missgeschick an die Tage seines früheren



Lag-be-omer, ein jüdisches Volksfest 23

Glückes erinnert." Das gilt auch für ein Volk. Gerade weil
die Omerzeit im alten Israel voller Freude, voller Sang und
Sonnenschein war, ist sie in der Diaspora zur Trauer geworden.
Wo sind die früheren glücklichen Tage hin? Wo unsere
Erntefeste? Wo unsere Tempelfeierlichkeiten? Diese Fragen
werfen sich die heimatlosen Juden der Diaspora auf. Die
Antwort darauf ist das jammervolle Elend der Gegenwart.
Und der Zufall wollte es, dass gerade während dieser Wochen
im Mittelalter grausame Verheerungen in den jüdischen Vierteln

europäischer Städte (Deutschland und Frankreich)
angerichtet wurden.

Später suchte man die Trauersitten der Omerzeit an ein
bestimmtes Ereignis zu knüpfen. Es entstanden Sagen, die
möglicherweise einen historischen Kern enthalten, deren
Zuverlässigkeit sich aber nicht erweisen lässt. Für die historische
Begründung dieses, wie anderer Feste ist der Beweis nicht
vonnöten. Die Wahrheit der Sage und der Dichtung, die
ewig ist, ist für die Psyche des Volkes von höherm Wert,
als die Wahrheit vergänglicher Geschichte.

Welchen geschichtlichen Hintergrund hat nun das jüdische

Volk der Omerzeit nachgedichtet?
Im zweiten nachchristlichen Jahrhundert soll unter den

Schülern des Patriarchen Babbi Akiba eine fürchterliche Pest

gewütet haben, der die angesehensten Gelehrten zum Opfer
fielen. Etwas ähnüches, wie eine Pest, ist ja von jener Zeit
geschichtlich erwiesen. Das war die unmenschliche Bache,
die Elius Hadrianus an Akiba und seinen Jüngern, wegen
ihrer Teilnahme am glorreichen Aufstand von 131, verübte.

Akiba war verwandt mit jenem heroischen, kräftigen Jüngling

aus Kosiba, dem Anstifter des mutigen Aufstandes, den
das Volk mit dem Ehrentitel Bar-Kochba (Sohn der Gestirne)
schmückte. War Bar-Kochba der tatsächliche Führer des

Aufstandes, so war der Weise Akiba sein geistiger Führer. In den
Lehrhäusern und im Kreise seiner Schüler predigte er mit
leidenschaftlicher Hingabe für die Sache des jungen Helden.
Und als Bethar, die letzte Festung Bar-Kochbas, fiel, da kam
die Rache der Römer. Akiba wurde mit glühenden Zangen
zerfleischt, und mit den Worten „Adonaj echad" auf den Lippen
empfahl er seine Seele in die Hände des himmlischen Vaters,
für den er lebte und wirkte. Mit ihm wurden zehn der an-
gesehendsten Gelehrten grausam hingerichtet, und selbst die



24 I. Olsvanger

jüngsten seiner Schüler verschonte die Rachsucht der Römer
nicht. Nicht genug, dass sie ihre Rachsucht gestillt hatten,
verboten die Römer die Leichen der ermordeten Akibaner zu
bestatten. Jedoch nach Untergang der Sonne pflegten die Frauen
heimlich ihre Söhne zu bestatten. Daher sollen die jüdischen
Frauen an den Abenden der Omertage keine Arbeit verrichten,
als Zeichen der geistigen Teilnahme an jenen Bestattungen
(„Minhagim", Frankfurt a. M. 1722).

Das war die geschichtlich erwiesene Pest, die unter den
Schülern Akibas wütete. Am Passahtage begann sie, und am
33. Tage der Omerzeit stand sie für einen Tag still. Diese
Sage sollte nun nach der üblichen Annahme Anlass zur Lag-
be-omer-Feier gegeben haben. Nach einer andern Sage sollte
das Verbot, die Leichen der Akibaner zu bestatten, an diesem

Tage aufgehoben worden sein.
Welche von den beiden Sagen mehr Glauben verdient,

ist schwer zu bestimmen. Die unbestatteten Leichen konnten
eine Pest verursacht haben, und der Tag der Bestattung der
vielen Leichen konnte als Ende der Pest aufgefasst werden.

Sehr wahrscheinlich aber ist, dass diese Sagen eine

spätere, nachgedichtete Begründung des Festes sind.
Eine weitere, nicht unwahrscheinliche Erklärung zur

Entstehung unseres Festes ist folgende. Die Omerzeit umfasst im
ganzen 49 Tage. Man ziehe von diesen Trauertagen acht Tage
des Passahfestes, zwei Tage des Neumondes Ijar, einen Tag
des Neumondes Siwan und sechs dazwischenliegende Sabbath-
tage ab, welche, da sie an sich Feiertage sind, nicht zu den

Trauertagen gezählt werden können, so bleiben 32 Trauertage.
Man hatte also als gegeben: in der Omerzeit sind 32 Tage
eigentliche Trauertage. Man übersah nun die Berechnung und
zählte bis zum 33. Omertage die Trauerzeit. Dieser, der 33. war
kein Trauertag mehr, sondern eben der erste der 17 Feiertage,
die in die Omerzeit fallen („Minhagim", Frankfurt a. M. 1722).

Da das Fest nicht zu den synagogalen Feiertagen gehört,
sondern nur Volksfest ist, so fehlt für seine geschichtliche
Ergründung natürlicherweise jedes Material. Eine eigenartige
Vermutung stellt Landsberger in seinem „Heidnischen
Ursprung des Brauches zwischen Passah- und Wochenfest nicht
zu heiraten" (Breslau 1869) auf: Der Monat Mai galt im alten
Rom als für die Eheschliessung ungünstig. Da aber dem
Monate Mai der jüdische Monat Ijar, entspricht, so übertrugen



Lag-be-Omer, ein jüdisches Volksfest 25

die römischen Juden die Maisitten der Römer auf den Monat
Ijar, also auf die Omerzeit. Da nun der 33. Omertag auf den
18. Ijar fällt, und die Zahl 18 durch das hebräische Wort
„chaj" (Leben) ausgedrückt wird, so wurde für diesen Tag
eine Ausnahme gemacht.

Ich kann diese Annahme nicht teilen. Das Wort „chaj"
dient nur zur Bezeichnung von Geldgaben in der Höhe von
18 Einheiten, aber nie zur Bezeichnung eines Monatstages.
Dass der 33. Omertrag auf den 18. Ijar fällt, ist dem Juden
nicht bewusst; die Tage zwischen Passah- und Wochenfest
werden nie nach dem Kalender, sondern stets nach ihrer
Stellung in der Omerzeit bezeichnet: der erste, zweite, zehnte
Tag im Omer, sodass man höchstens erwarten könnte, dass

der 18. Omertag als chaj-Tag gefeiert würde, was aber nicht
der Fall ist.

Eine weitere interessante Begründung des Lagbeomer-
Festes ist die, derzufolge an diesem Tage die Himmelsmanna
in der Wüste zum ersten Mal fiel.

Lassen wir nun das Suchen nach dem historischen
Ursprung unseres Festes, in welches das jüdische Volk so manches

hineingeheimnisst hat.
Es ist in Russland, Polen und Litauen ein Kinderfest,

oder, da alle Kinder die Schule (Cheder) besuchen, ein Schülerfest.

Die Kinderschulen sind geschlossen, und die Kinder
machen mit dem Lehrergehilfen, dem lieben „Belfer", Ausflüge
in den nächstliegenden Wald. Dort wählen sie sich einen Hügel
zur Rast. Diesen Hügel nennt man „Barg Sinai" („zum Barg
Sinaj gejn" sagt man in Podolien. Bessarabien, Kurland u. a. a. 0.).

Warum Barg Sinai? Welche Bewandtnis hat das Lag-
beomer-Fest mit der Sinaioffenbarung? Es beruht meines Er-
achtens auf einer volkstümlichen Verwechslung dieses Tages
mit dem Wochenfeste, welches ja als Fest der Sinaioffenbarung

(matan torà) gilt. Ursprünglich ist es allerdings
ein Erntefest. Erst in spätem Zeiten suchte man eine
religiösgeschichtliche Färbung dem Feste zu geben. Unter anderm
führt das Buch der Jubiläen an, dass an diesem Tage Noah
die Taube aus der Arche fliegen liess. Aber allgemein
verbreitet ist die schon sehr früh stattgehabte Übertragung des

Getreideerntefestes auf das Erntefest des Geistes, d. h. auf die
Offenbarung der Tora am Sinai (vgl. Pfingsten, als „ Ausgiessung
des heiligen Geistes").



26 I. Olsvanger

Zur Bezeichnung „Barg Sinai" konnte aber auch die
Verwechslung mit dem Passahfeste führen. Diese Verwechslung

liegt um so näher, als die Juden am Lagbeomer die
christlichen Osterbräuche nachahmen. Da die Omerzeit, ihrer
traurigen Natur nach, den katholischen Fastwochen vor
Ostern sehr ähnlich ist, so ist eine solche Nachahmung leicht
erklärlich.

Man isst an diesem Tag Johannisbrot, ring- und
halbmondförmige Kuchen, und, was besonders erwähnt werden
muss, Eier. In manchen Gegenden (Kurland, Livland) werden
die Eier sogar gefärbt, was ganz gewiss auf Nachahmung
beruht. Was den Genuss der Eier betrifft, so ist er bei den
Juden ein Symbol der Trauer. Am Jomkipur-Ausgang, und
an den ersten neun Tagen des Monates Ab werden ebenfalls
Eier gegessen. Am Vorabend des 9. Ab (Zerstörung des Tempels)
werden die zu geniessenden Eier sogar mit etwas Asche bestreut.
Bei jedem fröhlichen Anlass soll aber an das traurige Geschick
des jüdischen Volkes erinnert werden. Daher der Genuss der
Eier am Lagbeomer, d. h. daher die jüdische Rechtfertigung
der Nachahmung christlicher Osterbräuche an diesem Tage.

Auch das Essen von Johannisbrot hat seinen Grund, wie
unten ausgeführt wird.

Zur Belustigung der Kinder am Lagbeomer. dienen kleine
Pfeilbögen, die aus einem biegsamen Zweig und einem gespannten

Strickfaden, oder auch Gummiband, hergestellt werden.
Die Pfeile bereitet der „Belfer" aus einem Stück Holz auf sehr

primitive Art und verkauft sie den Knaben, was nebenbei
gesagt, für ihn eine eigenartige Einnahmequelle bedeutet. Woher

nun diese Kriegslust bei jüdischen Kindern? Ist hier eine
dumpfe Erinnerung an den Bar-Kochba-Aufstand enthalten?
Gewiss denkt man durch die Schüler Akibas auch an den
Aufstand Bar-Kochbas ; aber noch ein anderes geschichtliches
Ereignis liegt in diesem Brauch verhüllt. Es ist der Sieg des

Makkabäers Simon über die Syrer im Jahre 142. Zur Erinnerung

an jenen herrlichen Sieg wurde bis spät in die christliche

Zeit der 23. Ijar (also 5 Tage nach Lagbeomer) in Palästina

und der nächstliegenden Diaspora gefeiert. Als man das
Fest zu feiern aufhörte, übertrug man die sich an dieses Fest
knüpfenden Gebräuche auf den Lagbeomer.

Dass die Kinder zur Erinnerung an kriegerische Ereignisse

mit Pfeilbögen spielen, bedarf keiner Erklärung.



Lag-be-Omer, ein jüdisches Volksfest 27

Da nun einmal die Pfeilbögen zum Feste gehören, so

arbeitet die Traumphantasie des Volkes an ihnen. Was sollen
die Pfeile hier? Und sehr rasch ruft der Anblick der Pfeile die

Erinnerung an jenen Knaben wach, der mit einer Schleuder den
Philisterriesen tötete. Der Kampf zwischen David und Goliath
tritt an die Stelle Bar-Kochbas und der Makkabäer. „Dowid
ha-Mejlachs Fajlbejgen" nennen die Kinder ihre Spielbögen.

Doch der Phantasie des Volkes steht hierbei wiederum
eine Verwechslung mit dem Wochenfeste zur Seite ; denn nach
einer alten Überlieferung soll der zweite Tag des Wochenfestes

der Todestag des Königs David sein.
Wie diese Tradition entstanden ist, ist ebenfalls höchst

interessant und für die Entstehung ähnlicher Volksvorstellungen

sehr charakteristisch.
Am Wochenfeste wird, als an einem Erntefest, in der

Synagoge die Ernteidylle Ruth vorgelesen. Als man später das

Fest vielmehr als den Tag der Sinaioffenbarung feierte, suchte

man eine plausible Erklärung für die Vorlesung des Buches
Ruth, das ja mit jener Offenbarung nichts zu tun hat. Und
da im Buche Ruth auch die Genealogie des Königs David
angeführt wird, so war der Grund zur Vorstellung gegeben,
dass dieser Tag ein Erinnerungstag (nach jüdischem Brauch
Todestag) an David ist.

In Palästina spielen sich am Lagbeomer grosse Feierlichkeiten

am Grabe des Rabbi Simon ben Jochaj ab.
Von diesem, der ebenfalls im 2. Jahrhundert lebte, sind

viele Sagen erhalten. Er pflegte sich in sehr abfälliger Weise
über die Kultur der Römer zu äussern. „Alles — sagte er —
was sie machten, haben sie zu ihren eigenen Gunsten gemacht.
Sie haben die Stadtplätze geschmückt, um daselbst öffentliche
Huren anzusiedeln; sie haben Badehäuser errichtet, um ihren
Körper zu salben und zu verzärteln; sie haben Brücken
gebaut, um Fahrzins für ihre Kasse zu erheben." Für diese

und ähnliche Ausdrücke wurde er von der römischen Gewalt
zum Tode verurteilt. Er flüchtete und musste 13 Jahre lang
in einer Höhle wohnen, wo er sich von Feigen und Johannisbrot

ernährte. Er starb nach der Sage am Lagbeomer. Daher
der früher erwähnte Genuss des Johannisbrotes an diesem Tage.

Am Grabe des Rabbi Simon ben Jochaj werden viele
Fackeln angesteckt, und die vielhundertköpfige Menge umgibt
tanzend und jubelnd das Grab. Wenn in einer Familie mehrere



28 I. Olsvanger

Kinder gestorben sind, so lässt man das letztgeborene Kind
drei Jahre lang mit ungeschnittenen Haaren; am dritten Jahre
wallfahrtet man am Lagbeomer mit dem Kinde zum Grabe
des Heiligen, wo das Haar in feierlicher Zeremonie geschnitten
und den Flammen übergeben wird. Mit sehnsuchtsvoller
Inbrunst küsst die Menge die Steine des heiligen Grabes (eine
genaue Beschreibung der feierlichen Zeremonien, die den
Anstoss vieler rechtgläubiger Juden erregte, findet man im
hebräischen „Luach Achiassaf" für das Jahr 5664).

Notwendige Bestandteile des Festes bilden auch hier
Eier, Kuchen und Pfeile, die aus buntem Holz hergestellt
werden. Denn es heisst, dass während des Lebens des Rabbi
Simon nie der Regenbogen zu sehen war. An seinem Todestage
aber erschien ein bunter, ungewöhnlich heller Regenbogen.
Für die Psyche des Juden ist der Regenbogen von grosser
Bedeutung, nicht nur weil er an den Bund Gottes mit Noah
erinnert, sondern auch weil nach der kabbalistischen
Überlieferung an den Tagen der Ankunft des Messias ein
vielfarbiger Regenbogen am Himmel erscheinen soll. Die den
Regenbogen symbolisierenden Pfeilbögen sollen nun Gott an
sein Versprechen erinnern, sein Volk und sich durch den
Messias zu erlösen.

Sehr früh entstand die Sage, dass Rabbi Simon sich
während seines Aufenthaltes in der Höhle mit Geheimlehren
befasste. Sie fand ihre vollendete Gestaltung, als am Ende
des 13. Jahrhunderts das kabbalistische Buch „Sohar" entstand.
Sein Verfasser war der spanisch-jüdische Mystiker Mose de
Leon. Dieser wollte seinem Buche, welches von der
herrschenden rabbinischen Weltanschauung bedeutende und wesentliche

Abweichungen aufwies, dadurch höhere Autorität
verschaffen, dass er es einem im Volke hochangesehenem Manne
des Altertums zuschrieb. Und er erklärte, dieses Buch,
welches das Werk Rabbi Simons ben Jochaj sei, gefunden zu
haben. Er, Simon, heisst es im Sohar, habe in der Höhle
vom Engel Metatron die Offenbarung empfangen.

Nur eine Stelle des Buches Sohar, die zu unserm Thema
Beziehung hat, sei hier wiedergegeben: „Der heilige Greis
{d. h. Gott) ist das allerverborgenste Wesen, weit entfernt von
der sichtbaren Welt und dennoch mit dieser eng verbunden.
Als er sich bildete, trug er zehn Leuchten mit sich, die von
seinem Licht strahlten und es ausbreiteten. Er ist eins



Lag-be-Omer, ein jüdisches Volksfest 29

mit ihnen, denn jene Leuchten sind die Stufen, auf denen
er sich offenbart."

Jene zehn Leuchten, die von Gottes Geist gleichsam in
die Welt das Licht ausstreuen, heissen auf hebräisch „Sferoth"
(sphaerae). Leicht glich sich das Wort „Sferoth an das Wort
„Sfira" an. Und nun knüpften die Chassiden, die geistigen
Erben der Kabbala, an die Omerzählung die höchsten Bekenntnisse

ihrer Weltanschauung. Die einzelne der Sferoth, der
Emanationen, die später auf sieben reduziert wurden, haben
ihre Namen. So heissen einige von ihnen Nezach (Ewigkeit),
Hadar (Majestät), Gewura (Macht), Chessed (Gnade) usw. Die
ganze Sfirazeit wird in sieben Wochen geteilt, von denen
jede einer der Sferoth entspricht; ferner entspricht jeder Tag
der Woche wiederum einer der Sferoth. So zählen die Chassiden

die Omertage wie folgt: „Jom Nezach schebe-Gewura",
der Tag Ewigkeit im Abschnitt Macht, d. h. dass dieser Tag
ein Symbol der Ewigkeit der göttlichen Macht ist; oder „Jom
Nezach schebe-Chesed", der Tag Ewigkeit im Abschnitt Gnade
etc. So wurde lediglich durch die lautliche Ähnlichkeit der
Worte Sfera und Sfira die kabbalistische Lehre des Sohar,
oder nach der Sage des Rabbi Simon ben Jochaj, an die
Omerzeit geknüpft.

Es ist auch nur Sage, dass Rabbi Simon am 33. Omertag

starb. Aber da es Sage ist, ist es höchste Wahrheit für
die Psyche des Volkes. Und am Tage, da er starb, war die
Luft von Feuerflammen erfüllt, die vom Regenbogen
ausgingen. Daher stecken die Chassiden an diesem Tage zur
Ehrung seines Andenkens (Hillula de-Rabbi Simon ben Jochaj)
in den Bethäusern viele Kerzen und Lampen an. Abends
versammeln sie sich in ihren Synagogen, singen und tanzen,
wie sie an Sabbath- und Festtagen zu tun pflegen.

Fassen wir unsere Ausführungen kurz zusammen, so
gelangen wir zu folgender Charakteristik des Lagbeomerfestes :

Das alte Volk der Juden hat einen Traum gehabt. Bunte
Erinnerungen aus seiner vieltausendjährigen Geschichte traten
durcheinander vor sein geistiges Auge. Jetzt sieht es den
Gerechten Noah, der die Taube aus seiner Rettungsarche fliegen
lässt, und sieht den Regenbogen, wie er zum ersten Mal am
Himmel erscheint. Bald sieht es sich in der Wüste und sieht
die Manna vom Himmel fallen ; und schon steht es am Fusse
des Berges Sinai und horcht der Donnerstimme Gottes. Rasch



30 I. Olsvanger

führt es der Traumgott auf seine Heimatscholle, es sieht die

lustige Ernte, sieht die Moabiterin Ruth, die Stammutter des

Königs David, und sieht den König David mit dem Riesen
Goliath im Kampfe. Aber bald steht nicht mehr David vor
ihm, sondern ein anderer, Simon der Makkabäer, der bald
in den mutigen Bar-Kochba verwandelt wird. Und mit Bar-
Kochba sieht es Hand in Hand seinen Lehrer und geistigen
Mitkämpfer Rabbi Akiba, sieht sein Leben, hört seine
Unterweisung und sieht die grausame Rachsucht der Römer.
Unwillkürlich treten daneben grausige Erinnerungen aus der
Zeit der mittelalterlichen Verfolgungen. Und nun tritt, durch
eine' natürliche Ideenassoziation, die Gestalt des sagenhaften
Verfassers des Flammenbuches Sohar, Rabbi Simon ben Jochaj,
dessen Geist nach seinem Tode vom Himmel herab in Form
eines Regenbogens glänzte.

So träumte das alte Wandervolk. Und als es erwachte,
erzählte es den Traum seinen Kindern. Diese aber lachten
herzlich mit goldener Stimme, gingen lachend in den Wald
hinaus und setzten den Traum in Wirklichkeit um. Es ist
einer der wenigen Tage, an dem das jüdische Kind Kind
sein darf. Und da es ein Kinderfest ist, ist es den Erwachsenen

doppelt lieb, ihnen, die Kinder sein möchten, und es

nicht können.

Aus dem Volksleben des Zürcher Unterlandes.

Von Gottlieb Binder in Kilchberg.
(Fortsetzung.)

De Greteheirech war ein grossgewachsener Mann, der
es zeitlebens auf keinen grünen Zweig brachte. Nicht, dass

er etwa die Arbeit geflohen oder verschwenderisch gelebt
hätte. Auch besuchte er des Sonntags selten eine Wirtschaft,
weil er nichts hielt auf Trinken, Rauchen und Spielen. Er
taglöhnerte, so lange es seine Kräfte erlaubten in Windlach,
Raat und Stadel, ass das Brot also tatsächlich im Schweisse
seines Angesichts und hätte darum Ursache gehabt, die sauer
verdienten Rappen zusammenzuhalten für seine alten Tage.
Fand aber in einem der Unterländer Städtchen, Bülach, Eglisau

oder Kaiserstuhl ein Viehmarkt statt, so bemächtigte sich
seiner schon zwei Tage zuvor eine ungewöhnliche Unruhe,


	Lag-be-Omer, ein jüdisches Volksfest

