
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 24 (1922-1923)

Artikel: Die Dämonen im deutschen und französischen Märchen : ein Beitrag
zur Lösung des Problems der Märchenwanderung

Autor: Tegethoff, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-112252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-112252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


137

Die Dämonen im deutschen und französischen Märchen.

Ein Beitrag zur Lösung des Problems der Märchenwanderung.
Von Ernst Tegethoff, München.

1. Einleitung.
Der Märchenforscher eines jeden Landes wird zunächst

die Frage ins Auge fassen: was ist national an unserem
Märchenschatz? Weniger im Stoff, im Gerippe der Handlung
wird die völkische Note gefunden werden können, als
vielmehr in Form und Art seiner Bearbeitung. Vor- und
nachchristliche religiöse Anschauungen, Sprache, Recht, Sitte,
Vorstellungen von Lebensführung und Heldenideal, Weltanschauung

und Temperament eines Volkes spiegeln sich .in seinem
Märchenschatz wider, Dinge, die sich mit Hilfe der
Kulturgeschichte unschwer auf ihren nationalen Ursprung festlegen
lassen. Haben wir nun einen Märchenzug auf diese Weise
als typisch deutsch, keltisch oder indisch erkannt und treffen
wir den gleichen Zug im Märchenschatz eines Nachbarvolkes,
so muss Entlehnung vorliegen, treffen wir ihn in der
nämlichen Umgebung, so ist der ganze Komplex entlehnt. Diese

Klärung der Wechselbeziehungen zunächst zwischen benachbarten

Völkern muss zur Lösung des Problems verhelfen, in
welcher Richtung und — mit Hilfe der Literaturgeschichte —
in welcher Zeit die Märchen oder Märchenteile gewandert
sind, wobei es uns nicht darauf ankommt, das Ursprungsland
eines Märchentyps, sondern nur die Priorität eines Landes
vor dem andern zu ermitteln. Wir beschränken uns auf
Deutschland und Frankreich, welch letzteres ja dadurch, dass

sich seine Kultur auf lateinische, keltische und germanische
Grundsteine aufbaut, besonderes Interesse beansprucht. Ein
einleitendes Beispiel aus dem Gebiete der Sprache, das sich

ja im Auslande am deutlichsten abhebt, soll unsere Methode
verdeutlichen. Eine normannische Sage1) berichtet, wie eine

Feengattin ihren sterblichen Mann verlässt, als er vor ihr das

NB. Abkürzungen siehe am Schluss des Artikels. — Die beigefügten
Zahlen bedeuten, wenn nicht p. Seite) vorgesetzt ist, die Nummer des betr.
Märchens. — ]) Bosquet, La Normandie romanesque et merveilleuse. Paris

1845, p. 98.



138 Ernst Tegethoff

Wort „mort" ausspricht. Nun wissen wir, dass elbische Wesen
weichen müssen, wenn sie bei ihrem Namen genannt werden :

„mort" ist also eine romanische Umgestaltung für „Mahrt"
und die ganze Sage stammt aus einem Lande, wo das Wort
„Mahrt" heimisch ist, d.h. aus Niederdeutschland. Umgekehrt:
in einem Schwank1) trägt eine dumme Frau die Tür, die
sie schliessen soll, auf dem Rücken davon. Der Witz im
deutschen etwas salzlos, wird uns sofort klar, wenn wir
uns des Gleichklangs der Worte „la porte" und „je porte"
erinnern. Ein anderer bekannter französischer Schwank2)
spielt mit den Worten Paris und Paradies: Der Held erzählt,
er komme aus Paris, die törichte Frau versteht „paradis" und
gibt ihm Geld und Waren für ihre verstorbenen Angehörigen
mit. Im Deutschen3) sind die Worte, die den Anlass zu dem
Missverständnis gaben, vergessen, der Held gibt von vornherein
an, er sei vom Himmel gefallen und wird aus einem Spass-

vogel zu einem Betrüger; die ganze psychologische Einstellung

ändert sich mit der Übernahme des Schwankes ins
Nachbarland. Hierher gehören auch Aschenbrödels Glasschuhe,
die auf einem einfachen Hörfehler beruhen: „soulier de verre"
statt „soulier vair" „Schuh aus buntem Pelzwerk".4) Im
Folgenden sollen auf Grund dieser Methode die Anschauungen,
die wir im Sagen- und Märchenschatz der beiden Völker über
die Wesen der niederen Mythologie finden, zusammengestellt
werden und es soll sich erweisen, welche Schlüsse daraus für
die Wanderung der Märchen zu ziehen sind.

2. Die Riesen in der Volkssage.
Wir fassen die Riesen mit der Mehrzahl der Forscher

als die Personifikationen der Naturkräfte auf, die im
Hochgebirge und an der See wild und grausam, im Mittelgebirge
und Flachland eher freundlich in das Leben des primitiven
Menschen eingreifen. Die Riesen, Hünen oder Türschen
erscheinen in der deutschen Sage stets iu Massen, selten treten
Einzelindividuen auf.6) Häufig deutet noch die Gestalt auf
elementarische Herkunft: als Sturmgeister haben sie lange

') Grimm, K. H. M. 59. — 2) z. B.: P. Sébillot in Revue des trad. pop.
XI, 390 (vgl. meine Französischen Märchen, Jena 1923, II, 30 g. S. 129. —¦

3) Grimm, K. H. M. 104. — 4) Bolte-Polivka, Anmerkungen zu Grimms K.H.M.
Leipzig 1913—1918. I, 172, Anm. 2. — 5) Letzteres: Grimm, D.S. 18; Sch.-
M. 157. 163; K., M. 138; K., W. 235; Z. 141; M., Sch. 169; Baa.: badiach 82.



Die Dämonen im deutschen und französischen Märchen 139

Haare ') und über die Schultern zurückgeworfene Brüste,2)
als Walddämonen erscheinen sie ganz behaart,3) als Gewitterriesen

eignet ihnen der rote Bart,4) als solche vergnügen sie
sich auch mit Kegelspielen mit goldnen Kugeln.5) Die
idyllische Landschaft Mitteldeutschlands konnte die Riesen in
freundlicherem Lichte zeichnen; hier geben sie gute
Ratschläge,6) zeigen den Anbau der Kulturpflanzen,7) helfen den
Fuhrleuten8) und geben Geschenke.9) Die wichtigste Funktion
der Riesen ist es, auffallende Naturdenkmäler zu erklären.
Sie schleudern im Kampf einander Steine entgegen, die dann
liegen bleiben,10) durch Ausgraben eines Wasserlaufs entsteht
ein Hügel,11) beim Herbeischaffen von Baumaterial in der
Schürze reisst ein Schürzenband und der Inhalt bleibt als
Anhöhe liegen.12) Aber auch als Erbauer von Kulturdenkmälern

treten die Riesen auf: eine Unmenge von Schlössern,
Burgen, Kirchen etc. ist von ihrer Hand gebaut.13) Eine
Anzahl von Anekdoten soll lediglich die ungeheure Grösse und
Kraft der Riesen versinnbildlichen, hierher gehört die bekannte
Sage vom Riesenspielzeug.14) Andrerseits treten die Riesen
aber auch unmittelbar schädigend den Menschen gegenüber:
sie rauben Frauen und Kinder15) und zertreten das Korn.16)
Besonders altertümlich erscheinen sie in der deutschen Sage
als Feinde des christlichen Kultes. Zahlreich sind die Sagen
von Steinwürfen der Riesen gegen Gotteshäuser, die allerdings
ihr Ziel meist verfehlen.17) Die steten Kämpfe des Menschen

gegen die Naturgewalten äussern sich in einer Sage von einer
Schlacht gegen die Riesen.18) Spezifisch deutsch ist weiterhin

die Vorstellung vom geprellten Riesen,19) wie denn
überhaupt die Dummheit des Riesen oft ausdrücklich betont wird.20)

]) J. 217. — 2) J. 218. — 3) Z. 129. — 4) Z. 132. — ») M. 568; Z.

144; K.-S. 59. — ß) D. S. 137. — 1 Pz. II, 86. — 8) Co. 41. — 8) Sch., 0.

III, 363. — 10) K.-S. 156; Sch.-M. 164; Z. 733. — ") J. 204; K.-S. 108. 334. —
,2) K., M. 132. 137. 141. 149; J. 198. 199. 215; E.-L. 36. 50; K.-S. 43. 108.

127; Sch.-M. 162. 166; Ba. 42. 47. 52. — ,3) Pz. I, 124. 133. 277; II, 84;
Wi. II, 33; Mü. 372; Z. 137. 138; Sch.-M. 172; Scho. 665. 666; Baa. 292. 374.

387; D.S. 19. — '*) D.S. 17; Wi. 197; Pz. II, 85; J. 214; Mü. 378; Sch.,

0. II, 267; M. 564; Cu. 34; EL, W. 132. 198; Z. 139; K.-S. 43. 107. 126;
Sch.-M. 158; Ba. 32. 53; Baa. 375. 387. — 15) M., Sch. 169; Cu. 37; Z. 2. —
">) Ba. 40. — ") J. 202. 203. 205. 209; Mü. 361. 362; Z. 104; K.-S. 27. 59.

335; Sch.-M. 162; Ba. 33. 36. 39. 46. 49. 51. 53. 56; M., Sch 316; Z.V. f. Vk.

VII, 133. — 18) D.S. 16: K., M. 149; J. 218; Mü 359; K.-S. 127; Wolf,
D.M.S. 92. — ">) Z. 132; Baa. 82. — 20) K., W. 323.



140 Ernst Tegethoff

Während in Deutschland die Riesen meist als ungegliederte

Masse auftreten, sind in Frankreich fast sämtliche Riesensagen

auf Einzelpersonen übertragen: Gargantua1) vereinigt
fast alles auf sich, was an Riesentaten berichtet wurde.
Naturdämonische Attribute im Äussern begegnen bei den
französischen Sagenriesen nicht, höchstens der Baumstamm als

Waffe oder Stecken 2) deutet auf Sturmdämonen. Von einem
freundlichen Verhältnis zu den Menschen ist trotz der
überwiegenden Mittelgebirgsnatur Frankreichs nirgends die Rede,
vielmehr sucht man sich ihrer auf alle mögliche Weise zu
entledigen, im bretonischen3) wird sogar ein Heiliger gegen einen
Riesen mobil gemacht. Noch deutlicher als in Deutschland
erscheint bei den Franzosen die Neigung, auffallende
Steingebilde, Flüsse, Hügel, Ebenen etc. mit den Riesen in
Verbindung zu bringen: oft drückt den Riesen ein Stein im Schuh,
er wirft ihn hinaus und die Entstehung eines Hügels ist
erklärt.4) Die Menhirs und Dolmen sind Stab, Wurfstein,
Spinnrocken, Zahn, Tisch, Wetzstein, Kreisel etc. Gargantuas.5)
Die Sagen vom Riesenbaumeister sind auf die Feen übertragen,

der Riese als Kulturbringer ist der französischen Sage

völlig fremd. Vor allem bedeutsam aber für die französische
Riesensage scheint es mir, dass eine masslose Vergröberung
der riesischen Züge eingetreten ist, gerade die animalischen
Funktionen der Körpers werden mit besonderer Vorliebe
herangezogen, um der Tätigkeit des Riesen Ausdruck zu geben.
Wenn der Riese sein Wasser lässt, entstehen Bäche, Flüsse
und Überschwemmungen,6) ein Hügel ist ein Kothaufen des

Riesen,7) oder das durch arge Fresslust hervorgerufene
Erbrechen hinterlässt seine Spuren.8) Diese derben Züge, deren
Belege sich ins Ungemessene- vermehren liessen und die für
die Entwicklung des französischen Riesentyps besonders wichtig

sind, halte ich nicht für einen Nachhall des Werkes Rabelais,
ihre Entstehung ist, wie ich gleich zeigen werde, schon in
früherer Zeit zu suchen. Der heidnische Widerstand der

') P. Sébillot, Gargantua dans les traditions populaires. Paris 1883;
Sébillot, Folklore de France. Paris 1901—04. Register sub verbo. — 2) Dardy
II, 101; Rev. d. trad. pop. XXII, 309. — 3) Rdtp. XIII, 423. — *) Séb.,

Garg. p. 4. 5. 25; Rdtp. X, 267; XI, 251; XV, 543; XXII, 309; Séb., or.

p. 33; Séb., Trad. I, 15. — 5) Séb., or. p. 33; Trad. I, 15; Fkl. IV, 104. 9;
I, 309. 217; Rdtp. XX, 207; IX, 56. — 6) Rdtp. XIII, 339; Séb., Garg. p. 16.

89. 320; Fkl. II, 176. — ') Rdtp. X, 267. — ") Rdtp. I, 198; Séb., Garg.
p. 32. 72; Fkl. II, 92.



Die Dämonen im deutschen und französischen Märchen 141

Riesen gegen christliche Einrichtungen ist dagegen jenseits
der Vogesen völlig vergessen, höchstens gegen ein Dorf, ein
Schloss oder einen Haufen schwatzender Weiberx) richtet sich
das Wurfgeschoss des Riesen, auch Sagen von geprellten oder
dummen Riesen sind mir in Frankreich nirgends begegnet.
Man darf also zusammenfassend sagen, dass in der deutschen
Sage die Riesen heidnisch, elementar und je nach dem
Gelände feindlich oder freundlich und leicht zu hintergehen
erscheinen, während sie in Frankreich sich mit dem Christentum

aussöhnten und weniger dumm als derb und unflätig
gedacht werden.

3. Die Riesen im französischen und deutschen Märchen.

Ein durchaus anderes Bild als das in der französischen
Sage vorliegende gewinnen wir aus der Zusammenstellung
der riesischen Züge im Märchen des Nachbarvolkes. Alle die
dem germanischen Riesen zukommenden Eigenschaften, die
in der Sage verloren waren, finden sich im Märchen Frankreichs

wieder. Hier treten die Riesen seltener als Einzelwesen,
sondern wieder in Massen auf; die Zahlen 2, 3, 4, 60 werden

genannt, ja ganze Riesenvölker werden erwähnt.2) Die Märchen-
riesen zeigen aber auch Spuren ihrer elementarischen Herkunft,
die wir in der französischen Sage vermi ssten. Den Feuerriesen

erkennen wir an der „barbe rousse" des picardischen
Unholds,3) ein regelrechter Nebelriese tritt im Gascognischen
auf: le gueux court la campagne et partout, où il passe, les

blés, les vignes, les arbres sèchent pour ne reverdir jamais.4)
Gewitter und Sturm entsteht, wenn ein Riese im bretonischen
Märchen6) vorüberfliegt. Weiterhin tritt uns der in der Sage
verlorene Typus des geprellten Riesen wieder entgegen: häufig
ist der Riese im Besitz eines Wunschdinges, das ihm der Held
mit List raubt, der Riese wird dabei betrunken gemacht6)
oder wohl auch in Anlehnung an den Polyphemtyp geblendet.7)

Ebenso wie in der deutschen Sage treten die Riesen
zuweilen freundlich und als Helfer auf,8) häufiger freilich wird

') Rdtp. XV. 570; Séb., Garg. p. 233; Fkl. IV, 11. — 2) Luzel III, 208;
Rdtp. IX, 105; XIX, 68; XXIV, 443; Ca., Pic. p. 267; Sauvé p. 327; Cos-

Qum 3. — 3) Ca., Pic. p. 267. — ") Bladé I, 109; Séb., Fkl. I, 90. — 5) Ldzel
I, 40. — 6) Séb., Contes I, 134; Ca., Pic. p. 241; Cosquin 43. - ') Carnoy,
Contes pop. français p. 34; Rdtp. XXI, 465. — 8) Luzel III, 81; Cosquin 3;
Rdtp. XXIII, 84; Mél. I, 447.



142 Ernst Tegethoff

ihnen die Rolle des Gegenspielers zugedacht. Der Riese
verwüstet das Land,1) raubt die Ernte,2) und das Vieh3) oder
kettet die Menschen an Steinpfeiler.4) Zuweilen wird die
ungeheure Grösse und Kraft des Riesen illustriert: er ist gross
wie eine Eiche,5) hat eine gewaltige Stimme6) und die Kraft
eines ganzen Heeres.7) Die in der Riesensage konstatierte
Vergröberung des Riesentyps findet sich im französischen
Märchen noch nicht, hier ist vielmehr ein Zustand bewahrt,
der der deutschen Auffassung des Riesen in allen Einzelheiten
nahe kommt.

Das deutsche Märchen fügt dem aus der deutschen Sage

gewonnenen Bild keinen wichtigen neuen Zug hinzu, der
deutsche Märchenriese gleicht demnach auch seinem
französischen Kollegen im Märchen.

4. Die Riesen in der Spielmannsdichtung.
Die im Vorhergehenden nachgewiesene Verschiedenheit

in der Darstellung des Riesen in der französischen Sage einerseits

und im Märchen anderseits erklärt sich dadurch, dass
dieses älteres Gut bewahrt hat, während jene eine Verzerrung
der Riesengestalt vernahm. Können wir nachweisen, wann
jene Vergröberung eintrat, so ist damit ein terminus ad quem
für die Herübernahme gewisser Märchen nach Frankreich und
ein solcher post quem für die Einführung des grotesken Typs
nach Deutschland gegeben. Für letzteren möchte ich nicht
Rabelais verantwortlich machen, sondern die französischen
Jongleurs, die in ihren Chansons de geste den von den Franken

importierten Riesen des Volksglaubens ins Burleske
verzerrten. Die französische Spielmannsdichtung stellt das Bindeglied

dar zwischen den Naturdämonen der germanischen Sage
und dem unflätigen Fresser des Medizinbeflissenen in Lyon.
Dass dem französischen Spielmannsepos eine einheimische
volksmässige Grundlage für die Riesen fehlte, geht daraus
hervor, dass überhaupt keine eigentlichen Riesen darin
auftreten, sondern dass die dem germanischen Mythus entlehnten
Züge auf die Helden des Karlskreises und ihre sarazenischen

') Séb., Contee I, 9; Luzel I, 119; II, 20; III, 181; Cosquin 15. —

") Rdtp. XXII, 22. — 3) Luzel III, 181. — 4) Mèi. Ill, 492. — 6) Séb Contes

II, 24; Rdtp. IX, 105. — 6) Ca., Françaia p. 75; Séb., Contea II, 24. —
') Pi. p. 11.



Die Dämonen im deutschen und französischen Märchen 143

Gegenspieler übertragen wurden.1) Diese tragen nun Züge
der Naturdämonen, die langen Haare und den behaarten
Körper der Sturmdämonen,2) den roten Bart des Gewitterriesen,

das Gebaren des Waldgeistes.3) Neben diesen noch
elementaren Zügen begegnet aber schon der Keim zu jener
grotesken Verzerrung, die dann in Gargantua gipfelte: man
vergleiche den Tölpel Rainouart in Aliscans, man erinnere
sich des Açopart im Bueve de Hamtoune mit seinen vier
Hörnern und Eberzähnen, der eine Brücke durchbricht und
Türme einrennt4) oder des Brückenwächters Galaffre im Fiera-
bras, dessen Ohren einen halben Scheffel Korn fassen.5) Die
Eisenstange, die wichtigste Waffe des deutschen Märchenriesen0)
begegnen uns im „tinel" Rainouarts, im „grant baston quarre"
Varochers wieder, nun aber wissen wir, dass der Knotenstock,
der „baculus terribilis", ein Teil der nationalen Ausrüstung
der Franken war; die eigentümliche Waffe drang aus dem
Leben in die Dichtung und weiter ins Märchen. Dieser spiel-
männisch-galloromanisch verzerrte germanische Riese drang
dann wieder ins deutsche Epos. Der Orendel, Rother und
Herzog Ernst zeigen davon Spuren, während sich der
Südosten von spielmännischen Hyperbeln freihielt. Die Riesen
der Dietrichsepen sind reine Naturdänionen und unmittelbar
aus der Volksüberlieferung der Alpenländer geschöpft. So

drang der germanische Riese mit den Franken über den Rhein
vor, hinterliess seine Spuren im Märchen und fiel dann den

Spielleuten in die Hände, die ihn nicht ohne Einfluss des

keltischen Triebs zum Grotesken in ihrer Art verunstalteten.
So lebt er in der französischen Sage fort, wo ihm freilich der
Teufel7) und die Feen8) oft seinen Platz streitig machten.

5. Riesenmärchen.
Das Märchen „vom tapf ern Schneiderlein" 9) zeigt

den dummen und geprellten Naturriesen, seine germanische
*) Vgl. Wohlgemuth, Riesen und Zwerge in der afrz. erzählenden Dichtung.

Tübingen, Diss. 1906, p. 79. — 2) Ebd. p. 32. — 3) VarocHer in Ma-
caire. — 4) Bueve de Hamtodne, ed. Stimming 3905 ff. 4883 ff. 5326. 5815 ff. —
5) Fierabras, éd. Anciens poètes IV, 4742 ff. — e) Wolf, Dtsch. Hausm. p.
47. 369; Wisser, Plattdtsch. Volksm. p. 58; Jahn, Märchen 20; Wolf, D.M.S.

28; K.H.M. 20; Meier 37; K., M. 11. — ') Teufel als Baumeister und
Steinschleuderer gegen Kirchen, geprellter Teufel, vgl. Wünsche, Der Sagenkreis
vom geprellten Teufel. Leipzig 1905. — 8) Errichtung von Bauten vgl. Séb.,
Fkl. IV, 124; Rdtp. IV, 516; XII, 440; XIII, 534; XXII, 237. 423 u. ö. -^
9) K.H.M. 20; vgl. Bolte-Polivka I, 149.



144 Ernst Tegethoff

Entstehung ist schon öfter betont worden.1) Diese Auffassung
der Riesen begegnet auch in den französischen Varianten des

Märchentyps, die sich dadurch zweifellos als germanische
Entlehnung erweisen. Dass das Märchen schon vor der spiel-
männischen Umbildung des Riesentyps nach Frankreich
übernommen wurde, vielleicht schon von den Franken mitgebracht
wurde, wird durch die mannigfachen spielmännischen Hyperbeln

klar mit denen es durchsetzt wurde; einmal ist auch
nach Art der französischen Sage der Teufel an Stelle des

geprellten Riesen getreten.2) Echt französisch sind ferner die
Prahlereien des Helden,3) die dann wieder nach Deutschland
zurückströmten.4) Was den Weg der Einwanderung anlangt,
so ist es bezeichnend, dass wir dem Märchen ausschliesslich
in den östlichen Grenzgebieten Frankreichs,5) dann an der
Küste des atlantischen Ozeans entlang bis nach Navarra6)
begegnen, während es dem Zentrum und dem Südosten fremd
zu sein scheint.

Den umgekehrten Weg hat meines Erachtens das „Märchen

vom starken Hans"7) genommen. Dieses ist zwar
in Frankreich nicht so verbreitet wie in Deutschland, doch

glaube ich annehmen zu dürfen, dass es seine jetzige Form
im mittelalterlichen Frankreich erhalten hat. Begegnen doch
hier jene Übertreibungen und Derbheiten fast wörtlich wieder,
die wir in der deutschen Riesensage vermissten, und für die
französische charakteristisch fanden. Das Märchen ist ganz
vom Geiste Gargantuas und seiner spielmännischen Vorläufer
erfüllt, seine Fresslust kehrt hier in allen Einzelheiten wieder,
ebenso sein Zynismus8) und die grotesken Kraftleistungen der
Spielmannsriesen.9) Dass diese Art der Riesenschilderung

') Vgl. Polivka in Nârodopisny sbornik öeskoslovansky X, 3 der aber
die Entstehungszeit m. E. viel zu spät ans Ende des Mittelalters ansetzt. —
2) Sébillot, Auvergne p. 57. — 3) Cosquin 25; Vinson p. 51; Séb., Auv. p. 57;
Orain p. 39; Rdtp. IX, 336. — 4) K.H.M. 183 mit Varianten. — 6) Cosquin
8. 25. 36; Rdtp. VII, 699. — 6) Bretagne: Rdtp. IX, 336—338, Orain p. 39;
Auvergne: Séb., Auv. p. 57; Gascogne: Blade III, 5; Moncaut p. 90; Pyrrhe-
nain: Vinson p. 51. — ') K.H.M. 90; vgl. Bolte-Polivka II, 285 und bes.

F. Panzer, Studien zur germanischen Sagengeschichte I, 44 ff. — 8) Bei Jahn,
Mch. 17 versperrt der Held den Hohlweg durch Verrichtung seiner Notdurft. —
9) Cosquin 14: Der eingesperrte Held zerbricht Tür und Kette, vgl. Açopart
und Ogier. Kuhn, Westfäl. 9 : Heu durch Blasen zerstreut, vgl. Gargantua in Rdtp
XXI, 374 (durch einen „pet"); Ochsen über die Schulter geworfen (Jahn 17;
Müllenhopf 220) ; vgl. den Riesen Einhere (D. S. 18), der sein Pferd am
Schwanz durchs Wasser zieht



Die Dämonen im deutschen und französischen Märchen 145

durch unser Märchen in Deutschland nicht produktiv wurde,
liegt daran, dass der Held eben kein Riese ist, sondern nur
ein mit übernatürlichen Kräften ausgestatteter Mensch, eine
weitere entscheidende Übereinstimmung mit der Chanson de

geste, die ja auch nur riesenhaft verzerrte Menschen kennt.

6. Die Zwerge in der Volkssage.
In den deutschen Zwergsagen scheinen zwei Gattungen

von Dämonen verschiedenen Ursprungs zusammengeflossen zu
sein: die dem Seelenglauben entsprungenen Lichtelfen, deren
Schönheit, Zartheit, Kunstfertigkeit, Sanges- und Tanzlust auf
die deutschen Zwerge überging, und die Dunkelelfen, aus
unterirdischen Geräuschen, Echo und Nebel herausgedeutete
Naturdämonen, die unter der Erde wohnen, hässlich und
missgestaltet gedacht werden und als Hüter der Bodenschätze
und Verfertiger von Schmiedearbeiten auftreten. Sie sind wie
alte Männer gestaltet mit langem Bart und von kleiner Statur,
oft dick und unförmlich, bucklig und schwarz, sie tragen
bunte Gewänder, dazu einen breitkrämpigen oder dreispitzigen
Hut.1) Die Zwerge betätigen sich im allgemeinen nützlich, sie

helfen mit Vorliebe nachts, bei Haus-, Stall- und Erntearbeit,
auch beim Bergbau, und als nächtliche Gehilfen allen möglichen
Handwerkern. Doch bei aller Hilfsbereitschaft sind sie launenhaft

und reizbar, empfindlich, boshaft und rachsüchtig und
zum Stehlen geneigt. Vor allem stellen sie den Frauen nach,
die sie belästigen und zu rauben trachten,2) den Wöchnerinnen
vertauschen sie ihre Kinder gegen Wechselbälge. Durch
mannigfache Anlässe zum Auszug genötigt, haben sie bei ihrer
Abwanderung meist einen Strom zu überschreiten, in dem

man den Strom des Seelenlandes wiedererkennen will. Wie
die nordischen Elfen lieben die Zwerge nächtliche Tänze, doch
ist zu beachten, dass die Mehrzahl der Beispiele3) auf ehemals
keltischem Gebiet und an der Seeküste aufgezeichnet wurde.

In Frankreich wird jene Mischung von Seelengeist und
Naturdämon, die für den deutschen Zwerg charakteristisch ist,

*) Dicker Kopf: M. 436; Z. 89; K.-S. 189 2; Sch.-M. 148; L. I, 62.

Buckel: M. 436; Z. 372. Breitkrämpiger Hut: R. 152; K.-S. p. 321.

Dreieckiger Hut: K., M. 188; R. 176; K, W. 67; K.-S. 1892. — 2) R. 166; Sch.-M.

147; Mü. 408. 421—423; K., W. 391; K.-S. 189 5. 322; Ba. 75. — 3) Sch., 0.
II, 164; R. 150; D.S. 298; M. 432; Mü. 381. 383. 401. 420; Ba. 88; J. 70.

72. 81. 82. 94. 105. 114. 115. 119; E.-L. 66; Str. 257 a.

Schweiz Archiv f. Volkskunde XXIV (1923). 10



146 Ernst Tegethoff

durch die Fee repräsentiert. Nur als Nachhall keltischer
Zwergsagen begegnen die Corrigans, Corrics, Couriis, Crions
und Fions der keltischen Niederbretagne, die mehr und mehr
von den Feen zurückgedrängt werden. Am nächsten den
deutschen Zwergen stehen die Nutons im Nordosten Frankreichs,

die man]) als desertierte römische Soldaten erklären
möchte. Eher zu den Waldgeistern gehören die gallischen
Dusii bei Augustin, die im heutigen Volksglauben fortleben.3)
Im übrigen finden die deutschen Zwergsagen sei es durch
Urverwandschaft, sei es durch Entlehnung, ihre Entsprechung
in den Feensagen. Die wichtigsten an die Feen geknüpften
Berichte erzählen von ihren Rundtänzen um Quellen oder
Dolmen. Diese „rondes des fées" werden aus allen Teilen
des Landes beigebracht.3) Der Nutzen der Feen erstreckt
sich auf Haus- und Feldarbeit,4) sie schützen das Vieh5) und
verursachen Fruchtbarkeit,6) zeigen Schätze7) und Gestohlenes,
warnen 8) und geben Ratschläge.9) Andererseits sind sie

necklustig10) und bösartig,11) vor allem diebisch12) und rachsüchtig
wie die deutschen Zwerge. Oft gehen sie in Verkleidung
darauf aus, die Menschen zu prüfen und bestrafen dabei die
Hartherzigen.13) Ebenso wie die deutschen Zwerge, schenken
sie ihren Lieblingen allerhand Wunschdinge, besonders solche,
welche sich beim Gebrauch nie vermindern, solange davon
nicht geredet und keinem Fremden abgegeben wird.14) Ganz
wie bei den deutschen Zwergen, werden ihre untergeschobenen

') E. Doudou in Rdtp. XVII, 425. — 2) Vgl. Schw. Archiv VII, 185;
Bosquet p. 120. — 3) Breton: Séb., Contes II, 10. 17. 19. 20; Cerny p. 53;
Souvestre II, 114. 207; Rdtp. XXV, 186; Séb, Trad. I, 100; Argentan: Edtp.
XI, 419; Norman.: Sauvage p. 53; Bosquet p. 102; Loire infer.: Rdtp. XIV,
277; IV, 422; Picardie: Rdtp. XIII, 657; XVI, 382; Ardennen: Meyrac p. 202;
Yonne: Rdtp. XVII, 100; Aube, Jourdanne 17; Beaujolais: Séb., Fkl. I, 265;
Bourbonnais: ebd. II, 416; Savoyen: Rdtp. XXV, 229; Séb., Fkl. I, 316; Franche-
Comté: Séb., Fkl. I, 201; Dauphiné: ebd. I, 228; Rdtp. XI, 654; Auvergne:
Séb., Auv. p. 187. 188; Fkl. I, 229; Puy: Rdtp. XXIV, 69; Gascogne: Séb.,

Fkl. I, 228; Orléannais: Rdtp. XVI, 339. — *) Rdtp. XXV, 350; Séb., Trad.,
I, 110, 122; Laisnel I, 114; Bosquet p. 103. — s) Laisnel I, 144. — 6) Rdtp.
XII, 140. — ') Rdtp. XXV, 264. — s) Rdtp. XXV, 254. 256. — ») Rdtp.
XXV, 264; Séb., or. p. 14; Séb., Contes II, 210; Séb., Trad. I, 97. — 10) Rdtp.
IX, 255; Séb., Auv. p. 178. — ") Rdtp. V, 106; Séb., Fkl. I, 266. — ,2) Séb.,
Contes II, 10. 13; Trad. I, 96. 116; Auv. p. 174; Rdtp. XIII, 420; XXI, 10. —
") Rdtp. XII, 353; Séb., Fkl. I, 265. — 14) z.B. Brot, das nie abnimmt. Séb.,
Contes I, 10. 17; II, 1. 4. 7. 13. 18; orale p. 5; Trad. I, 93. 103. 112; Fkl.
IV, 29. Beutel, der nie leer wird: Séb., Contes I, 5; Rdtp. XXIII, 303.



Die Dämonen im deutschen und französischen Märchen 147

Wechselbälge durch Kochen in Eierschalen zum Reden
gebracht und vertrieben,1) wie die Zwerge werden sie durch
mannigfache Anlässe zur Auswanderung veranlasst.2) Aus
dem Bereich der Seelengeister geraten wir zu den
Naturdämonen, wenn wir von der Schmiedearbeit der Feen hören,3)
reparaturbedürftige Geräte werden von ihnen ausgebessert und
gegen Lohn zurückgestellt.4) Wie die Zwerge sich einer
Staatsverfassung erfreuen, die der der germanischen Völkerwanderungszeit

nachgebildet ist, so bewahren die Feen die
patriarchalische Ordnung der keltischen Klans auf bretonischem
Gebiet.5) Mögen die wenigen Beispiele genügen, um die
Verwandtschaft der Zwerge mit den Feen zu erweisen. Manche
Züge der deutschen Zwerge begegnen auch beim „lutin" wieder,

der im übrigen dem deutschen Kobold und dem
deutschen Alp entspricht. Das Hauptmerkmal des lutins dem

Zwerg und der Fee gegenüber ist seine ungeheure Verwand-
lungsfähigkeit, wobei er vor allem die Tiergestalt bevorzugt,6)
aber auch gelegentlich als Garnknäuel über den Weg rollt.7)

7. Die Zwerge im französischen und deutschen
Märchen.

Gemäss ihrem fast völligen Fehlen in der Sage spielen
die Zwerge auch im französischen Märchen eine höchst
untergeordnete Rolle. Dem höfischen Roman entstammt der Zwerg
als Hüter eines Zauberschlosses,8) der eine Jungfrau misshandelt.
Alle Märchen die etwas Individuelles über den „nain" auszusagen

wissen, stammen aus bretonischem Gebiet.9)

Ungleich grösser ist, wie zu erwarten, die Bedeutung
dieser Wesen für das deutsche Märchen. In einer Fülle deut-

') Séb., Contes II, 19; Fleury p. 53; Ca., Pic. p. 4; Rdtp. XXI, 10;

XXII, 376; XXV, 185. 410; Mèi. Ill, 375; Séb., Trad. I, 118; Fkl. I, 263.

441; Bosquet p. 116. — 2) Séb., Fkl. I, 454; Auv. p. 193; Rdtp. XII, 360;

XXI, 10; XXII, 418; XXV, 264. 357. — 3) Rdtp. XXIV, 242. — 4) Fleury
p. 53; Séb., Contes II, 13; Rdtp. XX, 188. — s) Séb, Fkl. II, 114. — ») z.B.
als Schafe (mouton): Séb., Auv. p. 196; Trad. I, 157. 161. 169; II, 14; Fkl.
II, 417; Rdtp. XV, 332; XXV, 402; Fleury p. 64; Mél. III, 62. 370. 470. Als
Katzen: Séb., Contes I, 51. 52; Trad. I, 138. 162; Fleury p. 64; Mél. III, 62.

470; Rdtp. IX, 349; XVI, 10; XIX, 163; XXII, 409; XXIII, 326; XXIV, 71;

XXV, 453. Als Fliege: Bladé II, 355; Vinson p. 61. — ') Séb., Auv. p. 197.

206; Trad. I, 128; Fleury p. 64. — 8) Luzel I, 244. — °) Vgl. Luzel I, 244;

II, 251; III, 103. 117; Séb., Contes I, 6; II, 23.

io*



148 ; Ernst Tegethoff

scher Märchen tritt der Zwerg als Ratgeber,1) als Gewährer 2)

dreier Wünsche, als Belohner des Guten und Bestrafer des
Bösen auf, ohne doch weiter in die Handlung einzugreifen,
eine Rolle, die im romanischen Märchen den Feen zukommt.
Eine Mittelstellung zwischen Zwerg und christlichem Heiligen
nehmen die zerlumpten Bettler3) und die undefinierbaren
freundlichen Greise4) ein. In fast allen Märchen ist der Zwerg
klein, grau und alt; sein wesentliches Merkmal ist der lange
Bart5) der wohl in drei Knoten gewunden ist,6) auch das

dreieckige Hütlein7) erscheint als Attribut. Seltener sind im
Märchen die boshaften Zwerge,8) meist drohen sie nur, werden

aber dann eingeschüchtert.9) Der Zwerg als Schwerthüter,10)

als JungfrauenWächter n) und als Bote12) ist literarisch.
Wie in der Sage stehen die Zwerge unter der Gewalt eines

Königs,13) sie treten in Heeren auf, die so dicht sind, dass
kein Apfel zur Erde fallen kann,14) mehr als 3000 werden
vom Helden gezählt.15) Andererseits erscheinen sie auch in
der mythischen Dreizahl.16)

8. Die Zwerge in der mittelalterlichen
Spielmannsdichtung.

Für die deutsche Dichtung des Mittelalters hat Lütjens17)
alle Belege zusammengetragen und im Anschluss daran eine
erschöpfende Charakteristik des deutschen Zwerges im Mittelalter

gegeben. Nach ihm sind die älteren Typen des bärtigen
alten Mannes und des reichgekleideten Kindes vom höfischen
Typ des Ritters verdrängt worden, wodurch sogar das
Hauptattribut der Kleinheit in den Hintergrund trat. Von Zügen,
die in der lebenden deutschen Zwergsage wiederkehren, finden
sich die Tarnkappe, die Schmiedekunst, der Zwerg als Schatzhüter,

der Aufenthalt im hohlen Berg, die Staatsordnung, die

') Wolf D. M. S. 12; Dtsch. Hausm. p. 315 u. ö. — 2j Meier, Mch. 4

u. ö. — ») Deutsch: Meier, Mch. 5. 31; Sch.-M. 19; französ.: Séb., or. p. 148.
Ca., frç. p. 285 ; Cosquin 35. — 4) Deutsch : Wolf, Dtsch Hausm. p. 315. 322 ;

Bü. 85. 87; frzös.: Pi. p. 85; Luzel I, 66. 268; II, 20; 111, 288; Ca., frç, p.
109. — -) Co. 5; Meier, Mch. 4; J., Mch. 17. p. 375; L. 65; Bii. 54; V. 17. —
«) J., Mch. 19. — ') Cu. 1. — 8) Ey, Harz p. 80; V. 1. — °) D. M. S. 21;
Meier, Mch. 4. — 10) Z., Mch. II, 11. — ") J., Mch. 21. — 12) Co. 12. —
13) Cu. 18; Co. 1; D. M. S. 31; V. 32. — u) J., Mch. 2. — ,5) D. M. S. 21. —
ie) L. 32; K.H.M. 13. — ") W. Lütjens, Der Zwerg in der deutschen Helden-
dichtung des Mittelalters. Germ. Abh. 38. Breslau 1911.



Die Dämonen im deutschen und französichen Märchen 149

Kenntnis der Naturkräfte und der Frauenraub. Die Abneigung

gegen das Christentum ist mit Ausnahme des Alberich
bewahrt. In Frankreich ist für die Zeit der frühen Chansons
de geste keltisch-bretonischer Einfluss noch nicht anzunehmen,
wir müssen also die Zwerge des französischen Volksepos dem
germanischen Mythus zuweisen und zwar müssen sie zu einer
Zeit übernommen sein, als der Feenglaube bereits ausgebildet
war, weil sie sonst wie ihre Kollegen in der Sage ins Feenreich

übergetreten wären, anderseits aber, bevor sie die von
Lütjens nachgewiesene ritterliche Umbildung in Deutschland
durchgemacht hatten. Während nämlich in der deutschen
Epik des Mittelalters der Zwerg ausschliesslich von
ritterlichstattlichem Äussern ist, hat sich in Frankreich jene für die
deutsche Sage konstatierte Doppelheit von Schönheit und
Hässlichkeit erhalten, die aus der Mischung von Seelen- und
Naturdämon zu erklären ist. Was die dem Germanischen
entlehnten Einzelzüge anlangt, so belegt Wohlgemuth1) die

Tarnkappe,2) den Diebstahl3) und den Kinderraub,4) weiterhin
macht er darauf aufmerksam, dass die Zwerge wie die Riesen
mehr verzerrte Menschen als wirkliche Dämonen sind und
weist wohl mit Recht auf die Bedeutung der Hofzwerge für
die Entwicklung des Zwergtypus hin. Die Entwicklung des

Zwergglaubens ist also die folgende: während das Keltische
die unterirdischen missgeformten Naturgeister von den schönen,
tanzfreudigen Seeleneiben ursprünglich getrennt hielt, trat im
Deutschen eine frühe Vermischung beider Klassen ein, deren
Resultat die Zwerge waren. Aber auch im Keltischen blieb die

Trennung nicht aufrecht erhalten. Die Feen nahmen den Zwergen

allmählich ihr ganzes Gebiet fort und verdrängten sie bis
auf unbedeutende lokale Reste. Während die Sage vom Tanz
der Eiben über ganz Frankreich verbreitet ist, finden wir die

übrigen den deutschen Zwergen entsprechenden Sagenzüge
hauptsächlich an der deutschen Grenze und an der Küste,
eine Beweis für ihre Einwanderung von Deutschland her.
Nachdem diese Zwergsagen sich in Feensagen gewandelt hatten,
drangen von Osten her neue Zwergsagen ein, die ihren Einzug

ins Spielmannsepos hielten. Einige Jahrhundert später
setzte dann die vom keltischen Boden ausgehende höfische

') A. a. 0. p. 80 ff. — 2) Galopin in Elie de St. Gilles. — 3) Maugis
d'Aigremont. — 4) Maillefer.



150 Ernst Tegethoff

Welle ein, welche letzten Endes die deutsche Umwandlung
des Zwergs zum rittermässig vermenschlichten Helden
veranlasste, auf die Volksdichtung blieb diese letzte Entwicklung
ohne Einfluss.

9. Zwergmärchen.
Die Waldhausepisode des „Bärensohnmär chens" l) hat

Panzer2) eingehend analysiert. Die gewonnenen Einzelzüge
sind folgende: 1. Der Dämon ist in den meisten Fassungen
ein Zwerg. 2. Der Dämon ist tückisch. Diese Eigenschaft
besitzt zwar der keltische Zwerg des höfischen Romans, nicht
aber der des Märchens. In Deutschland haben wir grundlose
Bosheit weniger beim Zwerg als beim Kobold zu suchen.
3. Der Dämon macht die Speisen ungeniessbar. Diese Unart
erinnert stark an ähnliche des deutschen Kobolds.3) 4. Der
Dämon bezeichnet ausdrücklich den Bart als Sitz seiner Kraft
und wird in den meisten deutschen Fassungen durch
Beschädigung des Bartes bezwungen, während in Frankreich
dieser Zug fehlt.4) Nun ist aber Haar und Bart als Sitz der
Seele eine dem primitiven Glauben geläufige Vorstellung5)
und daher dieser im deutschen Märchen erhaltene Zug sicher
ursprünglich. Hält sich ein primitiver Zug im Land A, während

das Nachbarland B ihn verloren hat, so hat A vor B
die Priorität. Wir werden also den Erdmann des „Bärensohn"

als eine aus germanischen Zwerg- und Koboldvorstellungen

kombinierte Gestalt aufzufassen haben, die sich bei
der Übernahme des Märchentyps nach Frankreich verdunkelte.

Das Märchen von „Rumpelstilzchen",6) das von einem
zwergischen Spinndämon erzählt, kann nicht deutscher
Herkunft sein, da in Deutschland das Spinngeschäft der Eiben7)
von Frau Holle-Perchta und der weissen Frau übernommen

') K. H. M. 91. 166. — 2) Studien zur germ. Sagengeschichte I, 74 ff. —
3) Der Kobold speit Speisen in die Schüssel: Mü. 404. 409; Co. 51; K.-S. 217;
Ba. 336 12; Z. V. f. Vk. II, 80; Hoffmeister, hessisch S. 142; Wi. II, 186;
tatsächlich ist die vorgetäuschte Speise nur Hundekot (Wi. II, 106) oder Rossmist

(K., M. 388). Der Kobold macht das Essen als Aas erscheinen (J. 145)
oder zerdrückt Kröten über den Speisen (D.S. 74); ähnlich werfen die Nörglein

Kienruss in die Speisen und Kot in den Milchsechter (Z. f. d. My. I, 290). —
4) Hier vertreibt der Held den Dämon vermittels seiner „canne" : Séb., Contes

I, 6; II, 26; or. I. 81; Ca., frç.; p. 23; Cosquin 1; Rdtp. XXI, 469. — 5) Von
dee Leyen, Das Märchen2, S. 61. Anm. S. 167. — 6) K. H. M. 55. —
') Grimm, D. My. I, 390.



Die Dämonen im deutschen und französischem Märchen 151

wurde. Nehmen wir mit v. Sydow1) und Polivka3)
skandinavischen Ursprung des Märchens an und fragen wir uns,
wie es von dort nach Frankreich gewandert ist. Über die
britischen Inseln kann es seinen Weg nicht genommen haben,
weil sonst die Feen die Rolle des hilfreichen Dämons
übernommen hätten, wie es in einer schottischen Fassung3) auch
tatsächlich der Fall ist. Vielmehr muss es über Deutschland
gekommen sein, wo der Zwerg, wenn auch nicht als
Spinndämon, so doch als freundlicher Helfer bekannt war und so

ist auch in der Mehrzahl der französischen Fassungen4) der
Dämon als Zwerg erhalten. Deutlich ist der Weg über
Norddeutschland gekennzeichnet dadurch, dass die Spinnaufgabe
in Norddeutschland und in Frankreich erhalten ist, während
sie Süddeutschland (mit Ausnahme des Heanzischen) vergass.5)
In einigen Fassungen6) ist an Stelle des Zwerges der Teufel
getreten, wie überhaupt die Sagen vom Pakt mit dem Teufel
auf den in Rede stehenden Typus einen unverkennbaren
Einfluss ausübten. Eine in Frankreich vorgenommene Änderung
des springenden Punktes: der Name des Dämons soll nicht
erraten sondern im Gedächtnis behalten werden, entstammt
einem Kunstmärchen der Mme. l'Héritier7) und findet sich
in modernen Varianten Frankreichs8) und Deutschlands9) wieder.

Das berühmte Perraultsche Märchen vom „Blaubart"10)
ist weder eine Erfindung des Franzosen noch geht es auf eine
historische Person zurück, es ist vielmehr aus germanischen
Zwergvorstellungen erwachsen. Tatsächlich erscheint auch in
deutschen Blaubartfassungen u) ein Zwerg an Stelle des Per-
raultschen vermenschlichten Unholds und die deutsche Priorität

erweist sich weiterhin dadurch, dass die echt mythische
Dreiheit der Schwestern in deutschen Varianten erhalten
ist, während sie Perrault und die alle von ihm abhängigen
neufranzösischen Fassungen vergassen. Als Frauenräuber er-

') v. Sydow, Tva spinnsagor (Lunder Diss.) Stockholm 1909. — 2) Z. V.
f. Vk. X, 254. — 8) Chambers 72. — *) Mél. I, 150; Séb., Trad. I, 130; Pi.

p. 131; Fleury p. 190; Orain p. 11; Ca., frç. p. 227. — 5) Spinnaufgabe
erhalten: K.H.M. 55; J., Mch. I, 41; K., W. 337; Mü. 417; p. 409; Bü. 50;
L. II, 23 ; in den übrigen Fassungen einfaches Eheverlangen oder Überweisung
von Mitteln zu Heirat, Schönheit und Heilung. — 6) Deutsch: K.V.M. 33;
V. p. 341. 342; Gr. 431; frz: Séb., Contes I, 48; Cosquin 27; Rdtp. VIII, 369;
XIII, 633; hierher auch der Jäger; Z., Mch. I, 2; Schöffner 849. — ') Meine
„französischen Märchen" I, 32. — 8) Mél. I, 150; Séb., Contes I, 48; Pi. p.
131; Orain p. 11. - 9) Z. 592; Mü. 417; L. II, 23; Z., Mch. I, 2; V. 3, p.
341; entlang der Küste und der Alpen ausgebreitet. — 10) Meine „franz. Mch." I,
25. — ll) Bolte-Polivka I, 398; Sch.-M. 24; K.-S. 4; D.M.S. 15; A. 9; Meier 63.



152 Ernst Tegethoff

scheint freilich auch der französiche lutinl) und schon der

wichtigste mittelalterliche lutin, Malabron im Gaufrey,3) doch

spricht der Befund der deutschen Blaubartmärchen unzweifelhaft

für einen Zwergdämon und für deutsche Priorität.
Schien für die drei genannten Märchentypen deutsche

Priorität wahrscheinlich, so folge als Gegenbeispiel das
Märchen von den „Zwergen und dem Buckligen",3) das sich
schon durch seine grosse Verbreitung in Frankreich und auf
den britischen Inseln als keltische Erfindung erweist.
Charakteristisch für dieses Märchen ist der nächtliche Tanz der
Eiben, dem wir in Frankreich, auf Feen übertragen, auf Schritt
und Tritt begegnen, während er in Deutschland sich mit dem
Hexensabbath vermischte. Der Zug, dass der Wanderer
gezwungen wird, den Tanz mitzumachen, ist in Deutschland
höchst selten4) — im Gegenteil wird der Neugierige verfolgt
und geschädigt — auf galloromanischem Gebiet dagegen
weitverbreitet,5) meistens allerdings endet das Abenteuer tragisch
für den menschlichen Teil, doch erzählt schon Nicolaus de

Troyes im „Grand parangon" (1553 Nr. 53),6) wie drei Jünglinge

mit drei Feen tanzen und dafür Freiheit für drei Wünsche

erhalten. Dieses höchst wahrscheinlich keltische Märchen
ist denn auch in Deutschland wenig verbreitet; es zog an der
Seeküste entlang über Flandern,7) den Niederrhein8) und
Oldenburg9) bis nach Pommern.10) Im Innern Deutschlands
verwischten sich die Züge. In der Grimmschen Fassung11)
ist das Abnehmen und Anheften des Buckels nebensächlich
geworden und die Bestrafung der Habsucht in den Mittelpunkt

gestellt, im Schlesischen12) ist der Tanz der Eiben
völlig vergessen. Für die Zeit der Wanderung dieser Märchen
lässt sich nichts Bestimmtes angeben, der Blaubart hatte
vielleicht schon in Deutschland die höfische Vermenschlichung
mitgemacht, ehe er über die Vogesen wanderte; das letztgenannte

Märchen ist überhaupt in seiner jetzigen Form jung.

>) Séb., Trad. I, 157; Bosquet p. 130; Rdtp. XXII, 247. — 2) Dass M.
kein Zwerg ist, wie Wohlgemuth annimmt, sondern ein Kobold, ergibt sich aus
seinen häufigen Tierverwandlungen. ausserdem wird er ausdrücklich als luiton
(Gaufr. 5341. 8292) bezeichnet. — 3) K.H.M. 182; vgl. Bolte-Polivka III,
324 ff. — ") Nur K., W. 1606. — 5) Séb., Contes II, 17; Auv. p. 188; Fkl.
I, 229; Rdtp. XV, 116; XVII, 247; XX, 499; XXI, 10; Souvestre II, 207;
Bosquet p. 102. — 6) Meine „franz. Mch." I, 22 e. — ') D.M.S. 349. —
8) D.M.S. 348; Schell, bergisch p. 496; Firmenich I, 495. — 9) Str. 627. —
10) J. 104. — ») Aus Thüringen. — 13) Z. V. f. Vk. XVIII, 15.



Die Dämonen im deutschen und französischen Märchen 153

10. Die Feen in der Volkssage.
Wir begegneten den Feen schon als Vertretern unserer

Riesen und Zwerge, aber auch noch andere deutsche Dämonen
werden in französischer Sage durch die Fee ersetzt. Als
Waldgeister erscheinen sie, wenn sie die Verletzung der
altkeltischen heiligen Bäume rächen,1) als Wassergeister wohnen
sie in Brunnen und Quellen,2) gelten als deren Urheber,3)
begaben sie mit Heilkraft4) und strafen ihre Verunreinigung.5)
Mit den lutins teilen sie die Vertretung der deutschen
Alpgeister, dabei besonders häufig die bekannte Sage von der
gestörten Mahrtenehe auf sich ziehend.6) Wie die
deutschen weissen Frauen hängen sie ihre Wäsche, die
Nebelwölkchen, zum Trocknen auf7) und breiten ihre Schätze auf
Tüchern aus.8) Neben Frau Holle9) haben auch die deutschen
weissen Frauen das Spinngeschäft der Eiben übernommen;
so werden die Feen spinnend angetroffen10) und verrichten
Spinnarbeit gegen Lohn.11) Wahrscheinlich der Antike
entlehnt und ohne deutsche Entsprechung ist das Circemotiv,
die Bestrafung übertuender Menschen durch Verwandlung in
Tiere.12) Aber auch die Feen selbst können in Tiergestalt
auftreten, so gelten die Maulwürfe13) und die Fledermäuse w)

als verwandelte Feen. Seltener als im Märchen zeigt die Fee
sich in der Sage als Bäuerin verkleidet den Sterblichen.15)
Die tiefsinnige Sage, wie die Feen durch den Anblick einer
toten Elster den Begriff des Todes erhalten, ist schon im
Mittelalter überliefert.16)

') Séb., Fkl. I, 263; Rdtp. XIII, 429. — 2) Fleury p. 53, Rdtp. IX, 255:

XII, 141. 214; XIII, 302, 427; XV, 578; XVI, 141. 339; XXII, 362; Bosquet
p. 102; Séb., Fkl. II, 175. — 3) Rdtp. XV, 578; XVI, 339; Séb., Auv. 193. -
') Rdtp. XIII, 302; XII, 134. — 5) Fleury p. 53; Rdtp. XXII, 362. — 6) Rdtp.
IV, 547; VI, 350; XXV, 350; Schwz. Archiv III, 142; Bladé II, 10; Séb.,

Fkl. II, 412; Mél. I, 97; Bosquet p. 98. — 7) Séb., Contes II, 18. 20. 21;
Rdtp. IV, 547; XI, 654; XII, 306; XIII, 432; XXIII, 303; XXV, 262; Fleury
p. 53; Séb or. p. 5; Trad. I, 92. 116; Fkl. I, 444; II, 201; Souvestre I, 144. —
8) Luzel II, 269; Séb., Trad. I, 114. — 9) Ihr entspricht die ostfranzösische
Tante Arie vgl. Z.V.f. Vk. XXV, 116 (Hoffmann-Krayer). — 10) Séb., Contes

II, 20; Rdtp. XII, 391. 429. 540; XXV, 306; Séb., or. p. 5; Fkl. I, 444; IV,
28. - ») Séb., Contes II, 20; Rdtp. XIII, 429; XIX, 361. — ,2) Séb., Contes

II, 3; Trad. I, 89; Rdtp. IV, 547; XV, 125. 139; XVI, 90. 339. — >3) Rdtp.
XII, 306. — ") Séb., Auv. 191; Fkl. Ill, 7. — 15) Rdtp. XXV, 297; Sauvé

p. 308; Séb., Trad I, 120. — 16) Im „Aiquin"; neufrz.: Rolland, Faune
populaire II, 141; Rdtp. XIV, 37; Séb., Trad. I, 86.



154 Ernst Tegethoff

II. Die Feen im französischen und deutschen Märchen.

Die erdrückende Ausdehnung der Feensagen im
französischen Volksglauben lässt eine ähnlich überwiegende Rolle
der Fee als Märchendämon erwarten. Die typische Beschäftigung

der Märchenfee ist es, als Bäuerin oder runzlige Bettlerin

') verkleidet, die Menschen zu prüfen, die Hartherzigen
zu strafen und die Guten zu belohnen. Sie erscheint als
Spenderin der Wundergaben : der Zaubergerte,2) der Wunderpfeife,3)

der heilsamen Salbe,4) der drei Wunschdinge,5) oft in
Dankbarkeit für einen vom Helden erwiesenen Dienst, während
die unhöflichen Genossen des Helden bestraft werden.6) Meist
beschränkt sie sich darauf ihren Rat zu erteilen,7) doch geht
ihre Macht bis zur Erweckung der Toten.8) Die Fee ist der
deus ex machina des französischen Märchens, stets zur Hand
wenn der Held in bedrängter Lage ist, weshalb sie gern als
Patin bezeichnet wird.9) Häufig ist das Circemotiv ins Märchen

gedrungen; die zahlreichen Tierverwandlungen werden
oft als das Werk einer beleidigten Fee erklärt,10) doch tritt
ihr schädliches Auftreten im Märchen gegenüber dem fördernden

weit zurück. Ein alter elbenhafter Zug ist das
Spinngeschäft der Fee auch im Märchen,11) mythisch ist es, wenn
der Held kein Essen von den Feen annehmen darf.12) Die
lothringische Fee,13) die erst dann Gewalt über den Helden
bekommt, wenn er vom Pferd steigt, erinnert an die keltischen
Sagen von Guingamor, Ossinn und Crimthann Nia Nair, den
irischen Vogelboten aus dem Seelenland entsprechen die Feen
in Vogelgestalt.14) So scheinen die altkeltischen Züge im
Märchen besser bewahrt als in der Sage, die sich den
germanischen Eindringlingen gegenüber empfänglicher zeigte.
Für das allgemeine Bild der Märchenfee ist anderseits der

') Vgl. z. B. Cosquin 3; Souvestre II, 42; Séb., or. p. 53; Rdtp. IX, 45

u. ö. — 3) Séb., Contes II, 29. 35. 42; Pi. p. 145; Cosquin 71; Orain p. 3

u. ö. — 3) Pi. p. 35; Luzel II, 146; Cosquin 26. — 4) Cosquin 82; II, p. 138. —
5) Cosquin 11; Ca., frç. p. 44. 76; Rdtp. VI, 588; IX, 178; XXII, 313. —
6) Luzel II, 146; III, 296; Séb., or. p. 247; Rdtp. XV, 423; Séb., Trad. I,
108; Sauvé p. 327. — ') Cosquin 1. 3. 14. 17. 31. 32. 55; Pi. p. 95. 99;
Luzel II, 319; III, 280 u. Ö. — 8) Ca., Pic. p. 224; Rdtp; VI, 580; XXIII,
33. — 9) Séb., Contes II, 29. 42; Pi. p. 91. 145; Ca., frç. p. 39. 44. 228. 245

u. ô. — I0) Séb., Contes II, 42. 68; Pi. p. 91. 99; Ca., frç. p. 131; Cosquin
5a. - ") Orain p. 3. 11; Séb., Contes I, 18; Ca., frç. p. 138; Rdtp. XXV,
297. — 12) Ca., frç. p. 55. — 13) Cosquin 5. — ,4) Ca., frç. p. 120; Luzel
III, 296.



Die Dämonen im deutschen und französischen Märchen 155

Einfluss, den die endlosen Bände von Feenerzählungen des
18. Jahrhunderts ausübten, nicht zu unterschätzen.

Die deutsche Sage kennt keine Feen; tritt also eine Fee
im Märchen auf, so liegt der Verdacht romanischer Entlehnung

äusserst nahe. Aber es ist nicht leicht, eine echte Fee im
deutschen Märchen zu erkennen, denn sie lenkt hier ganz in die
Gestalt der Hexe herüber. Hin und wieder wird das graue
Männlein durch eine alte Bettlerin,1) die Rat und Wunschgaben

erteilt, vertreten, aber dann ist der hilfreiche Dämon
geradezu als Hexe bezeichnet2) oder besitzt wenigstens deren
Attribute, die Triefaugen und den bösen Blick.3)

12. Die Fee in der Spielmannsdichtung.
Den Ursprung der Fee kann man nicht aus einem Wesen

allein ableiten, wenn auch die gallischen Feen gewiss in der
Hauptsache auf die matronae zurückgehen, gallische Lokal-
dämonen, welche um Fruchtbarkeit angerufen wurden aber
auch den häuslichen Herd schützten.4) Ihr Verbreitungsgebiet
beschränkt sich auf den französischen Osten und Süden. Die
bretonischen Feen sind dagegen mit den Tuatha-de-danann
zusammenzubringen, den nordischen Vanen verwandten lichten
Gottheiten, die sich vor dem eindringenden Christentum in
die Hügelgräber zurückzogen und als Sîd-Leute zu gütigen
Feen wurden.5) Dazu kommen die häufig in Vogelgestalt
auftretenden Botinnen aus dem überseeischen Seelenland der
britannischen Kelten, wie sie in der Echtra Condla6) und in
den Sagen von Oisin und Cuchullin auftreten. Als dritter
Faktor kommen dazu die antiken Parzen, die tria fata, die
zuerst bei Procop und Ausonius7) auftreten und, wie ihre
ältesten Belege bei den provençalischen Troubadours beweisen,
von Süden her vordrangen. Nicht zu übersehen ist das

geheimnisvolle Gebaren der Druidinnen für die Ausbildung des

Feenglaubens und nicht unerwähnt bleibe die rationalistische
Deutung Sébillots,8) der die bretonischen Meerfeensagen als

') K.V.M. 8; Meier, Mch. 17 u. ö. — 2) Co. 5. 17; K. V M. 48. —
.3) Co. 20. — 4) Z.V.f.Vk. II, 24 (Kaufmann); Golther, Hdb. d. germ. My
p. 468; Helm, agerm. Rei. gesch. p. 391; Renel, La religion de la Gaule avant
le christianisme. Paris 1909, p. 270. — 5) Z. f.d.A. XXXIII, 275 (Zimmer). —
") W. Hertz, Spielmannsbuch, Stuttgt. 1912, p. 59 ff.: A. Nutt in Kuno Meyer's
Brandanausg. Ld. 1895, p. 144 ff. — ') Grimi*, D. My. p. 384 ff. — ») Séb.,
Trad. I, 102; Fkl. II, 111.



156 Ernst Tegethoff

absichtliche Erfindung der Seeräuber darstellt, welche dadurch
die Zollwächter von ihren verborgenen Stapelplätzen fernhalten
wollten. Im Norden und Zentrum Frankreichs, dem
Entstehungsgebiet der Chansons, scheint der Feenglaube im Mittelalter

noch wenig verbreitet gewesen zu sein, nur in einer der
ältesten, der Karlsreise, erscheint eine Fee als Spenderin eines
Wunschdinges,1) das spätere Volksepos zeigte schon Einfluss
der bretonisch-höfischen Welle, die auch den Feenglauben
mitbrachte.2)

13. Feenmärchen.
Das bekannte, aber in Deutschland wenig verbreitete

Märchen vom „Dornröschen"3) geht nicht nur auf Perrault
zurück, sondern zeigt auch durch mannigfache Übereinstimmung

mit romanischem Volksglauben die französische Priorität.

Die Zahl der Dämonen, die sich bei Grimm auf 13, bei
Perrault auf 7 beläuft, wird in den ältesten Fassungen des
Perceforest und des Pentamerone noch mit 3 angegeben.
Diese Dreiheit, von Olrik4) als einer der wichtigsten Bildungsfaktoren

des Märchens erkannt, ist sicher das Ursprüngliche
und entspricht der Dreiheit der fata und der matronae, die
häufig auf Weihsteinen zu dreien sitzend oder stehend
abgebildet erscheinen; germanisch ist diese Dreiheit weiblicher
Dämonen nicht nachweisbar.5) Sicher der Antike entlehnt und
auf französischem Gebiet schon früh nachweisbar") ist die
Beziehung der Märchenfeen zum Schicksal. In Deutschland
dagegen sind die alten Zeugnisse für Schicksalsfrauen
spärlich7) und entsprechen kaum wirklichem Volksglauben
sondern sind blosse Umschreibungen antiker Dämonen, die
heutigen Reste: die drei Heilrätinnen und die drei Marien sind
zweifelhaft, letztere gewiss christlich-legendären Ursprungs.8)
Die französische Sage dagegen gibt den Feen noch heute Züge,
die sie den Parzen gleichstellen, sie lässt die Kinder begaben
und benennen,9) Hilfe bei Geburt und Heirat spenden 10) und

') Vers 431. — ") So ist die Erziehung des Maugis bei der Fee Oriande
dem Lanzelot entlehnt, vgl. Rev. des langues romanes XXX, 125. — 3) K.H.M»
50. — 4) Danke Studier 1908, 69. vgl. Z. f. d. A. LI, 1. — 5) Helm, agerm. Rei.

gesch. p. 394. — e) Foulquet de Romans, Guillaume au court nez, Brun de

la montagne, Isaye le Triste, vgl. W. Hertz a. a. O.; Dunlop-Liebrecht I,
277. — 7) Burkard von Worms, Marner, A'intler vgl. Hermann, dtsch. Myth,
p. 82. — 8) Z. V. f. Vk. XIX, 418. — 9) Séb., Trad. I, 110. — ,0) Séb., Fkl. I, 447.



Die Dämonen im deutschen und französischen Märchen 157

bei der Geburt eines Kindes weissagen,1) im Märchen werden
die Feen zur Taufe geladen2) und geben Gesang als
Patengeschenk.3) Dass bei einer Dreiheit von Personen die ersten
beiden in Gegensatz zur dritten gestellt werden, ist gleichfalls
eines der Olrikschen epischen Gesetze, diese Kontrastierung
erscheint, wohl auch durch antiken Einfluss, schon in der
altfranzösischen Epik.4) Die Vorstellung vom verhängnisvollen
Dornstich ist nun in der Bretagne auch ausserhalb des

Dornröschentyps produktiv geworden. In einer Reihe von Varianten

des Typus „Mädchen ohne Hände"5) tritt sich der Missetäter

einen Dorn in den Fuss und kann ihn nicht herausziehen,

bis er die unschuldig leidende Frau wieder bei sich
aufgenommen hat. Die Erlösung der Heldin vom Zauberschlaf

stellt eigentlich eine Unterweltsfahrt des Helden dar,
und die Dornenhecke entspricht somit dem Strom, dem
Waldgürtel oder der Mauer, die andernorts das Totenreich umgibt.
Wenn also die Heldin in den genannten Varianten von K.H.M.
31 in einem Dorngestrüpp ausgesetzt wird, so spielt wieder
die Jenseitsvorstellung herein. So scheint das Dornröschenmärchen

zugleich mit den tria fata von Italien aus °) in Frankreich

eingewandert zu sein, hat in der Bretagne keltische
Jenseitsvorstellungen aufgenommen — im Percoforest wird
die Dornenhecke durch einen Turm vertreten7) — und ist in
der ihm von Perrault gegebenen Form nach Deutschland
gewandert.

Dem Märchen „von den drei Spinnerinnen"8) fehlt
im Gegensatz zum „Rumpelstilzchen", mit dem es gewisse
Entsprechungen aufweist, doch gerade das mythische Element
der Unschädlichmachung des Dämons und die witzige Schlusspointe,

in welcher die drei Spinnerinnen als das Opfer ihres
Berufs erscheinen, mutet nicht sehr altertümlich an. Diese

gerade dem französischen Märchen eigene Pointierung veranlasst

uns, die drei Spinnerinnen eher zu den Feen als zu den

germanischen Nomen zu stellen, und wir möchten das ganze

') Séb., Contes I, 13. — 2) Ca., frç. p. 39. — 3) Rdtp. VI, 590. —
*) Hüon, Auberon, Herpin, Enfances Garin, Elie de St. Gilles 1184 ff.; der
Märchenzug von der vergessenen Fee begegnet in Frankreich auch ausserhalb des

Dornröschentyps: Fleury p. 135; Rdtp. VI, 590; XV, 120; Séb., Trad. I, 110;
Luzel II, 124. — 5) Séb., Contes I, 15; Mél. II, 392; Luzel, lég. ehret. II,
244; Rdtp. XIX, 557; XXIII, 235. - 6) Dort sucht Vogt, Germanist. Abhdlg.
12. p. 195 ff., den Ursprung des Märchens. — 7) Meine „Frz. Märchen" I,
19. — 8) K.H.M. 14.



158 Ernst Tegethoff

Märchen als eine auf romanischem Gebiet entstandene
bewusste Parodie auf das germanische Rumpelstilzchenmärchen
auffassen. Es breitet sich von Frankreich aus an der
Seeküste entlang in Deutschland aus1) und drang nur vereinzelt
nach Mitteldeutschland vor,2) dem deutschen Süden blieb
es fremd.

In der irischen Echtra Condla reicht die Fee dem Helden

einen Apfel, dessen Genuss in ihm eine mächtige Sehnsucht

nach dem Feenreich erweckt. In der Echtra Cormaic
erhält der Held von einem grauhaarigen Alten, der sich als
Bewohner des Landes der Verheissung ausgibt, einen Silberzweig

mit drei goldnen Äpfeln, die eine süsse, einschläfernde
Musik ertönen lassen. Nie sich vermindernde Äpfel, die sofort
jeden Hunger stillen und weder Krankheit noch Tod fühlen
lassen, finden sich auch im Buch von Lismore und in der
Imram Curaig Uacorra. Die wunderbaren Früchte des Seelenlandes

bilden also die Nahrung der seligen Geister, von
Sterblichen genossen, wirken sie verderblich, wie es denn auch
sonst den Sterblichen verboten ist, von den Speisen dämonischer

Wesen zu geniessen. Diese wunderbaren Paradiesäpfel
werden auch im lebenden Märchen Frankreichs gern in
Beziehung zu Feen gebracht. Eine Fee gibt dem Helden eine

„pomme merveilleuse,,,3) einen wegweisenden4) oder goldenen5)
Apfel oder der Held raubt die goldenen Äpfel aus dem
Feengarten.0) In einer bretonischen Variante des Mahrtenehen-
märchens7) isst der Held einen Apfel und schläft dadurch
zur Unzeit ein. Diese einschläfernde Wirkung des Apfels der
Echtra Condla und des bretonischen Märchens ist nun zweifellos

identisch mit dem totenähnlichen Schlaf, in den „Snee-
witchen"8) nach dem Genuss des Apfels versinkt, und die
böse Stiefmutter ist, wie oft, eine Substitution für die Fee.

Halten wir hinzu, dass sich Spuren des Sneewitchenmärchens
in der keltischen Literatur des Mittelalters9) wiederfinden, so

werden wir die grosse Bedeutung keltischer Vorstellungen für
die Ausbildung auch dieses Märchentyps anerkennen müssen
und die Einwanderung desselben von Westen her nach Deutschland

für wahrscheinlich erachten.

') Mü. 8; J., Mch. 41; Knoof, Hinterpommern 2; L. II, 20. — 2) K. H.
M. 14; Prätorius. — 3) Ca., frç. p. 102. — *) Rdtp. XVII, 616. — 5) Cosqüin
61. — •) Ca., frç. p. 55. — ') Luzel I, 198. — 8) K.H.M. 53; Bolte-Polivka
1, 451; Pz. II, 270; Bdtp. V. 725. — 9| vgl. Nutt in Folklore II, III.



Die Dämonen im deutschen und französischen Märchen 159

Der Apfelbaum des „Frau Holleemärchens",1) der
geschüttelt werden will und der dem Gesetz der Dreiheit zu
Liebe um Brot und Kuh vermehrt wurde, entspricht den
üblichen Requisiten der Unterweltsfahrt, der Tür, die
geschmiert werden muss, den Arbeitern, denen bessere Werkzeuge

gegeben werden müssen u. a.,2) sein Vorkommen in der
Unterwelt erinnert uns aber an die eben besprochene keltische
Vorstellung von den Äpfeln des Seelenlandes. Dann aber
wäre die hessische Frau Holle eine Substitution für die
apfelhütenden Feen des keltischen Mythos. Diesen Feen die in
Frankreich in allen Fassungen3) auftreten, entsprechen in
Deutschland, zumal im Süden, Hexen.4) Da aber die Verbindung

der Hexe mit dem Brunnen deutschem Volksglauben
fremd ist, traten auch andere Dämonen an Stelle der Fee:

Wasserfrauen,5) ein Riese6) oder einfach Kinder.7) Von der
Vorstellung der Kindergestalt der Feen ausgehend, erinnerte man
sich, dass die Brunnen oft als Aufenthalt der Kinder vor der
Geburt gelten, ferner daran, dass Frau Holle-Perchta als
Führerin der kindlichen Seelenschar dargestellt wird. So trat
Frau Holle an die Spitze der Feenhüter und verdrängte sie
schliesslich ganz in der Bewachung des Apfelbaums des Totenreichs.

In Frankreich selbst wurde das Märchen freilich durch
die ihm von Perrault gegebene stark vereinfachte Fassung
nahezu verdrängt.

Ein weiteres Feenmärchen ist das vom Raub der
Sonnenjungfrau,8) dessen Hauptverbreitungsgebiet die
Mittelmeerländer sind. Die dämonische Hüterin wurde in Frankreich

als Fee,9) in Deutschland als Zauberin10) oder Hexell)
bezeichnet. Dass die Übernahme nach Deutschland in sehr
früher Zeit stattfand, bezeugen die altertümlichen Verse der
Grimmschen Fassung.12) Ich bemerke, dass ich über den

Ursprung der besprochenen Märchen nichts Bestimmtes
aussagen will, es genügt mir, auf die grosse Bedeutung keltischer
Vorstellungen für ihre Entwicklung hingewiesen zu haben.

») K. H. M. 24. — 2) vgl. Cosquin 65 mit Anm. — 3) Rdtp. I. 28;

Perrault, Les fées; darnach: Séb., Trad. I, 108; Rdtp. IX, 41; Meyrac p.
481; Luzel, leg. ehret. II, 298; Séb., provinces p. 154. — 4) Bii. 62; Haltrich
35; Pz. I, 125; V. 27. — s) Sch.-M. 11. — 6) Beckstein p. 59. —
Sutermeister 2. — 8) K.H.M. 12. - 9) Rdtp. VI, 590; Pi. p. 91. - 10) K.H.M.
12. — ") Bolte-Polivka I, 97. — 12) v. d. Leyen Das MärehenL> p. 159.



160 Ernst Tegethoff

14. Die Hexen in der Volkssage.
Die Festlegung der Eigenschaften ist bei keinem Dämon

so schwierig, wie bei der deutschen Hexe, die im Lauf der
Jahrhunderte von einer Fülle von christlichen Vorstellungen
überwuchert wurde und in das Bereich persönlicher Interessen

trat, während Riesen und Zwerge ihre Menschenferne bewahrten.

Ziehen wir die christlichen Zutaten ab, so bleibt das

Bild eines Dämons, der dem einer romanischen Fee nicht
unähnlich gewesen sein muss. Wie diese halten sie Tänze ab,
die von schöner Musikx) begleitet sind, als Eiben fahren sie

mit dem wilden Heer durch die Luft, als Alpgeister
verursachen sie den Hexenschuss, dem ausserhalb Deutschlands
ein elleskudt oder ylfa gesceot entspricht. Mit dem Glauben
an weibliche Seelengeister verband sich der an die Zaubermacht

der germanischen Frauen, hierdurch wurde die Hexe
vermenschlicht. Diese Zaubermacht konnte sich aber das

Mittelalter nur als Teufelswerk erklären und die Hexe wurde
zu einem diabolischen Wesen. Aus den Eibentänzen wurden
orgiastische Gelage, zu denen die Hexen auf Besen und auf
Ofengabeln reiten, der Anruf Gottes oder das Kreuzzeichen8)
macht diesem höllischen Spuk ein Ende. Aus den im Sturm
daherfalirenden Seelengeistern werden Wetterhexen, die durch
Glockenton3) abgewehrt werden. Bei der hauptsächlich
schädigenden Betätigung der Hexen handelt es sich in der Sage

vor allem darum, sie zunächst zu erkennen4) und dann
unschädlich zu machen.

In Frankreich ist die Hexe in der lebenden Sage fast
ausnahmslos verschwunden und durch die männlichen
Zauberer (sorciers) ersetzt worden, deren Sabbaths unsern Hexentänzen

entsprechen. Die weitaus meisten Belege für Hexen
finden sich in Lothringen und Savoyen,5) also im Gebiet
germanischen Einflusses. Die ältere germanische Hexe ist mit
den Feen zusammengefallen und die christliche Hexe hat
keine tiefen Spuren hinterlassen.

') R. 187. 189; Z. 521. 526. 527. 530. 533; D. M. S. 342; Str. 218 g. 1. —

-) R. 192. 193; K., S. 32; Str. 218„. 229 a, e, f; D.M.S. 342; Z. V.f.Vk. IX,
267; Baa. 69. 32. 111. 168; bayr. Bl. f. Vk. 1919, 163. — 3) Z.V.f.Vk. VII,
368; Vili, 397; R. 493; Z. 570. 571. 573; Baa. 129; Pz. I, 24, 132. — ") In
der Christmette auf einem Schemel von neunerlei Holz: R. II, 21; Z. 576;
Bayr. Bl. f. Vk. 1919, 167; Z.V. f.Vk. V, 409; VII, 293. 397; XXI, 257; Pz. II,
276; Sch., 0. I, 366. — 6) z.B. Sauvé p. 174; Rdtp. XIX, 265. 415; XXIII,
230; XXIV, 236; VI, 740 (Luxembg.); XIV, 445 (wallon.); Séb., Fkl. IV, 138 (ebd.).



Die Dämonen im deutschen und französischen Märchen 161

15. Die Hexen im deutschen und französischen
Märchen.

Die Funktion der Hexe, soweit nicht die blosse menschliche

Gegenspielerin mit dem Epithet Hexe ausgestattet wird,
ist im deutschen Märchen durchaus elbisch. Die christliche
Welle, die die Hexe der Volkssage überschüttete und
unkenntlich machte, hat die des Märchens nicht mehr erreicht.
Mythisch erscheint sie in der Dreizahl,1) von Raben umflogen.3)
Wie die Eiben gelüstet sie nach Vereinigung mit dem
Menschen, sie entführt Jungfrauen3) und nimmt sie zu sich in
Dienst.4) Als Spinnerin versenkt sie in Zauberschlaf in einem
Mahrtenehenmärchen,5) ja die hilfreichen Spinnerinnen werden

ausdrücklich als Hexen bezeichnet.6) Von einer schönen
Musik der Hexen ist in Tiroler Märchen die Rede,7) auch als

Menschenfresserin8) ist sie wohl heidnisch. Von der der Sage

eigenen mittelalterlichen Sukkubenauffassung und von
christlichen Abwehrmassnahmen keine Spur.

In Frankreich stellt „sorcière" im Märchen nur ein

Synonym zu „fée" dar. Produktiv wirkt das Attribut armlanger
Zähne,9) das zunächst der Mutter riesischer Dämonen zukommt.

16. Hexenmärchen.
Bei dem Verschwinden des Hexentypus aus Frankreich

und der christlichen Verzerrung desselben im deutschen Mittelalter

müssen wir Märchen, in denen eine Hexe als handelnde
Person auftritt, dem deutschen Vormittelalter zuweisen. Der
Hexe10) oder Fangga11) einiger deutscher Fassungen des

„Hansel und Gretelmärchens"12) steht im französischen
der Teufel gegenüber;13) ein männlicher Dämon erscheint aber
auch in mittel- und süddeutschen Varianten14) in Gestalt
eines Menschenfressers. Der weibliche Dämon, der Kinder
mästet, um sie zu fressen, ist der französischen niederen
Mythologie völlig fremd, eher fand er eine Analogie in der deut-

Z., Mch. II, 69. 75; J., Mch. 8. — 2) Wisser, PI. Vm. p. 245. —
3) Cu. 4. — 4) Mü. 6; D.M.S. 18; Z., Mch. I, 32. — 5) Dtsch. Hausm. p. 16. —
c) J., Mch. 41. — ') Z., Mch. II, 75. — 8) K.H.M. 42; Co. 69; K.-S. 1;
K.V.M. 5. — 9) Luzel I, 119. 219. 330; III, 81. 168; Séb., Contes II, 208;
Mél. I, 419; Rdtp. XXI, 465; XXIV, 445. — '") Wisser p. 54; E.-L. 12; L.

II, 52; Mü. 19; K.H.M. 15; Rechstein p. 43. — ") Z., Mch. II, 72; Vonbun
8. — 12) K.H. M. 15. — 13) Séb., Auv. p. 33; Pi. p. 135. — 14) Z., Mch. II,
136; Z. V.f.Vk. XI, 32; K.V.M. 40; Rechstein p. 68.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXIV (1923). n



162 Ernst Tegethoff

sehen Hexe. Nehmen wir mit Cosquin1) orientalischen
Ursprung des Märchens an, so scheint es, dass der indische
Raksha bei Germanen und Slaven der Hexe, bei den Romanen
dem Ogre und später dem Teufel am nächsten stand, diese

romanischen Ogrefassungen drangen dann auch in Deutschland

ein, während die Hexenfassungen wohl östlicher
Herkunft sind.2)

Die Hexenepisode des „Brüdermärchens"3) dagegen
hat andere Quellen, hier ist die deutsche Hexe die Vertreterin
einer romanischen Fee, die ihrerseits wieder einen antiken
Dämon ersetzt.4) Französisch geradezu als Fee bezeichnet,5)
hat sie auch in die deutschen Fassungen das charakteristische
Attribut der romanischen Märchenfee, die Zaubergerte
mitgebracht.6) Die Steinverwandlung des Helden ist doch nur
eine Modifizierung des Circemotivs, tatsächlich tritt auch in
einer lothringischen Fassung7) dafür eine Tierverwandlung
ein. Keltische Züge haben sich eingemischt, der Held kommt
erst in die Gewalt der Fee, als er vom Pferd gestiegen ist8)
und besonders der aus der Fesselung des Fenriswolfes
bekannte9) Zug vom Haar, das zur Kette wird.10)

17. Wasserelben.
Während die Wasserelben in Frankreich von der Fee

absorbiert wurden, hielt sich der antike Glaube an Sirenen
in der Bretagne und dehnte sich von der Küste auch auf die
Binnengewässer aus.11) auch an der deutschen Küste ist von
Fischweibern die Rede.12) Im bretonischen Märchen findet
sich die Sirene ebenfalls. Sie hält dort die in ihre Gewalt

1) Rdtp. XXV, 1 ff. — 2) Eine ähnliche Teilung weist das Märchen vom
singenden Knochen (K. V.M. 28) auf, das in Deutschland teils in der echten

Knochenversion, teils iu der durch die antike Midassage beeinflusste Pflanzen-
Version auftritt, die es offenbar auf seiner Wanderung über Osteuropa aufnahm,
während die Knochenfassungen, die Frankreich ausschliesslich kennt, von Westen
her zuwanderten. — 3) K. H. M. 60, — 4) Vgl. Sidney Hartland, The legend
of Perseus. Ld. — 5) Cosquin 5; Rdlr. XXXII, 24. — 6) K.H.M. 60; Ba. 2;
Z., Mch. I, 35; II, 124; K.-S. 10; Pz. II, 93; Co. 47; K., W. 1; Bü. 88; D.
M.S. 27; V, 35; Sommer 7. — ') Cosquin 5a. — 8) Cosquin 5; D.M.S. 27. —
9) Olrik, Danske Studier 1913, 140. — 10) Ca., frç. p. 135; Rdtp. IX, 174;
XXII, 80; Rdlr. XXXII, 24; Blade I, 277; Séb., Contes I, 18; Simrock 63. —
") Blade II, 342; Séb., Contes II, 2; Rdtp. VII, 388; XII, 392; XIV, 197;
XV, 479; XVI, 43. 423. 450; XX, 58. 443; XXI, 14; XXII, 171. 269; XXIV,
394. 407; XXV, 273. 413; XXVI, 41; Mél. II, 276. 379. - 12) J. 4. 173. 178.
180. 192. 194. 233; Mü. 453; L. Ill, 52; Z. V.f.Vk. II, 417.



Die Dämonen im deutschen und französischen Märchen 163

geratenen Sterblichen an einer goldenen Kette fest,1) ein Zug,
für den schon das 11. Jahrhundert einen Beleg bietet.2) Diese
antik-bretonische Vorstellung von menschenfesselnden Sirenen
ist der Inhalt der Märchengruppe von der „Nixe im Teich",3)
die denn auch in einer bretonischen Variante4) am vollständigsten

vorliegt, während die übrigen französischen und die
deutschen verblassen.

18. Der Drache.
Die Vorstellung von einem Lichtheros, der einen Drachen

bekämpft, ist indogermanisch, eine Drachenkampfsage war
auch den Germanen der Völkerwanderungszeit bekannt, wie
die Beowulf- und Siegfriedssage und eine Unzahl moderner
Volkssagen5) beweisen. Bei den Galliern scheint dagegen
die Schlange Attribut oder gar Erscheinungsform eines Gottes

gewesen zu sein,6) wozu sich die bekannte Erzählung von der
Krystallkugel der Druiden, die Schlangen hervorgebracht haben,
stellt.7) Den Zeugnissen für die Heilighaltung schlangen- oder
drachenähnlicher Wesen in Gallien, steht keines für eine
Drachenkampfsage entgegen, wie denn auch alle modernen
französischen Drachenkampfsagen,8) die durchaus von Heiligen
ausgefochten werden, nur Reflexe der christlich-orientalischen
Georgslegende sind, wohl aber erhielt sich die keltische heilige
Schlange, vermischt freilich mit mittelalterlich-romantischen
Elementen, in der Vouivre9) Ostfrankreichs. Als dritter
Schlangendämon erscheint der der antiken Sage entnommene
Basilisk.10) Märchen mit Drachenkämpfen werden also in Deutschland

eher auf verwandte Anschauungen stossen. Hierher
gehört besonders die Drachenkampfepisode im Typus „Bärensohn,11)

die in Deutschland ausserordentlich verbreitet ist,12)

während in Frankreich der Drache dieses Märchens bis auf
eine einzige Ausnahme 13) durch andere zu bekämpfende

') Luzel II, 374; Rdtp. XXV, 413; variiert in Rdtp. XXII, 28. —
2) Vita des hl. Tudual vgl. Mél. II, 378, (Fesselung durch Seidenband). —
3) K.H.M. 181. — 4) Luzel II, 381. — '-) Vgl. Panzer, Studien I, 294. —
°) Renel a. a. 0. p. 230. — ') Bosquet p. 204 ; Bérenger-Ferraud p. 29. — 8) Fleury
p. 18; Rdtp. VI, 412; XII, 685; XIII, 677; XV, 545; XVI, 480; Séb., Fkl. I,
468; III, 299. — a) Séb., Fkl, sub verbo; Rdtp. XXIII, 315; XXIV, 148. —
10) Bladé II, 332; Rdtp. XII, 550; XX, 354; XXI, 195; XXIII, 495; Mél. V,
18; Séb., Fkl. II, 309; IV, 268; Bosquet p. 207. — ") K.H.M. 91; vgl. Panzer

I, 144. — 12) K.H.M. 91; J., Mch. 18. 19. 21; Co. 5; Sut. 8. 18; L. III, 65;
K., W. 21; V. 14. 54; So. 6; D.M.S. 21; Haltrich 18; Hoffm. 29; Pröhle
M. f. d. J. 29. — ,s) Ca., frç. p. 23.



164 Ernst Tegethoff

DämonenJ) ersetzt ist. Halten wir das germanische Gesicht
der Erdmännleinepisode des nämlichen Märchens hinzu, ferner
die Tatsache, dass das Seelenreich hier in germanischer Weise
unter der Erde gedacht ist, wTährend die antik-keltische
Vorstellung2) ein Seelenreich jenseits des Meeres kennt, so werden

wir nicht anstehen, das Bärensohnmärchen in die
germanische Frühzeit hinaufzusetzen.3) Ein Gegenbeispiel ist die
Drachenkampfepisode des „Brüdermärchens",4) für das wir
schon von der Hexenepisode aus französische Priorität
annahmen. Hier hat sich der in orientalischer Weise mehrköpfige
Drache sehr wohl in Frankreich erhalten5) und ist mitsamt
seiner Mehrgliedrigkeit ins deutsche Märchen übergegangen,6)
wogegen sich nur in einer einzigen Fassung7) die germanische
Einköpfigkeit eindrängen konnte. Wahrscheinlich wird das
Brüdermärchen erst mit dem ersten Zustrom orientalischer
Stoffe nach Frankreich gelangt und von dort nach Deutschland

weitergeleitet sein.

>) Teufel: Cosqu. 1; Rdtp. XXI, 468; wilde Tiere: Pi. p. 1; Mél. I, 110;
Cosqu. 52; Séb., or. p. 81. — 2) z.B. K.H.M. 6. 29. 126. — 3) Was die
Forschungen Panzers stützen würde. — 4) K.H.M. 60. — 5) Bête à 7 têtes: Cosqu.
5. 37. 55; Séb., Contes I, 18; Mél. I, 60; Rdtp. XVII, 515; XXIII, 82; Rdlr.
XXXII, 24. — °) Z., Mch. I, 25; II, 260; D.M.S. 21; K.V.M. 5; Meier,
Mch. 58; Ba. 2; Simrock 20 (7 Köpfe); Cu. 2. 19 (3); Sch., 0. II, 275 (9);
K.-S. 10 (14); L. II, 55; III, 62; Str. 631 (12); Wisser p. 1 (3-6—9); L. II,
28 (12-16—20). — ') K.H.M. 60.

Verzeichnis der Abkürzungen.
A. A. v. Arnim, 100 neue Märchen. Charlottenburg 1844.

Baa. Baader, Volkssagen aus dem Lande Baden. Karlsruhe 1851.
Ba. K. Bartsch, Sagen aus Mecklenburg. Wien 1879.

Bérenger-Ferraud C. J. Bérenger-Ferraud, Contes populaires des provençaux
de l'antiquité. Paris 1887.

Biade F. J. Biade, Contes populaires de la Gascogne. Paris 1886.

Bosquet A. Bosquet, La Normandie romanesque et merveilleuse. Paris 1845.
Bü. Bunker, Schwanke, Sagen und Märchen in heanzischer Mundart.

Leipzig 1906.

Ca., frç. Carnoy, Contes français. Paris 1885.

Ca., Pic. Carnoy, Literature orale de la Picardie. Paris 1899.

Cerny E. de Cerny, Contes et légendes de Bretagne. Paris 1899.
Chambers Chambers, Popular rhymes of Scotland. Edinburg 1841.
Co. C. u. Th. Colshorn, Märchen und Sagen. Hannover 1854.

Cosquin E. Cosquin, Contes populaires de la Lorraine. Paris s. a. [1886],
Cu. L. Curtze, Volksüberlieferungen a. d. Fürstent. Waldeck. Arolsen 1860. *

Dardy Dardy, Anthologie populaire de l'Albret. Agen 1891.



Die Dämonen im deutschen und französischen Märchen 165

D. S Brüder Grimm, Deutsche Sagen, hsg. v. Floerke, München u. Leipzig v. J
E.-L. A. Engelin u.W. Lahn, Der Volksmund i. d.Mk. Brandenburg. Berlin 1868.

Ey A. Ey, Harzmärchenbuch. Stade 1862.

Firmenich Firmenich, Germaniens Völkerstimmen. Berlin 1843—54.

Fleury Fleury, Literature orale de la Basse-Normandie. Paris 1883.
Gr. Graber, Sagen aus Kärnten. Leipzig 1914.

Haltrich Haltrich, Deutsche Volksmärchen aus dem Sachsenland in Sieben¬

bürgen. Wien 1885.
Hoffmeister Th. Horl'meister, Hessische Volksdichtung. Marburg 1869.
J. U. Jahn, Volkssagen aus Pommern und Reigen. Berlin 1886.

Jahn, Märchen U. Jahn, Volksmärchen aus Pommern und Reigen. Norden 1891.
Jourdanne Jourdanne, Contributions au folklore de l'Aude. Paris 1899/1900.
K. H. M. Brüder Grimm, Kinder- und Hausmärchen. Reklamausgabe.
K., M. Ad. Kuhn, Märkische Sagen und Märchen. Berlin 1843.

K., S. A. Kuhn und W. Schwartz, Norddeutsche Sagen, Märchen und Ge¬

bräuche etc. Leipzig 1848.

K., W. A. Kuhn, Sagen, Gebräuche u. Märchen aus Westfalen. Leipzig 1859.

K. V. M. Pröhle, Kinder- und Volksmärchen. 1853.

Laisnel Laisnel de la Salle, Le Berry, croyances et légendes. Paris 1900.

L. Elis. Lemke, Volkstum! aus Ostpreussen. Mohrungen u. AlleDstein 1884/1900.
Luzel F. M Luzel, Contes populaires de la Basse-Bretagne. Paris 1887.

M. A. Meiche, Sagenbuch des Königreich Sachsen. Leipzig 1903.

Meier E. Meier, Deutsche Volksmärchen aus Schwaben. Stuttgart 1852.

M., Sch. E. Meier, Deutsche Sagen, Sitten u. Gebr. aus Schwaben. Stuttgt. 1852.

Mél. Melusine, Revue mythologique p. p. Gaidoz. Paris 1878 ff.

Meyrac Meyrac, Tradit., coutumes, lég. et contes des Ardennes. Charleville 1890.

Moncaut Cénac-Moncaut, Contes populaire de la Gascogne. Paris 1861.

Mü. K. Müllenhoff, Sagen, Märchen und Lieder der Hzgt. Schleswig-Hol¬
stein usw. Kiel 1845.

Orain A. Orain, Contes de l'IUe et Vilaine. Paris 1901.

Pi. Pineau, Les contes pop. du Poitou. Paris 1891.

Pröhle, M. f. d. J. Pröhle, Märchen für die Jugend. Halle 1854.

Pz. F. Panzer, Beiträge zur deutschen Mythologie. München 1848/55.
R. Reiser, Sagen, Gebräuche u. Sprichwt. des Allgäus. Kempten 1895—1902.

Rdlr. Revue des langues romanes. Montpellier.
Rdtp. Revue des traditions populaires. Paris 1886 ff.

Sauvé L. F. Sauvé, Le Folklore des Hautes-Vosges. Paris 1889.

Sch.-M. G. Schambach und W. Müller, Niedersächs. Sagen und Märchen.

Göttingen 1854.

Schell 0. Schell, Bergische Sagen. Elberfeld 1897.

Sch., 0. Schönwerth, Aus der Oberpfalz. Augsburg 1857/59.
Scho. Schöppner, Bayrisches Sagenbuch. München.

Séb., Auv. P. Sébillot, Littérature orale de l'Auvergne. Paris 1898.

Séb., Contes P. Sébillot, Contes populaires de la Haute-Bretagne. Paris 1880/82.

Séb., Fkl. P. Sébillot, Folklore de France. Paris 1904/07.

Séb., Garg. P. Sébillot, Gargantua dans la trad. pop. Paris 1886.

Séb., or. P. Sébillot, Littérature orale de la Haute-Bretagne. Paris 1881.

Séb., Trad. P. Sébillot, Tradit. et superstitions de la Haute-Bretagne. Paris 1882.

Simrock K. Simrock, Deutsche Märchen, Stuttgart 1864.



166 Ernst Tegethoff

So. E. Sommer, Sagen, Märchen und Gebräuche aus Sachsen und Thüringen.
Halle 1846.

Souvestre Souvestre, Le foyer breton. Paris 1845/52.
Str. Strackerjan, Aberglaube u. Sagen a. d. Hzgt.'Oldenburg. Oldenburg 1876.

Sut. Sutermeister, Kinder- und Hausmärchen aus der Schweiz. Aarau 1869.

V. Vernaleken, Österreichische Kinder- und Hausmärchen. Wien 1864.

Vinson Vinson, Littérature orale du pays basque. Paris 1884.

Wisscr Wisser, Plattdeutsehe Volksmärchen. Jena 1914.

Wi. Witzschel, Kleine Beiträge zur deutschen Mythologie. Wien 1866/78.

Wohlgemuth Wohlgemuth, Riesen und Zwerge in den altfranz. erz. Dichtg.
Tübinger Diss.

Wolf,Dtsch.Hausm. J.W.Wolf, Deutsche Hausmärchen. Göttingen 1851.

Wolf, D.M.S. J.W.Wolf, Deutsche Märchen und Sagen. Leipzig 1845.

Z.f.d.My. Zeitschrift für deutsche Mythologie und Sittenkunde hsg. v. J. W.
Wolf und A. Mannhardt. Göttingen 1853 ff.

Zingerle, Mch. J. Zingerle, Kinder- u. Hausmärchen a. Süddtsclri. Regensburgl854
Z. J. Zingerle, Sagen, Märchen u. Gebräuche ausTirol. l.Aufl. Innsbruck 1859.

Z.V. f.Vk. Zeitschrift d. Vereins f.Volkskunde, hsg. v. K.Weinhold. Berlin 1891 ff.


	Die Dämonen im deutschen und französischen Märchen : ein Beitrag zur Lösung des Problems der Märchenwanderung

