
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Volkskundliche Splitter

Autor: Jacoby, Ad.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-112158

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-112158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


220 Miszellen — Mélanges

Volkskundliche Splitter.

1. Messer gen Himmel richten.
In seinem Aufsatz über „Aberglauben im Kanton Bern vor 90 Jahren"

hat W. Hopf die Scheu davor „eines Messers Schärfe gen Himmel zu richten"
mit dem Brauch in Verbindung gebracht, ein Messer gegen den Wirbelwind
und die darin sitzende Hexe zu zücken1). Diese Deutung im Sinne einer
Bedrohung böser Geister trifft nicht zu, denn der Zusammenhang zeigt, dass

zunächst immer etwas genannt wird, was sich als „ein Eingriff in Gottes
oberherrliches Recht" oder als einen Angriff auf ihn darstellt, während dann von

der ungescheuten Übertretung seiner Gebote im allgemeinen die Rede ist.
Es handelt sich vielmehr um den bei Wuttke und vielen andern

erwähnten Aberglauben, dass mit jener Handlung die Engel verletzt werden.
Im Folgenden seien einige zusammengehörige Formen des Glaubens gegeben.
Wuttke sagt2): „Wer (mit den Fingern) nach den Sternen weist, sticht die

Engel tot, oder dem fault der Finger ab, oder der Stern fällt ihm ins Auge."
Oder: „In den Mond darf man nicht mit den Fingern deuten" und „die Hand,
die nach dem Vollmond greift, kann im Grabe nach dem Glauben der Esthen
nicht verwesen oder man sticht einem Engel die Augen aus"3). Aus Anspach
wird im Jahre 1786 berichtet4): „Legt man einen Rechen so, dass die Zähne
über sich stehen, so glaubt man dadurch den Engeln die Augen auszustechen.

Ein Aberglaube, der wirklich etwas Gutes mit sich führt. Ich trat einst aus
nicht genügsamer Vorsicht auf einen eben so gelegenen Rechen, und schnellte
ihn so in die Höhe, dass mir die Nase gewaltig blutete. Das mag wohl dem

erfinderischen Kopf dieses Aberglaubens auch begegnet seyn. Gleiche Übelthat

begehet man, wenn man ein Messer so legt, dass die Schneide über sich steht."
Ähnlich heisst es 1787 aus Pforzheim5): „Legt man ein Messer mit der Schneide

aufwärts, so zerschneidet man dem lieben Gott oder den Engeln das Gesicht.

Wenn man einen Rechen so trägt, dass die Zähne aufwärts stehen, oder einen

Finger in die Höhe reckt, so sticht man dem lieben Gott die Augen aus; —
auch vergeht der Regenbogen davon." Im Hildesheimischen galt der Satz,

17866): „Besonders Ammen und alte Weiber verbieten den Kindern sehr
sorgfältig, den Zeigefinger gegen den Himmel auszustrecken, mit dem hinzugesetzten,
bis zum Erstaunen ungereimten Grunde: dass dadurch jedesmahl ein liebes

Engelein getödet werde."
Auch Panzer7) verzeichnet diesen Aberglauben nach dem „Wunderbüchlein,

oder Nachrichten von blauen Feuern, Irrwischen etc. Kempten 1806"
S. 28: „Es ist nicht gut, dass ein Messer auf dem Rücken liegt" (ohne dass

ein Grund angegeben wird) und „Wenn ein Rechen, eine Heu-, Korn- oder

Mistgabel so auf der Erde liegt, dass die Zähne oder Zinken in die Höhe stehen,

') Arohiv 21 (1917), 45. — 2) Der Deutsche Volksaberglaube 13 § 11;
Kühn und Schwartz, Norddeutsche Sagen 458 No. 426 u. s. — 3) Henne am

Rhyn, die deutsche Volkssage, 2. Aufl. 1879, 36; Sievers, Taschenbuch der
Deutschen in Russland 1858, 211. — *) Journal von und für Deutschland 1786,

I, 180 ff. 250 ff. 345 ff. II, 432 ff. Darin unser Satz No. 85 und 86. —
5) a. a. O. 1787, II, 342 No. 17. 18. — 6) a. a. 0. 1786, II, 339 No. 6 —
') Beitrag zur Deutschen Mythologie 2, 295; 1, 268 No. 186.



Miszellen — Mélanges 221

so sticht man damit den Engeln die Augen aus." Etwas anders gewendet
kehren die Sätze bei Birlinger wieder1): „Wenn man ein Messer auf den Rücken

legt, schneiden sich die Engel in die Füsse, weshalb man solche Messer gleich
abbrechen soll; dafür bekommt man den Lohn von den Engeln" und „Man
soll keinen Rechen mit den Zähnen nach oben gerichtet liegen lassen, weil es

den Engeln beim Laufen wehe tut, denn die Englein sind barfuss." In Ehingen
a. D. sagt man dafür2): „Wenn ein Messer auf dem Rücken liegt, so läuft der
Teufel darauf herum; oder es müssen die armen Seelen darauf herum laufen."
Birlinger bezeichnet das als „pädagogischen Aberglauben", was mit dem oben

aus Anspach Berichteten zusammentrifft3).
Der Aberglaube ist alt. Schon Antonius Margaritha in seinem Buche

„Der gantze Jüdische Glaube", das erstmals 1530 bei Heinrich Steyner in
Augsburg erschien, gibt ihn auch als jüdisch an4): „Über welchen Ceremonien
dann sie solcher Ursachen halber steiff halten ; sie lassen auch desswegen kein
Messer auff dem Rücken liegen / sprechend / ein ieder Jude habe einen eigenen

Engel / welcher stets bey und um ihn sey / der möchte sich vielleicht an
solchem Messer versehren oder beschädigen. Hier siehet ein ieder die närrischen
Aufsätze! Ich glaube / dass auch einer vielleicht / der ein liebes Kind
gehabt / solche Fabel mit dem Messer erdacht habe / damit es sich nicht schnitte."
Also auch Margaritha denkt an pädagogische Rücksichten.

Mit dem Satze, man dürfe den Finger nicht gen Himmel strecken, ist
der alte Spruch aus den angeblichen pythagoraeischen Symbolen5), die in
Wirklichkeit auf den Humanismus des 15. und 16. Jahrhunderts zurückgehen,
identisch: „In astrum nunquam esse digitum intendendum."

Noch sei darauf hingewiesen, dass man sich auf Zakynthos hütet, die

fünf Finger jemals gegen den Himmel zu richten. Wer das tut, fc.axe'Xâvei.

tòv déo xì-eóv), wie man dort sagt (paoxeMwa beschimpfen, die fünf Finger
ausstrecken — zur Vernichtung der Augen — auch zauberabwehrend).°)

Es liegt auf der Hand, dass alle diese Formen des Aberglaubens
zusammengehören und den nämlichen Sinn haben. Aber mit der Deutung als

„pädagogischer Aberglaube" trifft man den Ursprung nicht.
Ich gehe zur Erklärung zunächst einmal aus von den Bräuchen, auf die

Hopf den Glauben zurückführt. Im Altertum galt es als Mittel gegen den

Hagelschauer, die Schärfe blutiger Beile gen Himmel zu richten mit drohender
Geberde'): „Contra grandinem (multa dicuntur). Panno roseo mola cooperitur
Item cruentae secures contra caelum minaciter levantur." Dass man im Mittel-

*) Volkstümliches aus Schwaben 1, 492 No. 701,1. 4. — 2) Birlinger, Aus
Schwaben 1, 409. —3) Anderes noch bei Sartori, Sitte und Brauch 2 (1911) 31. —

4) Nach der Ausgabe von Christian Reineccius, Leipzig, Friedrich Lanskischens
Erben 1713, 19. — 5) Zeitschrift des Vereins für Volkskunde 25 (1915), 22

vgl. 29 Anm.; Grimm, Deutsche Mythologie4 445 No. 334 (nach der Chemnitzer
Rockenphilosophie). 469 No. 937. 947; Liebrecht, Zur Volkskunde 341 No. 1;
Frazer in: Folk-Lore 1, 151; Zeitschr. d. V. f. Vkd. 8, 286 (Island); Sébillot,
Folklore de France 1, 56. — 6) B. Schmidt, Der böse Blick und ähnl. Zauber
im neugriechischen Volksglauben, in Neue Jahrbücher f. d. klass. Altert, usw.
16 (1913), Bd. 31, 588. — 7) Palladius, de re rustica I, 35 ed. Nisard,
Paris 1844, 540. Palladius gehört ins 4. Jahrh. n. Chr. vgl. Teuffel, Rom.
Lit. Ill6, 237 § 410.



222
_

Miszellen — Mélanges

alter ähnliche Bräuche gegen die als Urheber der Wirbelwinde und Gewitterstürme

angesehenen Zauberer, Hexen und bösen Geister anwendete, sagt z. B.

um 1400 Bernardinus von Siena1): „Ille incantat turbidum tempus quibusdam
conjurationibus et evaginato ense alii cum descendere viderint quandam
nubem, quam quidam magonem vocant, quae solet de mari haurire cum navium

periculo, aquam illam evaginato ac vibrato ense quibusdam conjurationibus
praecidere quodammodo simulant." Auch im kirchlichen Wettersegen wurde
das Messer benutzt2): „Contra tempestatem fac talem circulum (nämlich einen

Zauberkreis) cultello nigri manubrii3) et scribe cum ilio in circulo: Jesus

Nazarenus Rex Judeorum, et mitte cultellum tigere in circulo, quousque
tempestas cessât, et die 5 Pater noster et Ave Maria etc." Noch interessanter
ist ein griechischer Wettersegen, der literarisch zweifellos mit den lateinischen
zusammenhängt und in einer Sammlung unter dem Titel WaXjioi istpk'kip.oi el~

näv irpäyfia*) steht: '0 pß xaì ò py (also Psalm 102 und 103). brav -yévsrai

ax'À.-1/pia it; àvéfiav, ypdipe toìi7 cwtovT ijiakicoìiT xaì i?Ér rov; eÌ7 tòv -iraròv Toh xapa-
ßiov xal keys xarà irpÓGUKOV rov hvèfiov i) rois xac.aÇiov " xpdreù ftaxaipcv eÌ7 rò x^Piv
ao« fiavpojudvixov5), xaì keys rò evayyé?.iov rov àylov 'lodvvov rov 0eokóyove) „h
àpXV Vv & rtóyo7" èo7 ré'Àov7 ' Aéye rò xarairpóauira rob xa'^G.Çiov il rov vepoìi, xaì

¦nd'kiv ypdipov avrò rò àyiov evayyé?.iov eì~ rò xaP'ì, èàf tori -dd'Àaaoa; ax'/.iipia, ax'tae

rò xaPTt xnfifidra xaì piÇs rò e\~ rò ßvßoT, òp.oiù)7 xaì ràç àyia7 óvofiaaia' ravra:
„Zaßaüiü, KvpioZ, 'Aouvaì, 'ZE'aiùì, Hapovy?^ 'Iapar/A, ò i9eòr, ò &eó~ fiov, iva ri fie
iyxaTeTiCKa'^:1) Kai kéye xaì tòv Cd' ipaÀ/uòv ôao>7. Avrà rà àyia bvófiara eìaìv iß-
ya'Àftéva ex rùv xaPaxTtìPav „7^' 9^2 Aajuà aaßax^avi, aßepi /uaxpà 'IiìpovaaXi//iu 8)

xaì rouro -koìoe rò pZiav xaì avo xaì rpsï~: xaì &é\eù~ ìóeìv rfjv aAi/fìetav.Q) Hier
wird das Messer mit schwarzem Griff doch offenbar als Drohung gegen die

Hagelwolken benutzt.

Bei alledem handelt es sich um uralte Vorstellungen. Herodot erzählt
von dem ägyptischen König Pheron, wie dieser durch eine solche Handlung

•) Opera omnia ed. de la Haye 1745, I, 41. — 2) A. Franz, Die kirchl.
Benediktionen im Mittelalter II (1909), 64 nach einer Hd. des 16.—17. Jahrh.—
3) Das Messer mit schwarzem Griff bildet im Zauber ein häufiges Requisit, vgl.
Vassiliev, Anecdota Graeco-Byzantina 1893, 337, 20 ; Thumb, Zeitschr. d. V.
f. Volksk. 2, 119; B. Schmidt, Volksleben der Neugriechen 149; Abbot,
Macedonian Folklore, Cambridge 1903, 363 (gegen Hagel) ; Pradel, Griech. und
südital. Gebete in Religionsgesch. Versuche und Vorarbeiten hrsg. von A. Dieterich

und R. Wünsch 3 (1906/07), 383 [131]. — 4) Über den Psalmenzauber
bereite ich eine grössere Arbeit vor. — 5) Vgl. dazu F. Kluge, Bunte Blätter
78 ff; Franz a. a.O. 2, 57 ff. — 6) Vgl. Franz a.a.O. 2, 79 aus einer Hd.
des 11. Jahrh. (Wettersegen): „agyos, heloi leba sabaetani, hoc est, deus meus,
deus meus, ut quid dereliquisti me ?" Ähnlich a. a. 0.2,77 nach einer Hd. d. 10.Jahrh.

— ') D. i. Eli Eli lamah sabaqthani abberi me'achari jeruschalajm : „mein
Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen? Mach dich weg (nämlich
Wolke) hinter Jerusalem!" Die Verwendung der Leidensgeschichte im Wetterzauber

wird durch diesen Text erklärt. Nach Mt. 27, 45 f. Mc. 15, 33 f.
Luc. 23, 44 f. dauerte von der 6. bis zur 9. Stunde die Finsternis (Gewitter);
als Jesus um die 9. Stunde schrie und verschied, kam die Sonne wieder. —
8) Der Text steht nach Ms. 2316 der Bibl. Nat. zu Paris bei E. Legrand,
Bibliothèque grecque vulgaire 2 (1881), 20 ff.



Miszellen — Mélanges 223

durch die er die Gottheit bedrohte, blind wurde1): toìi itorauob (des Nils) xar-
e/c&óvro? fiéyiora òr) tòte kit' òxroxaiaexa iri/xeaT, Ò7 virepeßake TOC àpovpa7, -irvev-

paroZ sfnreoóvro' xvfiariij, ò itoraij.ò~ èyévero. tòv óè ßaciAea Aeyovai rovrov dratyda'Aiy

Xpritsdfievov Äaßovra aixftip> Ba'Asìv è~ iiiaa7 rà~ ôivaï rov itora/iov, fiera c'è àvrlxa

xafióvra avròv rov~ òtcaaAfioi; rvf/M-dyvat xrl. Und wenn Xerxes den Hellespont
geissein und zum Zeichen seiner Unterwerfung unter den König einige Ketten
in ihm versenken liess2), so beruht auch das auf solchen Anschauungen, die
besonders klar in dem Brauch der Thraker zu Tage treten3): ovrot oi avroi
(')pi)ixe7 xaì irpò~ ßpovrl/v re xaì àarpairrjv ro^evovreT ava irpòT ròv ovpavòv atreiAé-

ovoi rä -âeû.

Was nun, als absichtliche und bewusste Drohung gegen die bösen Geister
gebraucht, diese verletzt und schädigt, das kann auch unabsichtlich den guten
schaden und muss darum vermieden werden. Dass sich daraus auch eine

pädagogische Folgerung ergibt, das konnte und kann leicht zur Verwechslung von
Ursache und Wirkung führen. Jedenfalls ist das Prius die Meinung, ein
erhobenes Messer, Gabel, Rechen oder ein ausgestreckter Finger wirke auf die
Geister ein. Gerade für letzteres, dass nämlich der ausgereckte Finger die
Geister zu schädigen, ja sogar zu vertreiben im Stande sei, dafür besitzen wir
noch ein instruktives Beispiel in dem Verhalten der Messalianer, einer
altchristlichen Sekte, die mit den Fingern die Bewegung des Pfeilschiessens machten

und damit die Dämonen zu bannen glaubten4): xaì d'KÌM Sì noXAà fpevé-iôo;
épya roA/iüm. xaì yap h^aticvi}' irr/ôûo/, xaì ôaifiova: virepTtemiÓTjxévai veavievovrar
xaì roi~ ôaxTVÀoi' rò fièv ToCeia7 èiuTe'Aovoi axypa, rov: òaifiovaZ ro^evetv ÌGXvpiCópsvor..

So erläutert sich die am Anfang erwähnte Vorschrift „eines Messers
Schärfe nicht gen Himmel zu richten" als Drohung und Beleidigung der
himmlischen Mächte.

2. Das geht auf keine Kuhhaut.
Zu der bekannten, oft benutzten Redensart habe ich mir eine Anzahl

Stellen notiert. In dem Bildergedicht „Der Kampf des bösen Weibes mit dem
Teufel" aus dem Jahre 1610 heisst es5):

Wenn ich dies Geschlecht alles beschreiben solt,
Ein Ochsenhaut ich brauchen wollt.

„Ähnlich sagt der anonyme Verfasser der Schrift „Meus6thurn / von
wunderbarlicher Natur/Art/vnd Eygenschafft: Auch häuffigem vffkommen/
vnnd endlichem abnemmen/dess schädlichen Landverderblichen Meussvngeziffers,
Frankfurt a. M. 1618"6): „dess schönen dings höreten wir täglich vnd stündlich

so viel, dass einem die Ohren weh thaten, vnnd ich solches auff zwo grosse
Schweitzerische Kuhhaut nicht getraute zu bringen."

Der Strassburger Prediger Dannhauer spricht in seiner „Abgenöthigten
Rettung"') von einer Schrift die so umfangreich war, dass er meint: „und
also meine nicht gar fünff Zeilen mit einer grossen überschriebenen Kühhaut
remuneriret."

J) Herodot, Histor. lib. II c. 111. — 2) a. a. 0. lib. VII, c. 35. — s) a.

a. 0. lib. IV c. 94. — 4) Theodoret, Haeret. fab. IV, 11 (irepi Meaaa'/.iavciv%

iiyow Evxitûv xaì ' Evdovauwruv) Migne, Patrol. Ser. Graec. 83, 433. Vgl. Real,
encyclopädie für protest. Theologie und Kirche 123, 662. — 5) Zeitschr. des

Vereins f. Volkskd. 15, 153. — ") a. a. 0. 8 (Exemplar in der kgl. Bibliothek,
Berlin). — ') Vgl. Catechismus-Milch Bd. 7 (1673), 11.



224 Miszellen — Mélanges

Nach schwäbischem Volksglauben drängen sich, wenn ein Mensch im
Sterben liegt, so viel Teufel in der Stube, als Raum haben. „Diese halten
dem Sterbenden seine Sünden vor, geschrieben auf eine Kuhhaut, um ihn zur
Verzweiflung zu bringen."1)

Diese letzte Vorstellung geht zurück auf jene in zahlreichen Varianten
verbreitete Erzählung vom „Teufel in der Kirche"2), in der geschildert wird,
wie der Teufel, oft in Gestalt eines Affen, eine Haut, meist eine Bockshaut,
manchmal aber auch eine Kuhhaut, in Händen hielt und alle Schläfer und
Schwätzerin der Kirche daraufnotierte. Das andere geht uns hier nichts weiter an.

Natürlich geht dies alles letztlich darauf zurück, dass man in der Tat
das Leder als Schreibmaterial benutzte. Schon im alten Ägypten sind Lederrollen

im Gebrauch gewesen3). Das Zend-Avesta, das zu Persepolis im Archiv
aufbewahrt wurde und das Alexander der Grosse verbrannt haben soll, war
mit goldenen Buchstaben auf Ochsenhäute geschrieben4). Und Zeus schrieb,
ähnlich wie später im Mittelalter der Teufel, die Taten der Menschen auf
Tierhäute: cpaaì yàp ròv dia eÌ7 êitpdèpaT rcvàT 'avaypdtpeaUai rà rcparrópeva roìr
àii\9póiiroi7b).

Aus diesem Gebrauch der Tierhäute als Schreibmaterial in Verbindung
mit dem Gedanken, dass eine Ochsen- oder Kuhhaut Raum genug zu sehr

umfangreichen Aufzeichnungen bietet, ist jene bekannte Redensart entstanden.

3. Elephantenlaus.
Vor einigen Jahren war ich bei einem befreundeten Apotheker in

Mülhausen i. Eis. in dessen Apotheke, als eine junge Frau hereintrat und zu meinem
Erstaunen eine „Elephantenlaus" forderte. Meine Verwunderung wurde noch

grösser, als der Freund die Frau fragte, ob sie ein „Männlein" oder ein „Weibchen"

wolle. Nachdem der Wunsch erfüllt war, liess ich mich über das

seltsame Tier aufklären und erfuhr, dass es sich um die Frucht eines exotischen
Baumes handle, die als „Männchen" bezeichnet werde, wenn noch ein Stückchen
des Stiels an ihr vorhanden sei, als „Weibchen" aber, wenn dies Stielrestchen
fehle. Die Früchte werden, wenn ich mich recht erinnere, zu 2 Sous das

Stück, als Amulette gekauft; man hängt sie Kindern gegen böse Einflüsse der
Hexen, gegen Zauber und allerlei Leiden an, und zwar den Knaben ein „Weibchen",

den Mädchen ein „Männchen". Sie sind natürlich nutzlos und gehören
ins weite Gebiet der Volksmedizin. Ihren Namen tragen sie offenbar von einer

phantasievollen Deutung ihrer Form und Gestalt.
Anacardium orientale, auch Acajou oder Nierenhaum genannt, von dem

die Frucht stammt, wächst in Brasilien und Westindien6). Über die offizinelie
Verwendung findet man einiges in Zedlers Encyclopädie aus der ersten Hälfte
des 18. Jahrhunderts ').

J) Birlinger, Volkstümliches aus Schwaben 1, 279 No. 439. — 2)Laistner,
Nebelsagen 302.; Zeitschr. für vergleichende Literaturgeschichte 11 (1897),

249 ff. Ebenda 5, 331. Günther, Christi. Legende des Abendlandes 209. —
3) Beiträge zur Theorie und Praxis des Buch- und Bibliothekwesens Heft 2,

107. 111 f. A. Ermann und F. Krebs, Aus den Papyrus der königlichen
Museen, Berlin 1899, 6. — 4) Haug, Das Ardai Vîrâf Nâmeh, in Sitzungsber.
Münch. Akad. der Wiss., phil. hist. Kl. 1870, 1, 335. — 5) Leipziger Studien

zur klass. Philol. hsg. von G. Curtius etc. 2, Leipzig 1879, 219. Neue
Jahrbücher für das klass. Altertum 10 (1907), 706. — 8) Ersch und Gruber, Aligemeine

Encyclopädie 1, 3, 442. — ') Grosses Universal-Lexikon 1, 246. 2, 6.



Miszellen — Mélanges 225

Mehrfach erwähnt den Gebrauch der Elephantenlaus Lammert in seiner

bayrischen Volksmedizin. Wie in Mülhausen hängt man auch in Franken, der
Schweiz und anderwärts Kindern als Präservativ eine solche Frucht um1). Gegen
Rotlauf (Katarrh, Erkältungen) und Erysipelas trägt man eine Elephantenlaus,
mit einer Nadel durchstochen und in ein rotes Leinwandläppchen eingenäht2).
Bei Augenblattern hängt man sie — ein Männchen für Frauen, ein Weibchen
für Männer — mit Kampfer in ein Stück Leinwand gelegt, ins Genick3). Am
Rücken aufgehängt, dient sie als Präservativ gegen Zahnschmerzen4).

Zu dem Brauch, das Männchen dem Weibe, das Weibchen dem Manne

anzuhängen, ist das gleiche Verfahren mit der Mandragora beim Liebeszauber
zu vergleichen 5).

Luxemburg. Ad. Jacoby.

Geruch der Heiligkeit.
(s. Archiv 22, 203 ff.)

Beim Öffnen des Grabes des hl. Servatius verbreitete sich Wohlgeruch.
Die Stelle lautet in der Servatiuslegende des Heinrich von Veldeke, (um
1170) 2. Buch, V. 794 ff:

doe si dat graf op bräken,
doe quam ein so soeten gore [Wohlgeruch]
omb dat graf end darvore,
die [der] soeter was verre [viel],
dan wîrouk ende mirre ;
noch baisame noch aloè
Bolik roeke [Geruch] enwart nie mê;
noch moskus, noch ander crût
engaf [gab nicht] sô goeden roek nie üt,
als üt sînen grave quam.

Und weiter unten (V. 925 ff.):
sô heilich was der goede man,
doe man hem te roeren began,
so soeten gore van hem quam,
dat nie man soliks envernam,
noch baisam noch cinamomin.

Die Quelle Heinrichs von Veldeke war eine lateinische Vita, die ihrerseits

auf den Franzosen Jocundus zurückgeht (vgl. Henschen in den Acta
Sanctorum z. 13. Mai und Köpke in den Mon. Germ. XIV, 85 ff.).

Ebenso berichtet Hans von Waldheim in seiner Reisebeschreibung
durch die Schweiz im Jahre 1474, die überhaupt wertvolle hagiographische
Angaben enthält: „Vnd die genante konigyn Bertha [von Burgund] was von
liebe wegin der ynnickeit vff die stad, do die heyligin merterer [„sandte Vrsus
vnd sandte Victor mit irer geselschaft"] lagen, so hicczig vorfussin, das sie

doruff eyn stetlich uff sehin hatte, vnd sie wart offte vnd vile gewar eyn czei-
chen eynes obirclaren schynendin lichtes do seibist zcu erblicken vnd sich zcu
offinbaren. Sie vornam ouch eygintlichen an der seibin stat von geroche den
aller susten geroch, glich alzo die wolrichenden rosen geroch uß gehin thün..."

„Dornoch so fürten sie mich in den thüm [Dom] vnd slossen abirmals
alle tharn [Tore] vnd sloß uff vnde wisten mir heyligthüm von den heyligen

') Volksmedizin und medizinischer Aberglaube in Bayern 1869, 123. —
2) a. a 0. 220. — 3) a. a. 0. 229. — 4) a.a.O. 234. — 6) S. Hildegardis Physica,
II 56, 1151 Migne Patrol. Ser. Lat. 197 vgl. A.Franz, Die kirchlichenBenedik-
tionen im Mittelalter 1, 420.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXIII (1921). 15


	Volkskundliche Splitter

