
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Neues zum Appenzeller Hierig-Tanz

Autor: Bernoulli, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-112157

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-112157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


216 Miszellen — Melanges

Neues zum Appenzeller Hierig-Tanz.
Am 25. Juli 1920 fand nachmittags zu Appenzell, veranstaltet vom Verkehrsverein,

ein hübsches Trachtenfest statt. Die Jahreszeiten bildeten den ideellen

Hintergrund, vor welchem sich, ähnlich wie in alten Kalenderdarstellungen,
die Beschäftigungen und Belustigungen des Volkes in bunten und belebten
Szenen abspielten. Post festum gaben die Sennen in einer Wirtschaft ein
harmonisches und namentlich rhythmisch scharf präzisiertes Geläute mit drei

grossen Vieh-Glocken zum Besten:

I ^ oder E oder ¦ m m m

J— J—F=U
etc.

Dass bei dem festlichen Anlass aber auch die eigentliche alte Volksmusik wieder

zu Ehren gezogen wurde, versteht sich von selbst.

Den Lesern unseres Archivs mögen besonders die Artikel von Alfred
Tobler neuerdings in Erinnerung gebracht werden, betitelt: „Der Volkstanz
im Appenzellerlande" (Jahrgang VIII, Heft 1—3). Denn ein ritornellartiges
Instrumentalstückchen haben wir mit folgender Melodie durch Geige und Hackbrett

ausführen hören:ifcE-S üS
ü^l"£"* ¥

(Ritornell eines mimischen Tanzes)

Daran schloss sich jeweilen ein grosser Ringelreihen.
Das von uns erhaschte Fragment des Ganzen ist nichts anderes, als das

Liedchen: „Drei Paar lederni Strömpf", beinahe notengetreu so wie es Tobler
S. 15 — hier ajs Gesang — und dann nochmals S. 192, 193 —¦ in 5-stimmiger
Partitur für Violine I, II, Hackbrett, Cello und Bass — aufgezeichnet hat.
Der ersten Violine ist hiebei, gleichfalls im wesentlichen gleichlautend, der

Gesangstext mit unterlegt. Im Unterschied von Toblers Wiedergabe desselben,
wurden uns allerdings (der Erinnerung nach) die letzten beiden Zeilen zitiert
mit den Worten: „Und wenn-i einen au verlier — So sinds no immer vier".
Natürlich kann es nicht unsere Absicht sein, eine dialektisch einwandfreie

Fixierung der Strophe geben zu wollen. Vielmehr liegt uns daran, die

Übereinstimmung festzustellen mit der Fassung eines Reimspruchs zum Basler

Zapfenstreich (vgl. Tobler 1. c. S. 17 Anm. 46). Zumal „auch in der Stadt
St. Gallen dieser Zapfenstreich-Reim üblich ist."

Namentlich aber war für uns von Interesse die Instrumentalisierung
des Liedchens, offenkundig in dem typischen Auftakt von 2 Achteln, ausgehend

von der Terz der Tonart nach der Quinte (Dominante) hin, als dem eigentlichen
Anfangston der Melodie.

Man sehe z. B. wie „50 Appenzeller Volkstänze, für Klavier bearbeitet

von Karl Aeschbacher", hg. und veri, von der Heimatschutzvereinigung Appenzell

A. Rh. Trogen 1915 in ganz entsprechender Weise beginnen bei den Walzern

No. 4 (S. 20), No. 17 (S. 34), No. 18 (S. 35), sowie bei dem als „Inner-
Rhoder Gaggerli" bezeichneten Schottisch No. 6 (S.45), hier nur mit
punktiertem Achtel und folgendem Sechzehntel. Unmittelbar davor findet sich



Miszellen — Mélanges 217

als Schottisch No. 5 (S. 44), wiederum ohne Auftakt: „Drei ledri Strömpf" —
mit seinem eigenen Instrumentalritornell — als Lied gedruckt (vgl. Tobler
S. 15). Dass es sich also um ein Tanzlied handelt, ist auch hiedurch augenfällig

bestätigt. Nun aber die Hauptsache für uns. Auf Befragen ward uns
die ganze Vorführung genannt als der „Hierig". Und in der Tat muss es sein,
wie Tobler es ausführt (S. 13—15). „Der hier im Lande alte Appenzeller-
Pantomimen-Tanz wurde seinerzeit in Inner- und Ausserrhoden getanzt, ist
jedoch leider nicht mehr an der Tagesordnung. Ich begegnete ihm in Ausserrhoden

ein einziges Mal, und zwar an einer theatralischen Aufführung. Auch
in Innerrhoden wird er nur noch bei festlichen Anlässen und Aufführungen
und namentlich an den künstlich arrangierten Alpstuberten mit Virtuosität
aufgeführt. Es ist ein anstrengender Solotanz, wobei Tänzer und Tänzerin in
der Tracht eines alten Appenzeller-Paares auftreten und als altvaterisches,
komisches Pas-de-deux in grotesker Weise darstellen, wie sich zwei Liebende

entzweien, sich gegenseitig auf alle mögliche Weise necken, sogar lange Nasen

machen, an Nasen und Ohren zupfen und sich verhöhnen." Dann gibt der
Verfasser eine genaue Beschreibung und schliesst seine Beobachtungen mit den

Worten: „Die Bewegungen bei diesem Tanze seien ziemlich frei und dem

gegenseitigen Einverständnisse des Paares anheimgestellt. Ein anderer Tanz
heisse „Der drei lederai Strömpf" usw." Täuschen wir uns nicht, so ist am
Trachtenfeste gerade dieser letztgenannte zu den markanten pantomimischen
Bewegungen auf ergötzlichste Art mitbenutzt worden. Sie stellten geradezu
eine Steigerung der Gemütserregung bis zum Ballen der Fäuste dar, die Lösung
des tragikomischen Konflikts war aber nicht etwa eine Verhöhnung, sondern eine

Versöhnung. Die beiden offenbar irgendwie eifersüchtigen, oder nach Kontrollfreiheit

sich sehnenden Gatten umarmten sich schliesslich ; selbstverständlich im Takte
zur Melodie, deren Gipfelpunkte ihre Gefühlsäusserungen unterstützten. „Hierig"
und „Drei ledri Strömpf" waren verschmolzen zu einer köstlichen Humoreske.

Schon im ersten Jahrgang des „Archivs" (1897), Heft 2, S. 163 äusserte
Prof Dr. J. Winteler: „. Da es sich (imHinblick auf Tänze, die mit Mimik
verbunden sind) vor allem um Gegenden handelt, in denen sich das Mittelalter
hindurch ein romanischer Menschenschlag erhalten hat, so liegt die Vermutung
nahe, diese Tänze seien eine Fortsetzung des bei den Römern so beliebten Mimus."

Gewiss, und die Mittelglieder entdecken wir in bestimmten alt
französischen Tänzen.

Man mag an deren Existenz schon im Mittelalter denken, wenn man
die Monographie von Pierre Aubry: „Troubadours et Trouvères" Paris,
Alcan 1909 zur Hand nimmt und hier liest (p. 42 ff.), dass bei den Chansons

dramatiques das Mit- und Gegeneinanderspielen dreier Personen supponiert
sei. Oder, wie er die Chansons de danse schildert: „Man ist geneigt
anzunehmen, dass die Zeitgenossen des hl. Ludwig, während sie Rondes, Caroles
und Baleries tanzten, einige von diesen Liedern sangen." Auch der in
Paris wirkende Theoretiker Johannes de Grocheo (in seiner „Musiklehre", hg.
von Joh. Wolf, Sammelbände der I. M. G. Jg. I, Heft 1) spricht von einer
Anzahl teils vokaler, teils instrumentaler Formen, die vermutlich auf mimische
Tänze hindeuten. Bei den gesungenen Tänzen tritt mit Vorliebe die Kontrastwirkung

hervor, dass darin Solist und Chor alternieren.
Weiter hat Joseph Bédier in Bezug auf die sogenannten Baleries (vgl.

Revue des deux mondes 1906, Tome XXXI, p. 398 ff.: „Les plus anciennes



218 Miszellen — Mélanges

danses françaises) die Vermutung ausgesprochen, dass es sich um eine Art von
mimischem Ballet handle, wobei die in der Mitte des Reigenkranzes agierenden
Haupttänzer sich nicht etwa bei den Händen fassten, weil sie diese für bestimmte
Bewegungen frei behalten mussten. So erkläre sich das und jenes Liedfragment.

Auf dem älteren Prätorius, wie auch dem neueren Rousseau fussend,
können wir nun aber, zudem in Übereinstimmung mit Fr. M. Böhme ganz
speziell einen seit dem 16. Jahrhundert nachweisbaren, altfranzösischen Tanz
als genaue Parallelform zu unserem Appenzeller-Mimus in Anspruch nehmen:
den Branle. Prätorius erklärt (in Syntagma musicum III, Cap. VI des ersten
Teiles, S. 31 der Neuausgabe), es seien zweierlei „Balli vel Balletti zu
unterscheiden", nämlich Gesänge zum Tanz und textlose Ballette. „Und wenn die-
selbigen mit Schallmeyen oder Pfeiffen zum tantze gespielet werden, so heist
es Stampita. Im Frantzösischen nennet man es un Ball, das seynd allerley
Täntze in genere, als Bransle, Courranten, Volten, Gagliarden etc. Ballet aber
sein sonderliche Täntze zu Mummereyen vnd Vffzügen gemacht, welche zur
Mascarada gespielet werden" usw. Über die Mascherada bemerkt er (S. 37):

Welche Gesänge, ob sie gleich jhre sonderliche Melodiam haben, vnd
gewisse Täntze seyn, werden sie doch allezeit in Mummerey Kleidern, vnd in
Maschen, oder wie man es nennet, Larven verrichtet." Die früheste nicht nur
sondern auch die ergiebigste Quelle ist indessen die 1588 erstmals erschienene

„Orchésographie" von Jean Tabourot.
Ein Branle von haut Barrois wird hier folgendermassen beschrieben :

„. wird gewöhnlich von Bedienten und Kammermädchen getanzt, zuweilen
auch von jungen Herren unn Damen, wenn sie als Bauern oder Schäfer
verkleidet eine Maskerade halten und sich untereinander amüsieren wollen (S. 91

der Übersetzung von Albert Czerwinski, Danzig 1878). Aus einer andern
Stelle der Orchésographie erfahren wir, „dass, sobald ein neuer Branle für eine

Maskerade erfunden wird, — was man ein Ballet nennt, — diejenigen Leute
denselben sofort in die Tanzgesellschaften einführen, und ihm einen Namen

geben. Zu dieser Art von Branles gehören auch diejenigen welche der
Mehrzahl nach mit unterschiedlichen Geberden und Gestikulationen getanzt
werden, weshalb man sie auch „mimische Branles" nennen kann" (S. 103).

Jehan Tabourot, mit seinem anagrammatischen Pseudonym Thoinot Arbeau,
beginnt hierauf mit der Analyse des Branle von Malta und betont
ausdrücklich, „dass bei jeder Wiederholung" desselben auch neue Mimen und
Gestikulationen gemacht werden müssen, wie z. B. die Hände falten, und
erheben derselben zum Himmel in Bewunderung oder Andacht und dergleichen,
wie es den Tanzenden eben beliebt." —Wolgemerkt: „Einige Malteser Ritter
veranstalteten ein Ballett für einen Maskenball bei Hofe, und erschienen dort
mit einer gleichen Anzahl Damen, alle als Türken gekleidet."

In eine andersartige Atmosphäre versetzt uns der Branle der Waschfrauen.

Er „wird so genannt, weil die Tanzenden dabei in die Hände schlagen,
was ein Geräusch verursacht, ähnlich demjenigen, welches die Schläger machen,
welche an den Ufern der Seine in Paris die schmutzige Wäsche waschen.

Hier werden laut Vorschrift „bei Wiederholung des Anfangs immer dieselben
Gesten wie vorher ausgeführt". Also gemäss Randbemerkung etwa zu den

beigefügten Melodienoten : stemmen die Frauen die Hände in die Seiten
und die Männer drohen ihnen mit dem Finger; bei der Wiederholung der zwei
Simples (Tanzschritte) aber geschieht es umgekehrt." Weiter: „Während dieses



Miszellen — Mélanges 219

Doubles nach links schlagen alle Tanzenden die Hände aufeinander und ahmen
den gewissen Lärm nach." Später „lassen die Tanzenden ihre Hände los,
drehen sich jeder eine Tour links, und erfassen sich nach dem Sprunge wieder
bei den Händen und beginnen von Anfang" (S. 105, 106).

Beim Erbsen-Branle rühren sich abwechselnd Männer und Frauen
nicht, während u.a. je von einer Partie der Tanzenden „drei Sprünge" gemacht
werden (S. 107).

Aus dem Branle der Einsiedler sei erwähnt, dass das Gesicht bald
nach innen, bald nach aussen gedreht werden sollte (S. 108).

Endlich sei noch der Holzschuh-Branle nicht übergangen, weil Ar-
beau hier seine Gelehrsamkeit leuchten lässt. War doch Tabourot zufolge
eines durch seine Mutter abgelegten Gelübdes Geistlicher geworden und
verfasste seine Orchésographie, man höre, im respektabeln Alter von 69 Jahren,
als Domherr von Langres! „Il ne languissait pas." Er lässt zu dem eben

genannten mimischen Branle den Exkurs einfliessen: „Rossinus berichtet in
seinem Buche über die römischen Altertümer, nach dem siebenten Buche
des Denis Halicarnassus (Dionysius von Halicarnass, römischer Rhetor zur
Zeit des Augustus), dass bei den grossen öffentlichen Festen in Rom die
Tänzer mit ihren Tibias, Harfen und Barbitons (Leiern) in Reihen
marschierten und die Bewegungen, Mienen und Gesten eines vor der Reihe ein-
herschreitenden Tänzers nachzuahmen suchten, was den Eindruck machte, als

ob sie Guignolet Käsperli) spielten. Danach hat man hier in Langres eine
Maskerade geformt, bei welcher eine Narren-Mutter drei Narren vorangeht
und ihnen unterschiedliche Gesten vormacht, hierauf sich umkehrt, und zusieht,
ob diese ihre Narrenkinder auch alles gehörig nachahmen. Zu diesem Zwecke
bediente man sich des Holzschuh-Branles."

„... Bei diesem Branle können die Männer die ersten drei Fusstappungen
machen, während die Frauen sich ruhig verhalten ; bei der Wiederholung tappen
die Frauen, und die Männer enthalten sich jeder Bewegung. Hierauf beginnt
man wieder den Branle von vorne, und wählt dann, wenn man will, neue Ge-

berden." Ein harmloser Mimus immerhin ; vgl. dagegen Friedländer,
Sittengeschichte Roms, 2. Teil (1881) S. 392 ff. Genug, der Ähnlichkeiten mit den

mimischen Appenzellertänzen sind so viele, dass man sich eigentlich nur noch

fragt, auf' welchen Wegen derartige orchestische Traditionen sich in unser
abgelegenes Bergländchen verpflanzt haben. Oder ob sie ureingewachsen seit
den frühesten christlichen Zeiten hier sich weiter entwickelten? Wie dem nun
sei, der Konservatismus ist jedenfalls ein sehr erfreulicher für jeden, dem echt

volkstümliche Bräuche noch etwas mehr gelten, als bloss momentaner flüchtiger
Zeitvertreib, womöglich in der Umgebung raffinierter moderner Kultur
„genossen". — Die Zigeunerkapellen, deren eine man z. B. im Cafegarten eines

Luzernerhotels recht gefällig sich produzieren hören kann, führen gewissermassen

als Nationalinstrument stets ein Cimbal mit sich; es ist lediglich ein

grosses Hackbrett. Riemanns Behauptung darf daher mit Recht korrigiert
werden, „man finde es nur noch bei den Magyaren", obschon es deutschen

Ursprungs scheine und mit seinem jetzigen Namen wenigstens schon zu Anfang
des 16. Jahrhunderts bekannt sei (vgl. Lexikon, 8. Aufl. 1916). Unsere Appenzeller
haben es vielmehr schon seit Alters besessen und bewahrt, und wie viel heimeliger,

wenn auch bescheidener, klang es als „Continuo" am Trachtenfeste.

Zürich. E. Bernoulli.


	Neues zum Appenzeller Hierig-Tanz

