Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Volkskundliches im Alten Testamente
Autor: Bachtold-Staubli, Hanns

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-112156

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-112156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

208 Miszellen — Mélanges

Vater sei nicht in Verlegenheit gewesen, er hitte dem Hund die drei andern
Beine auch abgenommen, und aus dem Windhund den schénsten Dachshund
gemacht., Und der Englinder sei ganz entziickt gewesen und hitte seinen
Vater koniglich belohnt, und sei auf der Stelle nach England mit seinem
Dachshund gegen die Dachse verreiset. '

Der Vierte wusste nichts von seinem Vater; aber das Alles sei nichts,
sagte er, gegen seine Frau . ... Am letzten Neujahr habe sie auf dem Klavier
ein Gewitter gespielt nach dem Mittagessen, und als man zum z’Abetrinke
habe Nidle (Sahne) holen wollen im Keller, da sei Milch und Nidle gesauerst
gewesen ob dem Gewitter, das seine Frau gespielt, und als man darauf nach-
gesehen, sei auch ganz frisches Bier sauer geworden. :

Basel. E. Hoffmann-Krayer.

Volkskundliches im Alten Testamente.

Sir James George Frazer, das Ehrenmitglied unserer Schweiz. Gesell-
schaft fiir Volkskunde, hat im Jahre 1918 der Wissenschaft ein neues, ausser-
ordentlich wertvolles, dreibindiges Werk gegeben: ,Folk-Lore in the Old
Testament‘?). Wie alle seine Werke, vor allem das zwolfbindige , The golden
bough®, ist auch dieses neue in gar mancher Beziehung bahnbrechend und
birgt eine Fiille neuer Ideen. Trotz des gewaltigen vergleichenden Materials,
das darin verarbeitet ist, liest es sich ausserordentlich leicht und angenehm;
ein Beweis, wie sehr Frazer seinen Stoff beherrscht und ihn zu meistern versteht.

Nicht um eine Kritik des Werkes soll es sich hier handeln, sondern
nur um eine kurze, naturgemiiss lickenhafte, Angabe seines Inhaltes, um
allen denen, die sich fiir das Thema interessieren, einen Begriff von der Tief-
grindigkeit des Buches zu geben und sie zu veranlassen, das Buch selbst in
die Hand zu nehmen und daraus Anregungen zu schipfen.

Ausgehend von alttestamentlichen Geschichten und Gesetzen enthilt das
Werk eine Reihe vergleichend - religionsgeschichtlicher Studien. Aus allen
Teilen der Erde bringt Frazer dazu Parallelen und sucht so Licht zu-werfen auf
ihren Ursprung und ihre Bedeutung. Mag er dabei vielleicht auch dann und
wann zu weit gehen und Schliisse ziehen, die nicht immer ganz einleuchten;
gegeniiber der gewaltigen Leistung, die das ganze Werk darstellt, und der
tiefen Einsicht in die kulturellen Verhiltnisse, aus denen heraus Legenden
und Gesetze des Alten Testamentes entstanden sind, die es uns gibt, wollen
sie nichts bedeuten.

Der ,Erschaffung des Menschen® ist das erste Kapitel (I, 1—44)
des ersten Hauptteils (die Urzeit der Menschheit) gewidmet. Durch eine Reihe
analoger Legenden anderer, alter und heutiger Volker zeigt er, dass die in
der Genesis berichtete Erschaffung des ersten Menschen aus Erde (und des
Weibes aus der Rippe des Mannes) weit verbreitet ist und dass, was sicher
die Farbe des Blutes andeuten soll, dabei sehr oft von rotem Lehm die Rede
ist. Wenn auch in der Genesis nicht ausdriicklich von ;rotem“ Lehm ge-
sprochen wird, so schliesst Frazer doch aus der Verwandtschaft der Worte
»Adam* (Mensch), ,adamah* (Erde)und ,adom* (rot), dass auch nach jidischem

VV‘) Folk-Lore in the Old Testament. Studies in comparative Religion,
Legend and Law. London, Macmillan and Co. 1918. XXV u. 569 S8.; XXl
u, 571 SS.; XVIH u. 566 SS. Preis 37 s. 6 d.



Miszellen — Mélanges 209

Glauben urspriinglich der erste Mensch aus rotem Lehm gebildet wurde.
Neben dieser biblischen ,Erschaffung® des ersten Menschen weist er weiter
darauf hin, dass sich zahlreiche Volker den ersten Menschen als von Tieren
(und Pflanzen) abstammend vorstellen, und dass der Kampf der Meinungen, ob
Schopfung durch eine hohere Macht oder langsame Entwicklung aus niedern
Lebewesen, schon seit alters her in den Legenden der primitiven Vilker herrscht.
Im zweiten Kapitel (I, 45—77) behandelt er den ,Siindenfall, Ernimmt
an, dass in der urspringlichen Erzidhlung zwei Baume vorkamen, ein ,Baum
des Lebens* und ein ,Baum des Todes“, und dass den Menschen erlaubt war,
vom Baum des Lebens zu essen, nicht aber vom Baum des Todes; denn der
Schopfer wollte den Menschen Unsterblichkeit verleihen. In dieser Absicht
wurde er aber durch die List der Schlange gestort, die den Menschen diese
Unsterblichkeit rauben und auf sich iibertragen wollte [bekanntlich werden die
Schlangen vielfach als unsterblich angesehen, weil sie sich durch Héuten im-
mer wieder ,verjiingen“ (I, 66—74)]. Die Erzihlung vom Siindenfall soll ein-
fach den Ursprung des Todes erkliren, dhnlich wie auch andere Vélker in
ihren Legenden sich auf diese oder jene Weise eine Erklarung dafiir zu geben
versuchen (I, 52—65). Wie Volker, die noch heute den Verlust der urspriing-
lichen menschlichen Unsterblichkeit mit dem Héauten der Schlangen wund
Eidechsen in Zusammenhang bringen und in diesen Tieren ihre gehassten
Rivalen sehen, die ihnen die dem Menschen von Gott verliehene KErbschaft
geraubt haben, so hat voraussichtlich auch die biblische Erzihlung in ihrer
urspriinglichen Form den Menschen sich durch Hé#uten immer und immer
wieder verjiingen lassen, bis er durch Siinde der Unsterblichkeit beraubt wurde.
Das Kainszeichen bildet den Inhalt des dritten Kapitels (I, 78—103).
Gewohnlich wird es, wie z, B. von Robertson Smith und von A. Bertholet im
JArchiv® 17, 11 f., einfach als ,Stammeszeichen“ angesehen, das den einzelnen
oKeniter* als Mitglied dieses Stammes kenntlich machen sollte, und die ganze
Erzihlung, so wird vielfach angenommen, dient lediglich zur Erklirung des
Ursprungs dieses Stammeszeichens. Frazer hilt es dagegen, und wohl mit
Recht, fir den Rest eines alten Morderbrauchs. Zunichst zeigt er, wie bei
primitiven Volkern die Mérder gescheut werden, weil sie durch den Toten
verunreinigt sind und wie sie deshalb oft aus der Gemeinschaft ausgeschlossen
(verbannt) werden, und dass das ,Zeichen“ urspriinglich fiir andere ein War-
nungszeichen sein kann, sich durch Berithrung mit dem Mdorder nicht auch zu
verunreinigen. Dann weist er darauf hin, wie nach primitiver Anschauung
auch die Erde durch Blutvergiessen befleckt werde und den Schuldigen von
ihrem Schoosse wegstosse. Sie muss deshalb durch Opfer besinftigt werden.
Durch Opfer muss sich der Mérder aber auch gegen den Geist des Getdteten
schiitzen. Die Angst vor dem Geiste des Getdteten ist bei den Primitiven
wohl einer der Griinde, weshalb ein Morder hingerichtet wird oder wie die Krie-
ger sich allen moglichen Reinigungs- und Siihnezeremonien unterwerfen muss,
So bemalen afrikanische Stimme zur Unkenntlichmachung das Gesicht oder
den ganzen Korper von Totschligern mit den verschiedensten Farben. Bei
Indianerstimmen Nordamerikas titowieren sich die Morder das Gesicht oder
schwiirzen ihren Korper usw. Das Zeichen Kains, vielleicht eine Tatowierung
oder eine blosse Bemalung, scheint deshalb eine Sithne fiir die begangene Tat
und ein Schutz vor dem Geist des erschlagenen Abel zu sein, die den Morder Kain
entweder unkenntlich oder aber schreckhaft und abstossend machen soll.

Schweiz. Archiv f Volkskunde XXIII (1921) 14



210 Miszellen — Mélanges

Der grosste Teil des ersten Bandes wird eingenommen vom vierten Kapitel
iber die ,Sindflut“ (I, 104—361). Frazer behandelt darin die Flutsagen
der alten und neuen Vilker, fithrt zahlreiche zum Teil bisher wenig bekannte,
in entlegenen Quellen mitgeteilte Belege an und kommt am Schlusse dann auf
die geographische Verbreitung und den Ursprung der Flutsagen (I, 332—361)
zu sprechen. Er stellt fest, dass aus einem grossen Teile Asiens, aus Ost-
Zentral- und Nordasien, und aus Afrika keine Flutsagen iibermittelt sind, dass
sie in Europa nur sehr selten vorkommen; als ihr hauptsdchlichstes Verbrei-
tungsgebiet weist er den indischen Archipel, Neu-Guinea, Australien, Melane-
sien, Polynesien und Amerika nach. Die dlteste Uberlieferung ist seiner Mei-
nung nach die babylonische, von der die biblische herstammt; sie bildet einen
der Mittelpunkte, von dem aus Flutsagen namentlich in mohamedanischen und
christlichen Léndern verbreitet wurden, ohne dass man aber immer eine Ab-
hiingigkeit nachweisen konnte. Ein anderes Zentrum, von dem Flutsagen aus-
gegangen zu sein scheinen, ist nach ihm der Stamm der Algonquin-Indianer,
deren Heimat sich um die Delaware-Bay befand. FEin drittes Ausgangsgebiet
findet er bei den Indianern des Orinoco und in Polynesien, deren Uberliefe-
rungen auffallende Ahnlichkeiten haben, und die deshalb urspriinglich von
einem gemeinsamen Original abhingig gewesen sind.

Mit gleicher Griindlichkeit, wie die geographische Verbreltung beant-
wortet er dann die Frage nach dem Ursprung der Flutsagen. Zunachst geht
er auf die alten Erklirungsversuche ein: die auf Fossilienfunde begriindete
allgemeine Flut, die schon Tertullian annahm, die Deutung der Flutsagen als
Sonnen-; Mond- oder Sternmythen und die der Entwicklung der geologischen
Forschung entsprechenden verschiedenen naturwissenschaftlichen Theorien.
Dann weist er darauf hin, dass manche Flutsagen Erinnerungen an wirkliche
lokale nicht allgemeine Uberschwemmungen sein konnen, wie z. B. die Sagen,
die auf die Entstehung der Zuydersee zuriickgehen, oder an durch Erdbeben
und andere Naturereignisse verursachte Fluten, wie sie in Amerika und Siid-
asien hiufig vorgekommen sind. Die biblische Flutgeschichte ist voraussicht-
lich entstanden durch die jihrlich wiederkehrenden Uberschwemmungen des
Euphrat und des Tigris und nicht durch irgend eine Katastrophe; wie auch
zahlreiche andere Flutsagen einfach auf Ubertreibungen von Uberschwem-
mungsberichten beruhen. /

Der ,Turmbau zu Babel“ ist der Inhalt des fiinften Kapitels
(I, 362—387), in welchem Frazer darlegt, dass die Legende vom Turmbau
wahrscheinlich auf einen der gewaltigen Tempeltiirme Mesopotamiens zuriick-
geht, deren Existenz durch Ausgrabungen festgestellt ist. Der Tempelturm
von Ur ist moglicherweise von Abraham gesehen worden. Vom Streben der
Menschen, durch Turmbau oder dhnliche Weise zum Himmel zu dringen, be-
richten auch einige afrikanische und mexikanische Sagen, die allerdings teil-
weise auf biblische Tradition zuriickgehen konnen. Zahlreich sind auch die
Legenden, die die Verschiedenheit der Sprachen zu erkldren versuchen; aber
in keiner ist eine Verbindung zwischen beiden Legendenmotiven, wie wir sie
in der Bibel haben.

Im zweiten Hauptteil, dem patriarchalischen Zeitalter, behandelt Frazer
zunichst den ,Bund Gottes mit Abraham* (I, 391—428). Die Zere-
monien, durch welche dieser Bund geschlossen wird, sind ausserordentlich in-
teressant: das heilige Opfertier wird in zwei Hilften geschnitten und die ver-



Miszellen — Mélanges 211

tragschliessenden Parteien gehen zwischen den beiden Teilen hin (vgl. Jere-
Vmias 34, 18). Zu diesem Brauche bringt er nun aus alter und neuer Zeit
zahlreiche Belege, die zeigen, wie auf die gleiche oder doch #dhnliche Weise,
Vertrige aller Art geschlossen oder Eide geschworen werden. Bei einzelnen
Volkern liegt diesen Zeremonien der Gedanke der Vergeltung zu Grunde: wie
das Tier eines gewaltsamen Todes stirbt, so soll dem geschehen, der den Ver-
trag bricht; bei andern ist ihr Grundgedanke das Opfer und die Reinigung:
sie sollen, wie ja jegliche Reinigung es bezweckt, vor bosen Einfliissen be-
wahren. Es ist eine Form des Brauches, durch etwas zu kriechen, um z.B.
von einer Krankheit befreit zu werden, der auch bei uns in der Schweiz noch
im Schwange ist. Robertson Smith ist der Meinung, dass die Menschen, die
zwischen den beiden Teilen des Opfertiers stehen oder hindurchgehen, dadurch
blutsbefreundet werden.” Frazer macht es wahrscheinlich, dass urspriinglich
statt eines Opfertiers Kinder halbiert wurden und dass die vertragschliessen-
den Teile zwischen den beiden Hélften der Leiche hindurchgingen und belegt
seine Meinung mit dem heute noch iiblichen Brauche der Wadschagga in Ost-
afrika und mit Ausgrabungen, die in Gezer gemacht wurden.

,Jakobs Erbschaft oder das Jiingstenrecht“ bildet den Schluss
des ersten Bandes (I, 429—566). Schon der Titel des umfangreichen Kapitels
zeigt, wie Frazer sich zu dieser Legende in Genesis 25, 21 ff. stellt: urspriing-
lich herrschte auch bei den Juden das Jiingstenrecht und war Jakob deshalb
allein erbberechtigt; eine spiitere Zeit, in der das Altestenrecht galt, verstand
es nicht mehr, weshalb Jakob, der jingere Sohn, das viterliche Erbe antrat,
und konnte es sich nur dadurch erkldren, dass Esau durch Jakob miisse tber-
listet worden sein. Frazer belegt das Jiingstenrecht zunichst im Alten Testa-
mente, teilt dann weiter Spuren des einstmaligen oder Beispiele des noch jetzt
herrschenden Jiingstenrechts in Europa, Asien und Afrika mit und gibt in ein-
lasslicher Untersuchung eine Erklirung fir diese uns heute so seltsam an-
mutende Bevorzugung des Jiingstgeborenen. In scharfsinniger Weise tritt er
der Anschauung entgegen, die das Jiingstenrecht mit dem sog. Jus primae noctis
in Verbindung bringt und das Erbrecht des Erstgeborenen deshalb ausschliesst,
weil infolge dieses Jus primae noctis die Legitimitit des Erstgeborenen nicht
feststehe. Er bekimpft auch die Meinung, dass das Jiingstenrecht mit der
Polygamie zusammenhinge, indem die zuletzt geheiratete Frau die Lieblings-
frau und ihr Sohn deshalb der Erbe sei, weil die Berichte itbereinstimmend
bezeugen, dass die erste Frau fast immer die Hauptfrau ist. Die Polygamie
begiinstige eher das Erstgeburtsrecht. Ebenso wenig glaubt er an den Zu-
sammenhang des Jiingstenrechts mit der Sitte, den KErstgeborenen zu titen
resp. zu opfern. Das Jingstenrecht hat nach Frazer einen ganz andern, natiir-
lichen Grund: KEs herrscht ausschliesslich in Kulturstufen des Ackerbaus und
der Viehzucht, wo die iltern Sohne, sobald sie erwachsen sind, sich auf eigene
Faust durch Urbarisieruug neuen Landes eine KExistenz verschaffen und wo
nur der jingste Sohn bei den Eltern verbleibt, als natiirliche Stiitze und Hilfe
der Eltern in deren alten Tagen. Auf diese Weise kann der Vater die Herr-
schaft viel linger beibehalten; das ist auch der Grund, weshalb das Jiingsten-
recht sich z. B. im Kanton Bern so lange erhalten hat. Wo das Jiingstenrecht
nicht besteht, da wird oft entweder der Vater von den erwachsenen Sihnen
oder der Enkel vom Grossvater getotet.

14%



212 Miszellen — Mélanges

Der zweite Band beginnt mit der Behandlung von ,Jakob und die
Ziegenhaut oder die Wiedergeburt® (II, 1—39). Die bekannte Ge-
schichte Genesis 27, 1—29 liegt zu Grunde. Frazer sieht in ihr die Erinne-
rung an eine Zeremonie, durch die der jiingere Sohn an Stelle des éltern zum
rechtmissigen Erben eingesetzt wurde. Er bringt interessante Beispiele dbn-
licher Briuche anlasslich der Adoption, Ubergabe der Regierung usw. bei:
immer wird die Haut eines Opfertieres, wie es Jakob tat, in Streifen ge-
schnitten und um die Handgelenke gewickelt, in Form von Ringen verwendet
etc. Dieses Umwickeln mit Streifen einer Tierhaut ist nur das Relikt des il-
tern Brauches, den Menschen ganz in die Haut einzuhiillen, ihn dadurch ganz
mit dem Tier zu identifizieren und ihn so gegen drohende Gefahr zu schiitzen.
Es ist eine Form des weitverbreiteten Ritus der Wiedergeburt.

,Jakob in Bethel* (Genesis 28, 10—22) bildet den Inhalt des vierten
Kapitels (II, 40—77). Frazer zeigt, dass der Glaube, die Gottheit offenbare
sich ihren Glaubigen im Traume und dass Geschichten, Himmel und Erde seien
durch eine Leiter (Seelenleitern) miteinander verbunden, auf denen Gotter
und Geister auf die Erde steigen, bei manchen Vélkern verbreitet sind. In
gleicher Weise weist er auf zahlreiche Analogien ,heiliger Steine“ hin, in denen
die Gottheit wohnt oder die von irgend einem Geiste beseelt gedacht sind.

Mit grosser Anschaulichkeit schildert er dann im fiinften Kapitel (II, 78—93)
das Zusammentreffen Jakobs mit Rahel am Brunnen (Genesis 29,
1—11); er greift aus der ganzen Erzdhlung zwei Punkte heraus: die in der
Bibel bei diesem Anlasse erwahnten Hirtensitten der alten Juden und die Sitte
des Weinens als Begriissung, die auch sonst noch im Alten Testamente zu
treffen ist (Genesis 45, 2, 14 ff.; 43, 30 f.; 46, 29; I Samuel 20, 41; Tobias
7, 6 f. etc.) und sich auch bei andern Vélkern wieder findet, teilweise in Ver-
bindung mit Ausspucken.

sJakob’s Heirat“ gibt Frazer Anlass zu lingeren Exkursen (1I, 94—371).
Durch die Abneigung, die die Juden mit andern Vélkern gemeinsam hatten gegen
die Heirat mit fremden Frauen, sind bei ihnen Heiraten unter Verwandten, z. B.
von Vetter und Base, recht hiufig. Auch Jakob heiratet ja seine Basen. Diese
Verwandten- resp. Geschwisterkinder-Ehen verfolgt er nun in Indien und an-
dern Teilen Asiens, in Amerika, Afrika, im indischen Archipel, Neu-Guinea,
Melanesien, Polynesien und Australien und macht auf die Unterschiede auf-
merksam, die zahlreiche Vilker zwischen Heiraten von Geschwisterkindern
machen: Heiraten zwischen den Kindern eines Bruders und einer Schwester
sind gestattet und werden vielerorts sogar begiinstigt, wihrend dem diejenigen
zwischen den Kindern zweier Briider oder zweier Schwestern fast allgemein
verboten sind. Er behandelt dann weiter mit grosser Ausfiihrlichkeit die Levi-
rats- (Schwagerehe) und die -Sororatsehe (so nennt er die Heirat mit der
Schwester der Frau), weil Jakob das Schwesternpaar Rahel und Lea heiratete.
Mit Genuss wird man die Erklirungen lesen, die er fiir diese Briuche gibt,
die hier anzufiihren aber leider aus Platzmangel nicht méglich ist. Den Schluss
des Kapitels bilden dann zahlreiche Nachweise dafiir, dass das ,Dienen um
das Weib“ an Stelle des Kaufes der Frau bei vielen Vilkern vorkam und
noch vorkommt,.

Im siebten Kapitel, das er ,Jakob und die Alraunwurzel (Dudaim)“
betitelt (IT, 372—397), zeigt Frazer, wie der Glaube, dass eine Frau durch
Essen einer Alraunwurzel schwanger wird, nicht nur in Palastina, sondern in



Miszellen — Mélanges 213

vielen Léndern verbreitet ist, und gibt er eine eingehende Schilderung all des
Glaubens, der mit der Mandragora verbunden ist.

Der Brauch, bei Vertragsabschliissen Steinhaufen zu errich-
ten (Genesis 31, 44 ff.) ist der Inhalt des achten Kapitels. Wie Laban und Jakob
ein Steinmal errichteten zur Bekraftigung und zum Zeugnis fiir ihren Bund,
s0 geschah und geschieht es auch bei andern Vilkern: Eide werden oft auf
Steinen stehend geleistet. _

Im neunten Kapitel: ,Jakob inder Furt von Jabbok* (II, 410—425)
und sein nichtliches Ringen mit dem Damon (Genesis 32, 22 ff.) zeigt Frazer,
dass derartige Kimpfe mit Flussgeistern auch andern Vélkern bekannt sind
und dass diesen Wassergeistern namentlich beim Uberschreiten eines Gewissers
Opfer dargebracht werden miissen.

Den Schluss des zweiten Hauptteils bildet dann die Erzihlung von
Joseph’s Becher (10. Kapitel; II, 426—434), Genesis 44, 1—15; der Becher,
daraus er  trinket und damit er weissaget®. Das Wahrsagen aus mit Wasser
gefiillten Gefdssen belegt Frazer mit einer Reihe interessanter Beispiele.

Der dritte Hauptteil des ganzen Werkes umfasst Abhandlungen tuber
die Zeit der Richter und der Konige und beginnt mit der ,Aussetzung
Mosis im Binsenkorb (II, 437—455; Exodus 2, 1—10). Ahnliche Ge-
schichten werden auch erzihlt von Semiramis, Gilgamesh, Cyrus, Perseus,
Oedipus, Romulus und Remus usw., die alle ausgesetzt und auf wunderbare Weise
gerettet werden. Nach Frazer kann man in solchen Geschichten die letzten
Erinnerungen an ein altes Wasserordal sehen: das Kind, welches schwamm,
wurde als legitim anerkannt; sank es unter, so galt es als Bastard, ein Brauch,
der auch von den Kelten ausgeiibt worden sein soll.

Es folgen hierauf einige kiirzere Aufsitze, ndmlich ,Der Marsch
durch das Rote Meer“ (II, 466—462; Exodus 14, 15 ff), ,Das Wasser
von Meribah* (II, 463—464; Exodus 17, 1—7; Numerus 20, 1—13), , Gi-
deon’s Mannschaft* (LI, 466—479; Richter 7, 4 ff.), die nach der Art und
Weise, wie sie das Wasser trank, ausgewahlt wurde, ,Jotham’s Fabel®
(IT, 471—479; Richter 9, 7 ff.). Etwas linger verweilt er wieder bei ,Sam-
son und Delilah¢ (II, 480—502) und bei dem Glauben, dass des Menschen
Kraft im Haare liege (Richter 16, 17), sowie bei dem seltsamen Ausspruche
Abigails vom ,Biindlein der Lebendigen® (II, 502—516; I, Samuel 25,
29), der auf der primitiven Anschauung beruht, dass die Seele des Menschen
den Korper verlassen und fiir einige Zeit sich anderswo aufhalten kann (vgl.
unsern Hexenglauben) und dass die Seelen sich nach inneraustralischem Glau-
ben in ,churinga®, d. h. langlichen Steinen oder Holzstocken, die zu Biindeln
zusammengebunden aufbewahrt werden, aufhalten.

,Die Hexe von Endor“ (1I, 517—554), durch die der von den Phi-
listern bedrohte Saul den Geist Samuels beraten will (I Samuel 28), ist eine
jener Geisterbeschworerinnen, wie sie zu Saul’s Zeiten hiufig und gerade von
Saul zur Zeit seiner Blite mit #dusserster Strenge bekidmpft worden waren.
An zahlreichen Beispielen zeigt Frazer, wie die Nekromantie in alter und

neuer Zeit sehr verbreitet ist.
Seltsam mutet es uns heute im ersten Augenblick an, dass ,Davids

Volkszihlung als Siinde bestraft* wird (II Samuel 24). Frazer be-
weist aber (II, 555—563), wie nach weit verbreitetem Glauben das Zihlen

des Volkes oder das Zihlen irgendwelcher lebender oder toter Dinge tiber-
haupt dngstlich vermieden wird, weil es nimmer Gliick bringt.



214 ‘ Miszellen — Mélanges

Den Schluss des zweiten Bandes bilden die Erzidhlungen von ,Salomo
und der Konigin von Saba“ (1 Konige 10, 1 ff.; II, 564—569) und von
,Salomos Urteil“ (1 Konige 3, 16 ff.; II, 570—571). Zu beiden bringt
Frazer interessante Parallelen.

Der dritte Band wird eroffnet mit einer Studie iiber die , Hiiter der
Schwelle# (III, 1—18), wie die Tempeltorhiiter oft genannt werden (z.B.
2 Konige 12, 9; 22, 4; 23, 4; 25, 18). Frazer friagt sich, was eigentlich
ihre Aufgabe gewesen sei und zeigt, wie iiberall im primitiven Empfinden der
Schwelle Respekt entgegengebracht und vermieden wird, auf sie zu treten,
weil sie der Sitz der Geister des Hauses ist. .

Im kurzen 13. Kapitel (III, 19—21) macht er darauf aufmerksam, dass
bei den Juden (Psalm 84, 2—5) und auch bei andern Vilkern des Altertumes
Vogel unbelistigt in den Tempeln nisten durften.

Die Geschichte ‘-von ,Elia und den Raben®“ (1 Konige 17) gibt
Frazer den Anlass, die Stellung dieses Vogels im Glauben der Juden und
einzelner anderer Volker klarzulegen (III) 22—29).

,Heilige Eichen und Terebinthen“ (Pistacia terebinthus) kommen
im Alten Testamente hiufig vor; sie bilden den Gegenstand des 15. Kapitels
(ITIT, 30—61). Die Propheten sind immer gegen die Verehrung dieser Biume
und gegen die Opfer, die ihnen dargebracht wurden, aufgetreten, z. B. Hosea
4, 13; Hesekiel 6, 13; Jesaja 1, 29; 57, 5; Jeremia 2, 34 usw. Dass aber die
Juden mit diesen Briduchen nicht allein dastehen, sondern dass andere Volker
diese Biaume ebenfalls vor andern beseelen und verehren, beweist Frazer mit
einer grossen Zahl von Parallelen.

Die heiligen Biume stehen fast alle auf Berghohen; ihr Kult ist des-
halb im Zusammenhange mit dem Hohenkult, der in Israel sehr verbreitet
war (III, 62—70).

Das hebriische Wort fiir A Witwe“ (Alemanah) hangt vermutlich zu-
sammen mit dem Adjektiv ,illem“ das ,stumm* bedeutet. Weshalb, so frigt
Frazer im 17. Kapitel (III, 71—81) wird, wenn diese Etymologie richtig ist,
die jidische Witwe ,eine schweigende Frau“ genannt, und aus Brduchen
anderer Volker schliesst er, dass eben auch bei den alten Juden den Witwen
nach dem Tode ihres Mannes fiir einige Zeit Schweigen auferlegt wurde.

Zur Geschichte vom ,Jonas im Walfisch® (III, 82—83) fiihrt er eine
Parallele aus Neu-Guinea an,

sJehova und die Lowen® (vgl. 2 Konige 17, 24—28), die Gott aus-
sandte, um die heidnischen Vélker, die ihn nicht verehrten, zu toten, bildet
den Schluss des dritten Hauptteils (III, 84—90).

Dem ,Gesetz“ ist der vierte Hauptteil, der grossere Teil des dritten
Bandes gewidmet. Nach einem einfithrenden Kapitel iiber die ,Stellung des
Gesetzes in der jidischen Geschichte* (ILI, 93—108) behandelt er das Gebot:
»Du sollst das Bocklein nicht kochen in seiner Mutter Milch!“,
das an drei Stellen vorkommt: Exodus 23, 19; 34, 26; Deuteronomium 14, 21
(III, 111—167), und das dem urspriinglichen Dekalog angehdért zu haben
scheint. Dieses Speisegebot ist, wie Frazer sehr schon zeigt, aus dem mit der
Milch verkniipften Glauben der Hirtenvolker zu erkliren, nach welchem
zwischen dem Tier und seiner Milch ein sympathetisches Band besteht (auch
der heutige deutsche Aberglaube deutet darauf hin) und u. a. deshalb die
Milch nicht gekocht werden darf, Die meisten Hirtenvolker haben weiter eine



Miszellen — Mélanges 215

Abneigung, Milch in Beriihrung mit Fleisch zu bringen, weil sie der An-
schauung sind, dass dadurch die Kuh beleidigt werde; sie vermeiden es des-
halb, Milch und Fleisch gleichzeitig zu essen. Wie andere, urspriinglich ma-
gische Riten ist dieser mit der Zeit auch zum religiésen geworden.

Deuteronomium 15, 12—19 spricht von der Loslassung hebriischer Sklaven
nach sechs Dienstjahren. Wenn der Sklave aber nicht frei werden will, so
nimm einen Pfriemen (Vers 17) und bohre ihm durch sein Ohr an
der Tiir und lass ihn ewiglich deinen Knecht sein“ (siehe auch Exodus 21, 6).
Frazer widmet diesem Brauch einen lingeren Abschnitt (III, 165—269), und
bringt zahlreiche entsprechende Briuche anderer Vilker bei, die mit Ver-
stiimmelung der Ohren, Nasen und Finger zusammenhingen oder auf sie
zuriickgefiihrt werden konnen; sie beziehen sich namentlich auf Kinder, deren
altere Geschwister gestorben sind. Als Griinde zu dieser Verstimmelung nennen
die Uberlieferungen ganz verschiedene; zum Teil ist auch Blutzauber damit
verbunden, FKine befriedigende Erklirung vermag Frazer nicht zu geben.

Ein Trauerbrauch, der im Deuteronomium 14, 1 ff. und Leviticus 19,
27 ff. zwar verboten, aber doch zu den typischen jidischen Sihnopfern gehort
und sich auch bei vielen andern Vilkern wiederfindet, ist das Haarschneiden
und das Ritzen des Kirpers beim Tode eines Familienangehorigen (III,
270—303).

Numerus 5, 11 ff. wird festgesetzt, in welcher Weise sich eine Frau
vom Verdachte des Ehebruchs befreien soll: sie muss bitteres Wasser
trinken, das ihr der Priester reicht und mit dem er die auf einen Zettel geschrie-
benen Verfluchungen abgewaschen hat. Schadet es ibr nichts, so ist sie un-
schuldig; hat sie aber gefehlt, so biisst sie ihre Tat in schrecklicher Weise,
Zu diesem Giftordal gibt Frazer (III, 304—414) wertvolle Aufschliisse aus dem
afrikanischen, madagascaer und indischen Brauch. Das Giftordal beruht auf
der primitiven Anschauung, dass das Gift ein personliches und verstindiges
Wesen ist, das Verbrechen entdecken und bestrafen kann,

»Wenn ein Ochse einen Mann oder Weib stosset, dass er stirbt, so soll
man den Ochsen steinigen und sein Fleisch nicht essen;*so ist der Herr
des Ochsen schuldig,* befiehlt Exodus 21, 28. Dieses Gesetz, dass ein Teil
des allgemeinen der Blutrache ist (siche Genesis 9, 5 fg.), gibt Frazer den
Anlass, den Strafen fiir tote und lebendige Gegenstinde, die Menschen getotet
haben (III, 415—445) und namentlich auch den Tierstrafen und Tierprozessen
nachzugehen.

Die letzte Studie ist den ,goldenen Glockchen®, die dem Gesetze
nach unten am Saume des Priesters hingen, abwechselnd jeweilen mit Granat-
dpfeln aus Purpur und Scharlach (Exodus 28, 31—35). ,Und Aaron soll ihn
anhaben, wenn er dienet, dass man seinen Klang hore, wenn er aus und ein
gehet in das Heiligtum vor dem Herrn, auf dass er nicht sterbe.“ Frazer
zeigt (ITI, 446—480), wie Glocken alliiberall entweder zur Verscheuchung von
Dimonen oder zur Erregung der Aufmerksamkeit der Gottheit verwendet werden.

Den Schluss des Werkes Dbildet ein ausfiihrliches Sachregister (III,
481—566), an Hand dessen der Beniitzer leicht das ihn Interessierende auf-
finden kann. '

Basel. Hanns Bichtold-Stdubli.



	Volkskundliches im Alten Testamente

