
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Volkskundliches im Alten Testamente

Autor: Bächtold-Stäubli, Hanns

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-112156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-112156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


208 Miszellen — Mélanges

Vater sei nicht in Verlegenheit gewesen, er hätte dem Hund die drei andern
Beine auch abgenommen, und aus dem Windhund den schönsten Dachshund
gemacht. Und der Engländer sei ganz entzückt gewesen und hätte seinen
Vater königlich belohnt, und sei auf der Stelle nach England mit seinem
Dachshund gegen die Dachse verreiset.

Der Vierte wusste nichts von seinem Vater; aber das Alles sei nichts,
sagte er, gegen seine Frau Am letzten Neujahr habe sie auf dem Klavier
ein Gewitter gespielt nach dem Mittagessen, und als man zum z'Abetrinke
habe Nidle (Sahne) holen wollen im Keller, da sei Milch und Nidle gesäuert
gewesen ob dem Gewitter, das seine Frau gespielt, und als man darauf
nachgesehen, sei auch ganz frisches Bier sauer geworden.

Basel. E. Hoffmann-Krayer.

Volkskundliches im Alten Testamente.

Sir James George Frazer, das Ehrenmitglied unserer Schweiz. Gesellschaft

für Volkskunde, hat im Jahre 1918 der Wissenschaft ein neues,
ausserordentlich wertvolles, dreibändiges Werk gegeben: ,Folk-Lore in the Old
Testament'1). Wie alle seine Werke, vor allem das zwölfbändige „The golden
bough", ist auch dieses neue in gar mancher Beziehung bahnbrechend und

birgt eine Fülle neuer Ideen. Trotz des gewaltigen vergleichenden Materials,
das darin verarbeitet ist, liest es sich ausserordentlich leicht und angenehm;
ein Beweis, wie sehr Frazer seinen Stoff beherrscht und ihn zu meistern versteht.

Nicht um eine Kritik des Werkes soll es sich hier handeln, sondern

nur um eine kurze, naturgemäss lückenhafte, Angabe seines Inhaltes, um
allen denen, die sich für das Thema interessieren, einen Begriff von der
Tiefgründigkeit des Buches zu geben und sie zu veranlassen, das Buch selbst in
die Hand zu nehmen und daraus Anregungen zu schöpfen.

Ausgehend von alttestamentlichen Geschichten und Gesetzen enthält das

Werk eine Reihe vergleichend - religionsgeschichtlicher Studien. Aus allen
Teilen der Erde bringt Frazer dazu Parallelen und sucht so Licht zu werfen auf
ihren Ursprung und ihre Bedeutung. Mag er dabei vielleicht auch dann und

wann zu weit gehen und Schlüsse ziehen, die nicht immer ganz einleuchten;
gegenüber der gewaltigen Leistung, die das ganze Werk darstellt, und der
tiefen Einsicht in die kulturellen Verhältnisse, aus denen heraus Legenden
und Gesetze des Alten Testamentes entstanden sind, die es uns gibt, wollen
sie nichts bedeuten.

Der „Erschaffung des Menschen" ist das erste Kapitel (I, 1—44)
des ersten Hauptteils (die Urzeit der Menschheit) gewidmet. Durch eine Reihe

analoger Legenden anderer, alter und heutiger Völker zeigt er, dass die in
der Genesis berichtete Erschaffung des ersten Menschen aus Erde (und des

Weibes aus der Rippe des Mannes) weit verbreitet ist und dass, was sicher
die Farbe des Blutes andeuten soll, dabei sehr oft von rotem Lehm die Rede

ist. Wenn auch in der Genesis nicht ausdrücklich von „rotem" Lehm
gesprochen wird, so schliesst Frazer doch aus der Verwandtschaft der Worte
„Adam" (Mensch), „adamah" (Erde) und „adom" (rot), dass auch nach jüdischem

') Folk-Lore in the Old Testament. Studies in comparative Religion,
Legend and Law. London, Macmillan and Co. 1918. XXV u. 569 SS.; XXI
u. 571 SS.; XVIII u. 566 SS. Preis 37 s. 6 d.



Miszellen — Mélanges 209

Glauben ursprünglich der erste Mensch aus rotem Lehm gebildet wurde.
Neben dieser biblischen „Erschaffung" des ersten Menschen weist er weiter
darauf hin, dass sich zahlreiche Völker den ersten Menschen als von Tieren
(und Pflanzen) abstammend vorstellen, und dass der Kampf der Meinungen, ob

Schöpfung durch eine höhere Macht oder langsame Entwicklung aus niedern
Lebewesen, schon seit alters her in den Legenden der primitiven Völker herrscht.

Im zweiten Kapitel (I, 45—77) behandelter den „Sün den fall". Er nimmt
an, dass in der ursprünglichen Erzählung zwei Bäume vorkamen, ein „Baum
des Lebens" und ein „Baum des Todes", und dass den Menschen erlaubt war,
vom Baum des Lebens zu essen, nicht aber vom Baum des Todes; denn der
Schöpfer wollte den Menschen Unsterblichkeit verleihen. In dieser Absicht
wurde er aber durch die List der Schlange gestört, die den Menschen diese

Unsterblichkeit rauben und auf sich übertragen wollte [bekanntlich werden die

Schlangen vielfach als unsterblich angesehen, weil sie sich durch Häuten
immer wieder „verjüngen" (I, 66—74)]. Die Erzählung vom Sündenfall soll
einfach den Ursprung des Todes erklären, ähnlich wie auch andere Völker in
ihren Legenden sich auf diese oder jene Weise eine Erklärung dafür zu geben
versuchen (I, 52—65). Wie Völker, die noch heute den Verlust der ursprünglichen

menschlichen LTnsterblichkeit mit dem Häuten der Schlangen und
Eidechsen in Zusammenhang bringen und in diesen Tieren ihre gehassten
Rivalen sehen, die ihnen die dem Menschen von Gott verliehene Erbschaft
geraubt haben, so hat voraussichtlich auch die biblische Erzählung in ihrer
ursprünglichen Form den Menschen sich durch Häuten immer und immer
wieder verjüngen lassen, bis er durch Sünde der Unsterblichkeit beraubt wurde.

Das Kainszeichen bildet den Inhalt des dritten Kapitels (I, 78—103).
Gewöhnlich wird es, wie z. B. von Robertson Smith und von A. Bertholet im

„Archiv" 17, 11 f., einfach als „Stammeszeichen" angesehen, das den einzelnen

„Keniter" als Mitglied dieses Stammes kenntlich machen sollte, und die ganze
Erzählung, so wird vielfach angenommen, dient lediglich zur Erklärung des

Ursprungs dieses Stammeszeichcns. Frazer hält es dagegen, und wohl mit
Recht, für den Rest eines alten Mörderbrauchs. Zunächst zeigt er, wie bei

primitiven Völkern die Mörder gescheut werden, weil sie durch den Toten
verunreinigt sind und wie sie deshalb oft aus der Gemeinschaft ausgeschlossen

(verbannt) werden, und dass das „Zeichen" ursprünglich für andere ein

Warnungszeichen sein kann, sich durch Berührung mit dem Mörder nicht auch zu

verunreinigen. Dann weist er darauf hin, wie nach primitiver Anschauung
auch die Erde durch Blutvergiessen befleckt werde und den Schuldigen von
ihrem Schoosse wegstosse. Sie muss deshalb durch Opfer besänftigt werden.

Durch Opfer muss sich der Mörder aber auch gegen den Geist des Getöteten
schützen. Die Angst vor dem Geiste des Getöteten ist bei den Primitiven
wohl einer der Gründe, weshalb ein Mörder hingerichtet wird oder wie die Krieger

sich allen möglichen Reinigungs- und Sühnezeremonien unterwerfen muss.
So bemalen afrikanische Stämme zur Unkenntlichmachung das Gesicht oder
den ganzen Körper von Totschlägern mit den verschiedensten Farben. Bei

Indianerstämmen Nordamerikas tätowieren sich die Mörder das Gesicht oder
schwärzen ihren Körper usw. Das Zeichen Kains, vielleicht eine Tätowierung
oder eine blosse Bemalung, scheint deshalb eine Sühne für die begangene Tat
und ein Schutz vor dem Geist des erschlagenen Abel zu sein, die den Mörder Kain
entweder unkenntlich oder aber schreckhaft und abstossend machen soll.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXIII (1921) u



210 Miszellen — Mélanges

Der grösste Teil des ersten Bandes wird eingenommen vom vierten Kapitel
über die „Sündflut" (I, 104—361). Frazer behandelt darin die Flutsagen
der alten und neuen Völker, führt zahlreiche zum Teil bisher wenig bekannte,
in entlegenen Quellen mitgeteilte Belege an und kommt am Schlüsse dann auf
die geographische Verbreitung und den Ursprung der Flutsagen (I, 332—361)
zu sprechen. Er stellt fest, dass aus einem grossen Teile Asiens, aus Ost-,
Zentral- und Nordasien, und aus Afrika keine Flutsagen übermittelt sind, dass

sie in Europa nur sehr selten vorkommen; als ihr hauptsächlichstes
Verbreitungsgebiet weist er den indischen Archipel, Neu-Guinea, Australien, Melanesien,

Polynesien und Amerika nach. Die älteste Überlieferung ist seiner

Meinung nach die babylonische, von der die biblische herstammt; sie bildet einen
der Mittelpunkte, von dem aus Flutsagen namentlich in mohamedanischen und
christlichen Ländern verbreitet wurden, ohne dass man aber immer eine

Abhängigkeit nachweisen könnte. Ein anderes Zentrum, von dem Flutsagen
ausgegangen zu sein scheinen, ist nach ihm der Stamm der Algonquin-Indianer,
deren Heimat sich um die Delaware-Bay befand. Ein drittes Ausgangsgebiet
findet er bei den Indianern des Orinoco und in Polynesien, deren Überlieferungen

auffallende Ähnlichkeiten haben, und die deshalb ursprünglich von
einem gemeinsamen Original abhängig gewesen sind.

Mit gleicher Gründlichkeit, wie die geographische Verbreitung
beantwortet er dann die Frage nach dem Ursprung der Flutsagen. Zunächst geht
er auf die alten Erklärungsversuche ein: die auf Fossilienfunde begründete
allgemeine Flut, die schon Tertullian annahm, die Deutung der Flutsagen als

Sonnen-, Mond- oder Sternmythen und die der Entwicklung der geologischen
Forschung entsprechenden verschiedenen naturwissenschaftlichen Theorien.
Dann weist er darauf hin, dass manche Flutsagen Erinnerungen an wirkliche
lokale nicht allgemeine Überschwemmungen sein können, wie z. B. die Sagen,
die auf die Entstehung der Zuydersee zurückgehen, oder an durch Erdbeben
und andere Naturereignisse verursachte Fluten, wie sie in Amerika und
Südasien häufig vorgekommen sind. Die biblische Flutgeschichte ist voraussichtlich

entstanden durch die jährlich wiederkehrenden Überschwemmungen des

Euphrat und des Tigris und nicht durch irgend eine Katastrophe; wie auch
zahlreiche andere Flutsagen einfach auf Übertreibungen von
Überschwemmungsberichten beruhen.

Der „Turmbau zu Babel" ist der Inhalt des fünften Kapitels
(I, 362—387), in welchem Frazer darlegt, dass die Legende vom Turmbau
wahrscheinlich auf einen der gewaltigen Tempeltürme Mesopotamiens zurückgeht,

deren Existenz durch Ausgrabungen festgestellt ist. Der Tempelturm
von Ur ist möglicherweise von Abraham gesehen worden. Vom Streben der
Menschen, durch Turmbau oder ähnliche Weise zum Himmel zu dringen,
berichten auch einige afrikanische und mexikanische Sagen, die allerdings
teilweise auf biblische Tradition zurückgehen können. Zahlreich sind auch die

Legenden, die die Verschiedenheit der Sprachen zu erklären versuchen; aber
in keiner ist eine Verbindung zwischen beiden Legendenmotiven, wie wir sie

in der Bibel haben.
Im zweiten Hauptteil, dem patriarchalischen Zeitalter, behandelt Frazer

zunächst den „Bund Gottes mit Abraham" (I, 391—428). Die
Zeremonien, durch welche dieser Bund geschlossen wird, sind ausserordentlich
interessant: das heilige Opfertier wird in zwei Hälften geschnitten und die ver-



Miszellen — Mélanges 211

tragschliessenden Parteien gehen zwischen den beiden Teilen hin (vgl. Jeremias

34, 18). Zu diesem Brauche bringt er nun aus alter und neuer Zeit
zahlreiche Belege, die zeigen, wie auf die gleiche oder doch ähnliche Weise,
Verträge aller Art geschlossen oder Eide geschworen werden. Bei einzelnen
Völkern liegt diesen Zeremonien der Gedanke der Vergeltung zu Grunde: wie
das Tier eines gewaltsamen Todes stirbt, so soll dem geschehen, der den Vertrag

bricht; bei andern ist ihr Grundgedanke das Opfer und die Reinigung:
sie sollen, wie ja jegliche Reinigung es bezweckt, vor bösen Einflüssen
bewahren. Es ist eine Form des Brauches, durch etwas zu kriechen, um z. B.

von einer Krankheit befreit zu werden, der auch bei uns in der Schweiz noch
im Schwange ist. Robertson Smith ist der Meinung, dass die Menschen, die
zwischen den beiden Teilen des Opfertiers stehen oder hindurchgehen, dadurch
blutsbefreundet werden. Frazer macht es wahrscheinlich, dass ursprünglich
statt eines Opfertiers Kinder halbiert wurden und dass die vertragscliliessen-
den Teile zwischen den beiden Hälften der Leiche hindurchgingen und belegt
seine Meinung mit dem heute noch üblichen Brauche der Wadschagga in
Ostafrika und mit Ausgrabungen, die in Gezer gemacht wurden.

„Jakobs Erbschaft oder das Jüngstenrecht" bildet den Schluss
des ersten Bandes (I, 429—566). Schon der Titel des umfangreichen Kapitels
zeigt, wie Frazer sich zu dieser Legende in Genesis 25, 21 ff. stellt: ursprünglich

herrschte auch bei den Juden das Jüngstenrecht und war Jakob deshalb
allein erbberechtigt; eine spätere Zeit, in der das Ältestenrecht galt, verstand

es nicht mehr, weshalb Jakob, der jüngere Sohn, das väterliche Erbe antrat,
und konnte es sich nur dadurch erklären, dass Esaù durch Jakob müsse überlistet

worden sein. Frazer belegt das Jüngstenrecht zunächst im Alten
Testamente, teilt dann weiter Spuren des einstmaligen oder Beispiele des noch jetzt
herrschenden Jüngstenrechts in Europa, Asien und Afrika mit und gibt in ein-
lässlicher Untersuchung eine Erklärung für diese uns heute so seltsam
anmutende Bevorzugung des Jüngstgeborenen. In scharfsinniger Weise tritt er
der Anschauung entgegen, die das Jüngstenrecht mit dem sog. Jus primae noctis
in Verbindung bringt und das Erbrecht des Erstgeborenen deshalb ausschliesst,
weil infolge dieses Jus primae noctis die Legitimität des Erstgeborenen nicht
feststehe. Er bekämpft auch die Meinung, dass das Jüngstenrecht mit der

Polygamie zusammenhänge, indem die zuletzt geheiratete Frau die Lieblingsfrau

und ihr Sohn deshalb der Erbe sei, weil die Berichte übereinstimmend

bezeugen, dass die erste Frau fast immer die Hauptfrau ist. Die Polygamie
begünstige eher das Erstgeburtsrecht. Ebenso wenig glaubt er an den

Zusammenhang des Jüngstenrechts mit der Sitte, den Erstgeborenen zu töten

resp. zu opfern. Das Jüngstenrecht hat nach Frazer einen ganz andern, natürlichen

Grund: Es herrscht ausschliesslich in Kulturstufen des Ackerbaus und

der Viehzucht, wo die altern Söhne, sobald sie erwachsen sind, sich auf eigene
Faust durch Urbarisieruug neuen Landes eine Existenz verschaffen und wo

nur der jüngste Sohn bei den Eltern verbleibt, als natürliche Stütze und Hilfe
der Eltern in deren alten Tagen. Auf diese Weise kann der Vater die
Herrschaft viel länger beibehalten; das ist auch der Grund, weshalb das Jüngstenrecht

sich z. B. im Kanton Bern so lange erhalten hat. Wo das Jüngstenrecht
nicht besteht, da wird oft entweder der Vater von den erwachsenen Söhnen

oder der Enkel vom Grossvater getötet.



212 Miszellen — Mélanges

Der zweite Band beginnt mit der Behandlung von „Jakob und die
Ziegenhaut oder die Wiedergeburt" (II, 1—39). Die bekannte
Geschichte Genesis 27, 1—29 liegt zu Grunde. Frazer sieht in ihr die Erinnerung

an eine Zeremonie, durch die der jüngere Sohn an Stelle des altern zum
rechtmässigen Erben eingesetzt wurde. Er bringt interessante Beispiele
ähnlicher Bräuche anlässlich der Adoption, Übergabe der Regierung usw. bei:
immer wird die Haut eines Opfertieres, wie es Jakob tat, in Streifen
geschnitten und um die Handgelenke gewickelt, in Form von Ringen verwendet
etc. Dieses Umwickeln mit Streifen einer Tierhaut ist nur das Relikt des

altern Brauches, den Menschen ganz in die Haut einzuhüllen, ihn dadurch ganz
mit dem Tier zu identifizieren und ihn so gegen drohende Gefahr zu schützen.
Es ist eine Form des weitverbreiteten Ritus der Wiedergeburt.

„Jakob in Bethel" (Genesis 28, 10—22) bildet den Inhalt des vierten
Kapitels (II, 40—77). Frazer zeigt, dass der Glaub«, die Gottheit offenbare
sich ihren Gläubigen im Traume und dass Geschichten, Himmel und Erde seien

durch eine Leiter (Seelenleitern) miteinander verbunden, auf denen Götter
und Geister auf die Erde steigen, bei manchen Völkern verbreitet sind. In
gleicherweise weist er auf zahlreiche Analogien „heiliger Steine" hin, in denen

die Gottheit wohnt oder die von irgend einem Geiste beseelt gedacht sind.

Mit grosser Anschaulichkeit schildert er dann im fünften Kapitel (II, 78—93)
das Zusammentreffen Jakobs mit Rahel am Brunnen (Genesis 29,

1—11); er greift aus der ganzen Erzählung zwei Punkte heraus: die in der
Bibel bei diesem Anlasse erwähnten Hirtensitten der alten Juden und die Sitte
des Weinens als Begrüssung, die auch sonst noch im Alten Testamente zu
treffen ist (Genesis 45, 2, 14 ff.; 43, 30 f.; 46, 29; I Samuel 20, 41; Tobias
7, 6 f. etc.) und sich auch bei andern Völkern wieder findet, teilweise in
Verbindung mit Ausspucken.

„Jakob'sHeirat" gibt Frazer Anlass zu längeren Exkursen (II, 94—371).
Durch die Abneigung, die die Juden mit andern Völkern gemeinsam hatten gegen
die Heirat mit fremden Frauen, sind bei ihnen Heiraten unter Verwandten, z. B.

von Vetter und Base, recht häufig. Auch Jakob heiratet ja seine Basen. Diese
Verwandten- resp. Geschwisterkinder-Ehen verfolgt er nun in Indien und
andern Teilen Asiens, in Amerika, Afrika, im indischen Archipel, Neu-Guinea,
Melanesien, Polynesien und Australien und macht auf die Unterschiede
aufmerksam, die zahlreiche Völker zwischen Heiraten von Geschwisterkindern
machen: Heiraten zwischen den Kindern eines Bruders und einer Schwester
sind gestattet und werden vielerorts sogar begünstigt, während dem diejenigen
zwischen den Kindern zweier Brüder oder zweier Schwestern fast allgemein
verboten sind. Er behandelt dann weiter mit grosser Ausführlichkeit die Levirats-

(Schwagerehe) und die Sororatsehe (so nennt er die Heirat mit der
Schwester der Frau), weil Jakob das Schwesternpaar Rahel und Lea heiratete.
Mit Genuss wird man die Erklärungen lesen, die er für diese Bräuche gibt,
die hier anzuführen aber leider aus Platzmangel nicht möglich ist. Den Schluss
des Kapitels bilden dann zahlreiche Nachweise dafür, dass das „Dienen um
das Weib" an Stelle des Kaufes der Frau bei vielen Völkern vorkam und
noch vorkommt.

Im siebten Kapitel, das er „Jakob und die Alraunwurzel (Dudaim)"
betitelt (II, 372—397), zeigt Frazer, wie der Glaube, dass eine Frau durch
Essen einer Alraunwurzel schwanger wird, nicht nur in Palästina, sondern in



Miszellen — Mélanges 213

vielen Ländern verbreitet ist, und gibt er eine eingehende Schilderung all des

Glaubens, der mit der Mandragora verbunden ist.
Der Brauch, bei Vertragsabschlüssen Steinhaufen zu errichten

(Genesis 31, 44 ff.) ist der Inhalt des achten Kapitels. Wie Laban und Jakob
ein Steinmal errichteten zur Bekräftigung und zum Zeugnis für ihreu Bund,
so geschah und geschieht es auch bei andern Völkern: Eide werden oft auf
Steinen stehend geleistet.

Im neunten Kapitel: „Jakob in der Furt von Jabbok" (II, 410—425)
und sein nächtliches Ringen mit dem Dämon (Genesis 32, 22 ff.) zeigt Frazer,
dass derartige Kämpfe mit Flussgeistern auch andern Völkern bekannt sind
und dass diesen Wassergeistern namentlich beim Überschreiten eines Gewässers

Opfer dargebracht werden müssen.

Den Schluss des zweiten Hauptteils bildet dann die Erzählung von

Joseph's Becher (10. Kapitel; II, 426—434), Genesis 44, 1—15; der Becher,
daraus er „trinket und damit er weissaget". Das Wahrsagen aus mit Wasser

gefüllten Gefässen belegt Frazer mit einer Reihe interessanter Beispiele.
Der dritte Hauptteil des ganzen Werkes umfasst Abhandlungen über

die Zeit der Richter und der Könige und beginnt mit der „Aussetzung
Mosis im Binsenkorb (II, 437—455; Exodus 2, 1—10). Ähnliche
Geschichten werden auch erzählt von Semiramis, Gilgamesh, Cyrus, Perseus,

Oedipus, Romulus und Remus usw., die alle ausgesetzt und auf wunderbare Weise

gerettet werden. Nach Frazer kann man in solchen Geschichten die letzten

Erinnerungen an ein altes Wasserordal sehen: daB Kind, welches schwamm,
wurde als legitim anerkannt; sank es unter, so galt es als Basrard, ein Brauch,
der auch von den Kelten ausgeübt worden sein soll.

Es folgen hierauf einige kürzere Aufsätze, nämlich „Der Marsch
durch das Rote Meer" (II, 456—462; Exodus 14, 15 ff), „Das Wasser
von Meribah" (II, 463—464; Exodus 17, 1—7; Numerus 20, 1—13),
„Gideon's Mannschaft" (II, 465—479; Richter 7, 4 ff.), die nach der Art und

Weise, wie sie das Wasser trank, ausgewählt wurde, „Jotham's Fabel"
(II, 471—479; Richter 9, 7 ff.). Etwas länger verweilt er wieder bei „Samson

und Delilah" (II, 480—502) und bei dem Glauben, dass des Menschen

Kraft im Haare liege (Richter 16, 17), sowie bei dem seltsamen Ausspruche
Abigails vom „Bündlein der Lebendigen" (II, 502—516; I, Samuel 25,

29), der auf der primitiven Anschauung beruht, dass die Seele des Menschen

den Körper verlassen und für einige Zeit sich anderswo aufhalten kann (vgl.

unsern Hexenglauben) und dass die Seelen sich nach inneraustralischem Glauben

in „churinga", d. h. länglichen Steinen oder Holzstöcken, die zu Bündeln

zusammengebunden aufbewahrt werden, aufhalten.

„Die Hexe von Endor" (II, 517—554), durch die der von den

Philistern bedrohte Saul den Geist Samuels beraten will (I Samuel 28), ist eine

jener Geisterbeschwörerinnen, wie sie zu Saul's Zeiten häufig und gerade von
Saul zur Zeit seiner Blüte mit äusserster Strenge bekämpft worden waren.
An zahlreichen Beispielen zeigt Frazer, wie die Nekromantie in alter und

neuer Zeit sehr verbreitet ist.
Seltsam mutet es uns heute im ersten Augenblick an, dass „Davids

Volkszählung als Sünde bestraft" wird (II Samuel 24). Frazer
beweist aber (II, 555—563), wie nach weit verbreitetem Glauben das Zählen
des Volkes oder das Zählen irgendwelcher lebender oder toter Dinge
überhaupt ängstlich vermieden wird, weil es nimmer Glück bringt.



214 Miszellen — Mélanges

Den Schluss des zweiten Bandes bilden die Erzählungen von „Salomo
und der Königin von Saba" (1 Könige 10, Iff.; II, 564—569) und von
„Salomos Urteil" (1 Könige 3, 16 ff.; II, 570—571). Zu beiden bringt
Frazer interessante Parallelen.

Der dritte Band wird eröffnet mit einer Studie über die „Hüter der
Schwelle" (III, 1—18), wie die Tempeltorhüter oft genannt werden (z.B.
2 Könige 12, 9; 22, 4; 23, 4; 25, 18). Frazer fragt sich, was eigentlich
ihre Aufgabe gewesen sei und zeigt, wie überall im primitiven Empfinden der
Schwelle Respekt entgegengebracht und vermieden wird, auf sie zu treten,
weil sie der Sitz der Geister des Hauses ist.

Im kurzen 13. Kapitel (III, 19—21) macht er darauf aufmerksam, dass

bei den Juden (Psalm 84, 2—5) und auch bei andern Völkern des Altertumes
Vögel unbelästigt in den Tempeln nisten durften.

Die Geschichte von „Elia und den Raben" (1 Könige 17) gibt
Frazer den Anlass, die Stellung dieses Vogels im Glauben der Juden und
einzelner anderer Völker klarzulegen (III, 22—29).

„Heilige Eichen und Terebinthen" (Pistacia terebinthus) kommen
im Alten Testamente häufig vor; sie bilden den Gegenstand des 15. Kapitels
(III, 30—61). Die Propheten sind immer gegen die Verehrung dieser Bäume
und gegen die Opfer, die ihnen dargebracht wurden, aufgetreten, z. B. Hosea

4, 13; Hesekiel 6, 13; Jesaja 1, 29; 57, 5; Jeremia 2, 34 usw. Dass aber die
Juden mit diesen Bräuchen nicht allein dastehen, sondern dass andere Völker
diese Bäume ebenfalls vor andern beseelen und verehren, beweist Frazer mit
einer grossen Zahl von Parallelen.

Die heiligen Bäume stehen fast alle auf Berghöhen; ihr Kult ist
deshalb im Zusammenhange mit dem Höhenkult, der in Israel sehr verbreitet
war (III, 62—70).

Das hebräische Wort für „Witwe" (Alemanah) hängt vermutlich
zusammen mit dem Adjektiv „illem" das „stumm" bedeutet. Weshalb, so fragt
Frazer im 17. Kapitel (III, 71—81) wird, wenn diese Etymologie richtig ist,
die jüdische Witwe „eine schweigende Frau" genannt, und aus Bräuchen
anderer Völker schliesst er, dass eben auch bei den alten Juden den Witwen
nach dem Tode ihres Mannes für einige Zeit Schweigen auferlegt wurde.

Zur Geschichte vom „Jonas im Walfisch" (III, 82—83) führt er eine

Parallele aus Neu-Guinea an.

„Jehova und die Löwen" (vgl. 2 Könige 17, 24—28), die Gott
aussandte, um die heidnischen Völker, die ihn nicht verehrten, zu töten, bildet
den Schluss des dritten Hauptteils (III, 84—90).

Dem „Gesetz" ist der vierte Hauptteil, der grössere Teil des dritten
Bandes gewidmet. Nach einem einführenden Kapitel über die „Stellung des

Gesetzes in der jüdischen Geschichte" (III, 93—108) behandelt er das Gebot:

„Du sollst das Böcklein nicht kochen in seiner Mutter Milch!",
das an drei Stellen vorkommt: Exodus 23, 19; 34, 26; Deuteronomium 14, 21

(III, 111—167), und das dem ursprünglichen Dekalog angehört zu haben

scheint. Dieses Speisegebot ist, wie Frazer sehr schön zeigt, aus dem mit der
Milch verknüpften Glauben der Hirtenvölker zu erklären, nach welchem
zwischen dem Tier und seiner Milch ein sympathetisches Band besteht (auch
der heutige deutsche Aberglaube deutet darauf hin) und u. a. deshalb die
Milch nicht gekocht werden darf. Die meisten Hirtenvölker haben weiter eine



Miszellen — Mélanges 215

Abneigung, Milch in Berührung mit Fleisch zu bringen, weil sie der
Anschauung sind, dass dadurch die Kuh beleidigt werde; sie vermeiden es

deshalb, Milch und Fleisch gleichzeitig zu essen. Wie andere, ursprünglich
magische Riten ist dieser mit der Zeit auch zum religiösen geworden.

Deuteronomium 15, 12—19 spricht von der Loslassung hebräischer Sklaven
nach sechs Dienstjahren. Wenn der Sklave aber nicht frei werden will, „so
nimm einen Pfriemen (Vers 17) und bohre ihm durch sein Ohr an
der Tür und lass ihn ewiglich deinen Knecht sein" (siehe auch Exodus 21, 6).

Frazer widmet diesem Brauch einen längeren Abschnitt (III, 165—269), und

bringt zahlreiche entsprechende Bräuche anderer Völker bei, die mit
Verstümmelung der Ohren, Nasen und Finger zusammenhängen oder auf sie

zurückgeführt werden können; sie beziehen sich namentlich auf Kinder, deren
ältere Geschwister gestorben sind. Als Gründe zu dieser Verstümmelung nennen
die Überlieferungen ganz verschiedene; zum Teil ist auch Blutzauber damit
verbunden. Eine befriedigende Erklärung vermag Frazer nicht zu geben.

Ein Trauerbrauch, der im Deuteronomium 14, 1 ff. und Leviticus 19,
27 ff. zwar verboten, aber doch zu den typischen jüdischen Sühnopfern gehört
und sich auch bei vielen andern Völkern wiederfindet, ist das Haarschneiden
und das Ritzen des Körpers beim Tode eines Familienangehörigen (III,
270—303).

Numerus 5, 11 ff. wird festgesetzt, in welcher Weise sich eine Frau
vom Verdachte des Ehebruchs befreien soll: sie muss bitteres Wasser
trinken, das ihr der Priester reicht und mit dem er die auf einen Zettel geschriebenen

Verfluchungen abgewaschen hat. Schadet es ihr nichts, so ist sie

unschuldig; hat sie aber gefehlt, so büsst sie ihre Tat in schrecklicher Weise.
Zu diesem Giftordal gibt Frazer (III, 304—414) wertvolle Aufschlüsse aus dem

afrikanischen, madagascaer und indischen Brauch. Das Giftordal beruht auf
der primitiven Anschauung, dass das Gift ein persönliches und verständiges
Wesen ist, das Verbrechen entdecken und bestrafen kann.

„Wenn ein Ochse einen Mann oder Weib stösset, dass er stirbt, so soll

man den Ochsen steinigen und sein Fleisch nicht essen;'so ist der Herr
des Ochsen schuldig," befiehlt Exodus 21, 28. Dieses Gesetz, dass ein Teil
des allgemeinen der Blutrache ist (siehe Genesis 9, 5 fg.), gibt Frazer den

Anlass, den Strafen für tote und lebendige Gegenstände, die Menschen getötet
haben (III, 415—445) und namentlich auch den Tierstrafen und Tierprozessen
nachzugehen.

Die letzte Studie ist den „goldenen Glöckchen", die dem Gesetze

nach unten am Saume des Priesters hängen, abwechselnd jeweilen mit Granatäpfeln

aus Purpur und Scharlach (Exodus 28, 31—35). „Und Aaron soll ihn
anhaben, wenn er dienet, dass man seinen Klang höre, wenn er aus und ein

gehet in das Heiligtum vor dem Herrn, auf dass er nicht sterbe." Frazer
zeigt (III, 446—480), wie Glocken allüberall entweder zur Verscheuchung von
Dämonen oder zur Erregung der Aufmerksamkeit der Gottheit verwendet werden.

Den Schluss des Werkes bildet ein ausführliches Sachregister (III,
481—566), an Hand dessen der Benutzer leicht das ihn Interessierende
auffinden kann.

Basel. Hanns Bächtold-Stäubli.


	Volkskundliches im Alten Testamente

