Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Zur Psychologie des primitiven Menschen
Autor: Knabenhans, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-112151

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-112151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

121

Zur Psychelogie des primitiven Menschen.
Von Dr. A. Knabenhans, Zuoz.

Alle volkerwissenschaftliche Arbeit, geschehe sie im en-
geren Rahmen des Folklore oder in den umfassenderen Grenzen
der Ethnologie, fiihrt letzten Endes auf ein psychologisches
Ziel hinaus. Dieses heisst Verstehen, Interpretation der je-
weils vorliegenden Erscheinungen und Tatsachen einer fremden
oder doch wesentlich anders gearteten Kultur, und dies ist
ohne psychologische Mittel, ohne eine entsprechende Seelen-
kenntnis oder Psychologie, nicht moglich.

Diese Forderung nach einer besonderen Art von Seelen-
kunde fir die Zwecke der Kulturforschung im Sinne des
Folklore und der Ethnologie ist allerdings noch verhiltnis-
miissig jugendlichen Datums und wird daher noch keineswegs
allgemein gestellt. Ihren extremsten Gegensatz findet sie in
dem gelegentlich auch heute noch mit allem Nachdruck ver-
tretenen Standpunkt der Empirie oder reinen Empirie, wie
wir zutreffender sagen miissen. Hier wird die Notwendigkeit
eines besonderen psychologischen Ristzeugs fiir den Volks-
und Volkerkundler kurzerhand abgelehnt und dafiir die Mei-
nung vertreten, man brauche doch nichts weiteres zu tun,
als die Materialien, die Angaben in den Quellen, richtig zu-
sammenzustellen, und dann lasse sich ja die ganze Wahrheit
nur noch ablesen. Nun lisst sich aber leicht zeigen, dass
hier der blossen Erfahrung eine Rolle zugemessen wird, die
ihr im Grunde genommen niemals zukommen kann. Wiirden
wir uns nédmlich bei unseren volkerwissenschaftlichen Arbeiten
wirklich damit begniigen, lediglich #ussere Tatsachen zu-
sammenzustellen und zu befragen, so wiirden wir damit nicht
nur herzlich wenig weit kommen, sondern wir sihen uns bald
in eine derartige Fiille von Widerspriichen und Unstimmig-
keiten verwickelt, dass es daraus kaum mehr ein Entrinnen
gibe. Die Quellen diirfen ndmlich nicht tiberschitzt werden.
Sie sind keineswegs so absolut zuverlissig, wie es gemeinhin
angenommen wird, und zwar aus verschiedenen Griinden.
Einmal stammen sie aus allen moglichen Zeiten und riihren
gleichzeitig von recht verschieden qualifizierten Beobachtern



122 Dr. A. Knabenhans

her. Die Grosszahl der &lteren ethnographischen Zeugnisse
z. B. enthilt vorwiegend Angaben und Berichte, die das
Resultat bloss gelegentlicher, also keineswegs planmiissiger,
systematischer Beobachtung sind. Num konnte man sich
allerdings damit helfen, dass man bei der Verarbeitung aus-
schliesslich auf moderne und anerkannt zuverlissige Autoren
abstellen wiirde. Aber auch unter diesen sind Widerspriiche
und Meinungsverschiedenheiten durchaus an der Tagesordnung,
und dies ist notwendigerweise so; denn wir diirfen zweitens
bei der Quellen- und Materialbewertung nicht tibersehen, dass
uns die Beobachter niemals blosse Tatsachen berichten, son-
dern dass sie stets auch schon ihre Auffassung von denselben
hinzuftigen. Nun sind aber Tatsachen und ihre Auffassung
schon wieder vollig differente Dinge: denn wir wissen nur
zu gut, dass die Deutung oder Erkldrung eines Tatbestandes
ganz verschieden ausfallen kann, je nach dem personlichen
Charakter, der beruflich-fachlichen oder theoretischen KEin-
stellung des Beobachters usw. Nehmen wir ein Beispiel.
Die bei vielen Naturvilkern beobachtete Sitte des Meidens
der Toten und ihres Besitzes wird zweifellos von einem An-
hianger der sog. animistischen Theorie, d. h. jener Auffassung,
nach der der Seelenglaube als die Grundvorstellung alles
primitiven religiosen Denkens gilt, als Furcht vor der Seele
des Verstorbenen gedeutet werden. Ein anderer Forscher
dagegen, fur den jene theoretische Voraussetzung nicht gilt,
wird in diesem Punkte moglicherweise zu einem ganz anderen
Resultate gelangen. Er kann hier z. B. auf eine angeborene,
triebartige Verhaltungsweise oder auf eine Mitwirkung von
Zaubervorstellungen schliessen. — KEine weitere Fehlerquelle
der reinen Empirie ist sodann das bekannte ,Hineinfragen®.
Die Beobachtung' wird ja tiberall durch die miindliche Be-
fragung der Eingebornen ergénzt, bei der nun aber nur zu
oft allerlei hineingefragt und hineingehort wird, was
man bereits vorausgesetzt oder erwartet hat. Hierin wird
zum Teil heute noch bei der Aufnahme der primitiven reli-
giosen Vorstellungen von vielen Missionaren in der grob-
lichsten Weise gesiindigt. Man muss nédmlich wissen, dass
bei derartigen Befragungen die Eingebornen meist sehr ent-
gegenkommend sind; sie erraten nur zu leicht, was man
eigentlich von ihnen erwartet und machen dann hé#ufig aus
lauter Gefilligkeit Depositionen, die nur sehr ungenau den



Zur Psychologie des primitiven Menschen ' ) 123

tatsidchlichen Verhiltnissen entsprechen. — Wir sehen also,
wie es in Wirklichkeit um die Zuverlidssigkeit der Quellen
und Materialien bestellt ist. Wir haben schlechterdings kein
Recht, alles, was sie bieten, vollig unbesehen entgegenzu-
nehmen. Nach heuerer Erkenntnis ist denn auch die Quellen-
kritik in der volks- und volkerkundlichen Forschung genau
so geboten, wie in der Geschichte. Erst kiirzlich hat ein
Hauptvertreter der reinen Volkerkunde in sehr verdienstvoller
Weise gezeigt, was eigentlich die Quellen an und fir sich
bedeuten und wie sie zu behandeln sind. Ich verweise hier
auf das Buch von Fritz Gribner iiber ,Die Methode der
Ethnologie*, Heidelberg 1911.

Aus dem Gesagten diirfte sich hinreichend ergeben, dass
eine Methode der reinen Empirie in keinem Zweige der Vilker-
wissenschaft zu ausreichenden Resultaten zu fihren vermag.
Sie versagt schon bei der blossen Materialbeschaffung und
ist natiirlich erst recht unzureichend, wo es sich um die Ver-
arbeitung zu generellen Resultaten und Erkenntnissen han-
delt. Der Erfahrung oder dem Tatsachenmaterial muss daher
stets eine denkende oder logisierende Arbeit zu Hiilfe kommen,
wenn aus demselben ein wirkliches Wissen werden soll.
Die Frage ist dabei nur noch die, wie diese Denkarbeit be-
schaffen sein soll, welchen Normen und psychologischen Vor-
aussetzungen sie mit anderen Worten zu gentigen hat.

Damit trete ich in Kiirze auf die Erorterung einer zweiten
bedeutsamen Vorfrage ein, ndmlich auf die nach den ver-
schiedenen Wegen und Richtungen, die im Laufe der Zeit
zum Zwecke einer vertieften psychologischen FErfassung pri-
mitiverer Kulturen und des in ihnen objektivierten Seelen-
lebens versucht worden sind. Dabei kommen in der Haupt-
sache drei verschiedene Methoden in Betracht, die der Reihe
nach eingeschlagen worden sind und zum Teil noch heute
nebeneinander in Gebrauch stehen. Die erste ist die der so-
genannten vorwissenschaftlichen Seelenkenntnis oder Vulgér-
psychologie, wie sie von Wundt genannt worden ist. Es
ist die Psychologie des téglichen Lebens, wie sie der Laie
besitzt und auf allen Lebensgebieten zur Anwendung bringt.
Sie ist naiv, unkritisch und begeht vor allem den einen grossen
Fehler, dass sie iiberall unser eigenes Seelenleben, vor allem
unsere besondere Art zu denken, zu reflektieren und zu folgern,
voraussetzt. Hieraus resultieren dann namentlich zwei fatale



124 Dr. A. Knhbenhans

Irrttimer. Einmal werden dabei dem kulturirmeren und geistig
weniger trainierten Menschen viel zu viele intellektuelle Lei-
stungen zugemutet; d. h. bei seinen Handlungen und Ver-
haltungsweisen wird ein viel zu hohes Mass von Berechnung
und klarem Zweckbewusstsein vorausgesetzt. Nach dieser
Denkweise wire z. B. die Menschheit von der Wirtschaftsform
der Jagd zu derjenigen der Viehzucht ganz einfach deshalb
ibergegangen, weil es ihr eines Tages als bequemer und er-
giebiger erschien, die Tiere einzuhegen, anstatt sie immer
wieder aufs neue einzufangen. Auf dem n#mlichen Boden
sind in der #lteren Ethnologie eine ganze Reihe derartiger
Erfindungstheorien entstanden, die in echt rationalistischer
Weise die Entstehung allerlei wichtiger Kulturgiiter, wie der
Sprache, der Religion, des Feuergebrauchs, des Staates ete.
als einmalige willkiirliche Schopfungen des klugen Nach-
denkens und der Vorausberechnung erkldren wollen. In lite-
rarischer Aufmachung begegnet uns diese Auffassung noch
in sehr typischer Form in der bekannten Robinsonerzihlung.

Der zweite grosse Fehler der Vulgirpsychologie besteht
sodann darin, dass sie auf Schritt und Tritt die primitiveren
Kulturen, die, wie wir noch sehen werden, in einem total
anders gearteten Seelenleben verankert sind, am Masstab
unserer eigenen Kultur misst und bewertet. Es geschieht.
dies in der bekannten populdren Form, dass man z. B. die
Abneigung des Primitiven gegen eine genau geregelte Arbeits-
weise einfach als Faulheit qualifiziert. Hier setzt man wiederum
ohne weiteres die Bedingungen, unter denen wir leben und
arbeiten, sowie die entsprechende Psychologie voraus und
tibersieht dabei vollig, dass man sich bei den Naturvélkern
in jeder Hinsicht auf einem ganz anderen Boden befindet
und daher auch ganz andere Reaktionen erwarten muss. Hie-
her gehoren auch die bekannten vulgirpsychologischen An-
schauungen tiber allerlei Seiten der primitiven religiosen Welt.,
Noch ein Mann wie Jakob Burckhardt erklirte z. B. die ge-
samte Zauberei als den Ausdruck einer Art Geistesver-
wirrung, und von der ndmlichen Auffassung war die #ltere
Religionspsychologie noch fast durchgiingig beherrscht. Ma-
gische Praktiken, wie z. B. die, dass man einen Menschen da-
durch umbringen will, indem man sein Bildnis oder Teile seines
Korpers, wie Haare, Fingerniigel etc., vernichtet, erschienen
ihr schlechterdings als unverstdndlich, und sie sprach daher



Zur Psychologie des primitiven Menschen 125

in solchen Fillen in der Regel von ,falschen Analogiebil-
dungen“ oder auch von direkt ,sinnlosen Vorstellungen®.
Derartige Urteile sind allerdings bis zu einem gewissen Grade
begreiflich, wenn man sich vor Augen fiihrt, wie sehr uns
im allgemeinen gerade im Bereiche des primitiven religiosen
Denkens die Einfiihlung erschwert ist. Den Erscheinungen
der Zauberei z. B. haben wir in unserer eigenen Kultur gar
nichts Verwandtes mehr gegentiberzustellen, wenigstens in der
Geisteswelt des Gebildeten nicht. Und wenn man dann noch
dazu rechnet, dass friiher ganz allgemein mit der Voraus-
setzung gearbeitet wurde, dass das menschliche Geistesleben
auf allen Stufen das némliche sei, so sind jene Schliisse auf
eine Art geistiger Verworrenheit schon einigermassen ent-
schuldbar. Heute sehen wir indessen diese Dinge doch schon
wesentlich anders an. Wir wissen, dass man hier mit der
ganzen Fragestellung viel weiter zuriick muss, dass man eine
Verschiedenheit der Denkweise anzunehmen hat, von
der aus erst die Unterschiede im einzelnen klar werden. Trotz-
dem ist aber auch heute noch der Bereich der vulgéirpsycho-
gischen Interpretationen und Ausdeutungen ein recht betricht-
licher. Sie grassieren namentlich da, wo man sich mit dem
primitiven Menschen mehr sekundér befasst, vor allem in der
vergleichenden Sprach-, Kunst- und Religionshistorie, und
das némliche gilt leider auch nur zu oft von der Folkloristik,
sobald sie sich tiber den engeren Rahmen der blossen Material-
beschaffung hinaus begibt. _

Eine zweite schon betrichtlich modernere und subtilere
Methode der Einfiihlung in primitivere Kulturen und ihr
Geistesleben ist sodann diejenige vermittelst der Sprache,
also das philologische Verfahren. Das Folklore macht hie-
von seit jeher den denkbar grossten Gebrauch und ist dabei
der Volkerkunde gegeniiber insofern stark begtinstigt, als bei
ihm gewisse linguistische Erschwernisse ohne weiteres in Weg-
fall geraten. In die Vilkerkunde dagegen ist die philologische
Methode eigentlich erst seit kurzem eingedrungen. Zwar sind
auch schon frither wortgetreue sprachliche Aufnahmen bei
den Naturvolkern vorgenommen worden; aber diese verfolgten
meist rein sprachliche Zwecke. Erst neuerdings ist man da-
zu Ulbergegangen, umfangreiche Texte in den betreffenden
Idiomen aufzunehmen, um durch ihr Studium nicht nur besser
in die gesamten Zustinde und Lebensverhiltnisse der unter-



126 Dr. A. Knabenhans

suchten Stimme, sondern auch moglichst restlos in ihre Men-
talitit einzudringen. Die wenigen konsequenten Versuche,
die bis jetzt nach dieser Seite hin unternommen worden sind,
eroffnen denn auch in der Tat eine sehr verheissungsvolle
Perspektive.!) Das Verfahren der philologischen Methode hat
nun aber einen grossen Nachteil; es setzt immer eine Literatur
voraus, und diese fehlt natiirlich auf tieferen Stufen sozusagen
vollig. Wir finden hier hochstens eine ,miindliche Literatur“
in Form von allerlei Liedern, Sagen, Mythen und Legenden;
aber diese bildet doch immer nur einen verhiltnismissig
kleinen Teil der gesamten kultiirlichen Leistungen und In-
halte, und daher bleiben die Anwendungsmoglichkeiten des
philologischen Verfahrens fiir den Zweck der Volkerkunde
auf alle Fille recht beschrinkte. Ausserdem ist zu bedenken,
dass auch die Methode der sprachlichen Einfithlung ohne die
Hiilfe einer brauchbaren und die Fehler der Vulgirpsychologie
vermeidenden wissenschaftlichen Seelenkunde nicht aus-
kommen kann.

Die dritte Methode ist dann die der sog. Volkerpsycho-
logie. Es ist dies allerdings nicht die gangbare, in den Lehr-
biichern und Vorlesungen traktierte Psychologie, und daher
muss sie auch streng von dieser unterschieden werden. Die
offizielle Psychologie begegnet uns heute meist in der Form
der sog. Experimentalpsychologie, die sich bis jetzt nur mit
der Einzelseele und zwar mit ihren allereinfachsten Gebilden,
den sog. elementaren Bewusstseinsvorgéngen, befasst hat.
Die Volkerpsychologie dagegen bezeichnet, wie schon der
Name sagt, immer eine Gruppenpsychologie. Gegenstand
ihrer Betrachtung ist also nicht die Einzelpsyche, sondern
eine Art Kollektivseele. Sie geht von der Annahme aus, dass
jeder Zeitepoche, jeder Kulturstufe ein bestimmter Typus des
Seelenlebens entspreche. Und diesem Typus sucht sie nun
dadurch beizukommen, dass sie von den jeweils vorliegenden
dusseren Kulturleistungen in Sprache, Mythus, Religion, Kunst
ete. ausgeht und von hier aus Riickschliisse auf die Welt des
Innenlebens zieht. Ihr Stoff ist also stets objektiven Inhaltes;
nur ihre Probleme sind psychologischer Natur. Forschungs-

) Ich verweise hier vor allem auf die einschligigen Publikationen von
K. Th. Preuss, Die Nayarit-Expedition, 1. Die religiosen Gesiinge der Cora-
Indianer, 1912; R. TaurNwaLDp, Forschungen auf den Salomo-Inseln, I. Lieder
und Sagen aus Buin, 1912; und Th. KocH-GrUNBERG, Vom Roroima zum Ori-
noco, II. Mythen und Legenden der Taulipang- und Arekuna-Indianer, 1917.



Zur Psychologie des primitiven Menschen 127

objekt ist hier mit anderen Worten nicht die reine Seele,
sondern der erlebende Mensch anstelle der erlebenden Seele,
und wiederum nicht der einzelne Mensch, sondern der Mensch
als gesellig lebendes Wesen und im Zusammenhang mit der
jeweiligen besonderen Kultur.

In dieser spezifischen Form einer Typenpsychologie
fur die verschiedenen Kulturen und Zeitalter ist die Volker-
psychologie heute allerdings noch ein recht unfertiges Gebilde.
Bis jetzt sind ihre Bemiithungen in der Hauptsache auf den
Kreis der sog. Naturvilker beschrinkt geblieben. Aber auch
hier kann von einer umfassenden Darstellung des primitiven
Seelenlebens, seiner FKigenschaften und seines besonderen Auf-
baus noch gar keine Rede sein. Andere primitive Gruppen
erst sind noch kaum in Angriff genommen. Von einer Psy-
chologie der tieferen Schichten unseres Volkstums, wie des
Bauerntums z. B., ist noch sozusagen gar nichts vorhanden.
Der einzige mir bekannte Versuch nach dieser Seite hin ist
der des oldenburgischen Landpfarrers A. I’'Houet, Zur Psy-
chologie des Bauerntums, Ein Beitrag, 1905, der aber schon
seit Jahren vergriffen und daher nahezu in Vergessenheit
geraten ist. — Eine kurze Ubersicht tiber das wichtigste Schrift-
tum der volkerpsychologischen Bestrebungen soll uns nun
aber noch etwas niher mit der ganzen Problematik dieses
Jjungen Wissenszweiges bekannt machen.

Allerlei Ansiitze zu einer genaueren psychologischen Typi-
sierung und Charakterisierung insbesondere der Naturvolker
finden wir schon bei Bastian, dem Altmeister der Ethnologie.
Ich erwéhne hier namentlich sein dreibéindiges 1860 erschie-
nenes Werk , Der Mensch in der Geschichte“ und dann noch
etwa die ,Beitrige zur vergleichenden Psychologie“ vom Jahre
1868. In seinen spiteren Jahren ist Bastian dann bekanntlich
in allerlei wunderliche Spekulationen verfallen und hat zudem
einen derart krausen Stil geschrieben, dass seine Arbeiten
nahezu ungeniessbar sind. Neben Bastian und einigen an-
deren Vorldufern fillt dann aber als grundlegend Wilhelm
Wundt mit seiner grossen zehnbéndigen ,Vélkerpsycho-
logie“ samt ihren kleineren Geschwistern, vor allem der Zu-
sammenfassung ,Elemente der Volkerpsychologie“, in Be-
tracht. Und was ist nun von Wundts Riesenwerk zu sagen?
Es wird allgemein angestaunt und von vielen als eine geradezu
monumentale Schopfung gepriesen. Gewiss ist es als Arbeit



128 Dr. A. Knabenhans

eines Einzelnen eine erstaunliche Leistung. Trotz der iiber-
ragenden Autoritit Wundts beginnt sich aber in den letzten
Jahren doch mehr und mehr die Kritik gegen ihn zu regen,
und so weit eine solche bis jetzt iberhaupt laut geworden
ist, ldsst sie sich etwa dahin zusammenfassen: Wundts grosse
Volkerpsychologie bietet trotz der ungeheuren Arbeit, die darin
steckt, keine eigentliche Psychologie der Naturvilker. Eine
abgeschlossene Darstellung der charakteristischen Wesens-
seiten und der besonderen Struktur des primitiven Seelen-
lebens wiirde man darin vergeblich suchen. Bis zu diesem
Endproblem ist Wundt nur sehr selten und dann mehr an-
deutungsweise vorgedrungen. Was er in der Hauptsache
bietet, ist eine Anwendung der Psychologie und zwar der
Individualpsychologie auf verschiedene Kulturgiiter, insbeson-
dere auf die Sprache, die Religion, die Kunst und neuerdings
auch auf das soziale Leben. Die Betrachtung kommt dabei
in weiten Bezirken kaum tber das bloss Stoffliche hinaus
und bleibt viel zu sehr an den rein objektiven Vorgingen
und Tatbestinden im Bereiche der einzelnen Kulturgiiter
héingen. Psychologische Fragen spielen allerdings fortgesetzt
hinein, insbesondere wird immer und immer wieder auf die
Verirrungen der Vulgéirpsychologie aufmerksam gemacht, was
wirklich als ein grosses Verdienst Wundts angesehen werden
muss. Im ganzen aber bleibt der Eindruck doch der, dass es sich
bei seinem Werke eher um eine gross angelegte Darstellung
des immensen Stoffgebietes der allgemeinen oder vergleichenden
Volkerkunde, also um eine eigentliche Ethnologie, als um
eine Volkerpsychologie im Sinne einer wahren Gruppen- oder
Typenpsychologie handelt. Und ungefihr das nimliche gilt
von Wundts ,Elementen der Vilkerpsychologie“, obwohl diese
zusammenfassende Arbeit den verheissungsvollen Untertitel
,Orundlinien einer psychologischen Entwicklungsgeschichte
der Menschheit* tragt. In Wirklichkeit bietet das Werk eine
Schilderung der wesentlichsten Kulturstufen der Menschheit,
wobei zudem noch vorausgesetzt ist, dass es universell giiltige,
also durchgehende Stufen fiir die Entwicklung der Kultur
gebe, nebenbei gesagt, eine Auffassung, die in der modernen
Volkerkunde ausser Wundt sonst kaum mehr jemand ernst-
haft vertritt. Auch in dieser Arbeit ist die Betrachtung nahezu
ausschliesslich der objektiven Welt und nicht dem Seelenleben
zugewandt. Sie verfolgt keineswegs die Absicht, in erster



Zur Psychologie des primitiven Menschen 129

Linie die seelische Eigenart der verschiedenen Stufen, ihre
jeweilige besondere Art'zu denken, zu fithlen ete., darzutun.?)
Von dieser Art Volkerpsychologie lisst sich ganz all-
gemein sagen, dass sie zwar gegeniiber den noch fritheren
Leistungen der Vorldufer in den Anfingen einer bemerkens-
werten Weiterentwicklung steht; aber gerade bei Wundt
kommt dies noch in sehr unklarer und tastender Weise zum
Ausdruck, so dass sein Werk vielleicht doch eher als Abschluss
einer dlteren Periode der vilkerpsychologischen Bestrebungen
angesehen werden muss. Es ist dies namentlich auch des-
halb der Fall, weil hier noch viel zu sehr von der alten Me-
thode der uferlosen Vergleichung Gebrauch gemacht wird.
Im Anschlusse an Wundt miissen nun aber auch noch
einige andere mehr der dlteren Periode zuzurechnende Werke
erwihnt werden. Hieher gehort vor allem das schon 1896
erschienene Buch Alfred Vierkandt’s ,Naturvolker und Kultur-
volker¢., Es beschriankt sich auch noch vorwiegend auf das
objektivierte Seelenleben, d. h. auf die Erscheinungen der
Kultur und das dussere Verhalten der Naturvolker, beleuchtet
dabei aber gelegentlich doch auch schon allerlei Struktur-
unterschiede zwischen dem Seelenleben des primitiven und
demjenigen des Kulturmenschen. Es gilt dies namentlich von
den beiden Kapiteln tiiber das sog. mythologische Denken
und das Willensleben der Naturvilker, zu denen man auch
heute noch ohne weiteres stehen kann. Eine griindliche Ab-
rechnung mit den vulgirpsychologisch fundierten Zufalls- und
Erfindungstheorien in der dlteren Ethnologie bedeutet dann
die 1908 vom n#dmlichen Autor rithrende Studie ,Die Stetig-
keit im Kulturwandel“, eine ausserordentlich verdienstreiche
und kldrende Untersuchung tiber den Mechanismus der Ent-
stehung und Wandlung der menschlichen Kulturgiiter.
Schon mehr als eine Karikatur des primitiven Seelen-
lebens muss dagegen die von Fritz Schultze im Jahre 1900
verbrochene ,Psychologie der Naturviolker* bezeichnet werden.
Hier feiert die alte wulgiérpsychologische Betrachtungsweise
wohl ihren héchsten Triumph. Schultze glaubt nidmlich, dass
der Unterschied zwischen uns und den Primitiven lediglich
in einem gewaltigen Minus der letzteren auf allen seelischen

1) Zur Kritik Wundt’s siehe vor allem: Alfred Vierkaxpr, ,Der gegen-
wartige Stand der Vélkerpsychologie“, Neue Jahrbiicher, Jahrgang 1914,
1. Abtlg., XXXIII. Bd., 9. Heft.

Schweiz, Archiv f. Volkskunde XXIII (1921) 9



130 Dr. A. Knabenhans

Gebieten bestehe. Hier finden wir daher in reicher Fiille
jene bekannten populidren Vorurteile von dem hoffnungslos
egoistischen, faulen und tierhaft grausamen ,Wilden“. Hin-
sichtlich der Bewertung der moralischen Leistungen der Natur-
volker versteigt sich dieser Autor an einer Stelle sogar zu der
folgenden unglaublich tberhebenden Phrase: ,So wie sich
die diirftige Strohhiitte des Schwarzen zu einem herrlichen
Palast oder Dom, so verhilt sich auch die sittliche Gefiihls-
roheit des Wilden zu dem moralischen Zartgefiihl eines wirk-
lichen Kulturmenschen.

Den Beginn einer villig neuen Phase der vilkerpsycho-
logischen Forschung bedeutet nun aber das Buch des Fran-
zosen Lévy-Bruhl ,Les fonctions mentales dans les sociétés
inférieures vom Jahre 1910. Es behandelt zwar nur einen
Teil des primitiven Seelenlebens, nimlich die Verstandes-
oder Intelligenztitigkeit, dringt hier aber bis zum eigentlichen
Kern der Fragestellung, zu einer wirklichen Strukturpsycho-
logie des primitiven Denkens vor. Hier ist bereits erkannt,
dass der Unterschied zwischen dem Seelenleben der Natur-
violker und dem unsrigen nicht nur ein Unterschied der Quan-
titdt, ein blosses Mehr oder Weniger an Willenskraft, Phan-
tasie, an rationalem Zweckbewusstsein ete. ist, sondern dass
die Unterschiede vorwiegend qualitativer Natur sind. Schon
der Aufbau ihrer Bewusstseinsinhalte und der Zusammenhang
derselben untereinander ist teilweise ein ganz anderer, und
daher riihrt nun auch im wesentlichen der eigenartige und
so oft missverstandene Charakter der primitiven Psyche.

Damit wire unsere einleitende Orientierung iiber die
allmilige Entwicklung der volkerpsychologischen Bestrebungen
in der Hauptsache erledigt. - Es sei nur noch hinzugefiigt,
dass im abgelaufenen Dezennium die einschligigen Probleme
von verschiedener Seite in erfreulicher Weise weiter gefordert
worden sind. In Frankreich sind es vor allem einige Forscher
um die bekannte ,Année sociologique“ herum gewesen, die
durch ihre Arbeiten die primitive Seelenkunde befruchtet
haben. Ich erwihne hier neben dem schon genannten Lévy-
Bruhl vor allem den inzwischen verstorbenen Emile Durk-
heim mit seinem zwar etwas spekulativen Werke ,,Les formes
- €élémentaires de la vie religieuse“ (1912), das namentlich seiner
feinen sozial-psychologischen Analysen wegen zu schitzen ist.



Zur Psychologie des primitiven Menschen 131

Ahnliche Verdienste haben sich die beiden Mitarbeiter H.
Hubert und M. Mauss um die tiefere psychologische Durch-
dringung der primitiven magischen Vorstellungswelt erworben.?)
Von englischen Forschern wiire in erster Linie der bekannte
Oxforder Psychologe William Mc¢ Dougall zu nennen, der
mit seinem genialen und rasch bekannt gewordenen Werke
,o0cial Psychology“ (dritte Auflage 1912) insbesondere die
Auffassungen tiber die voluntaristische Seite des primitiven
Seelenlebens gekldrt hat. In Deutschland endlich kommen
fir unsere Zwecke hauptsichlich die beiden Kreise um Alfred
Vierkandt in Berlin und um Felix Kriiger in Leipzig in
Betracht. Der erstere fiihrt heute seine volkerpsychologischen
Bestrebungen namentlich in seiner Sammlung ,Studien zur
Ethnologie und Soziologie“ fort.?) Kriiger dagegen gibt seit
1914 eine Monographienfolge , Arbeiten zur Entwicklungs-
psychologie“ heraus.?) Dass auch schon Lamprecht teil-
weise #hnliche Ziele verfolgte, sei nur nebenbei erwihnt.?)
Von ethnologischer Seite endlich wiren hier etwa noch die
jingste Veroffentlichung von K. Th. Preuss tber ,Die geistige
Kultur der Naturvolker” (1914) und die sog. ethnopsychologi-
schen Studien von Richard Thurnwald zu erwihnen.’)

1) Esquisse d’une théorie général de la magie, Année soc., 1914; Mé-
langes d’histoire des religions, 1909. — 2) Bis jetzt: Heft 1, Max Scumipr,
,Die Arnaken“, Ein Beitrag zum Problem der Kulturverbreitung, 1917; Heft 2,
Alfred KxaBeNmaNs, ,Die politische Organisation bei den australischen Einge-
borenen“, Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte des Staates, 1919. — Von
VierxANDT selbst sind an neueren einschligigen Arbeiten neben seinen Berliner
Vorlesungen iiber Entwicklungspsychologie vor allem zu nennen: eine kritisch-
programmatische Studie: ,Der gegenwirtizge Stand der Vilkerpsychologie®,
a. a. 0.; ferner ein Aufsatz tiber ,Ausdrucks-, Spiel- und Zwecktitigkeit® in
den ,Geisteswissenschaften“, 1. Jahrg. (1913/14), Heft 35 und 36; endlich sein
demnéichst erscheinender ,Versuch einer Gesellschaftslehre“. — Teilweise éihn-
lich orientiert ist auch die englische Soziologenschule um Westermarck. Siehe
hier z. B. WageeLER, ,The tribe, and intertribal relations in Australia*, 1910;
Mauivowskl, ,The family among australian aborigines“, 1913; OPPENHEIMER,
,The Rationale of Punishment“, 1913. — 3) Bis jetzt: Hans Vorkert, ,Uber
die Vorstellungen der Tiere“, 1914 ; Felix Kricer, ,Uber Entwicklungspsycho-
logie“, 1915; Heinz WEerNER, ,Ursprung der Metapher“, 1919. — %) Aus seiner
Sammlung , Beitrige zur Kultur- und Universalgeschichte“ wiren etwa hieher
zu rechnen; Th. W. Daxzer, ,Die Anfinge der Schrift“ 1912; Karl ScHROTER,
»Die Anfinge der Kunst im Tierreich und bei Zwergvolkern“, 1914; Erich
Fraxge, ,Die geistige Entwicklung der Negerkinder®, 1915, In die ndmliche
Richtung gehort auch das bekannte Werk von Hermann ScuNemer, ,Kultur
und Denken der alten Agypter“, 1909. — ) TuurswarLp, Vierkaxpr und an-
dere: ,Vorschlige zur psychologischen Untersuchung primitiver Menschen®,
Beiheft 5 zur Ztschr. f. angew. Psychologie und psycholog. Sammelforschung,
1912; TaurNwaLD, ,Ethno-psychologische Studien an Siidseevilkern, Bei-

heft 6 voriger Ztschr.
g*



132 Dr. A. Knabenhans

Schon die Vielheit dieser Richtungen deutet nattirlich dar-
auf hin, dass hier noch alles im Fluss und im ersten Werden
begriffen ist. Von einer fertigen Wissenschaft der Vilker-
psychologie kann daher noch gar keine Rede sein. Vierkandt
glaubt denn auch hochstens von einer allerdings sehr bemer-
kenswerten volkerpsychologischen Bewegung sprechen zu
diirfen, die bereits durch eine Reihe hervorragender Arbeiten
und bedeutender Fachménner vertreten sei, und in einer pro-
visorischen Formulierung ihres eigentlichen Ziels bezeichnet
er sie als eine besondere Art von Psychologie, die unmittelbar
fiir die Probleme der Geschichte und Gesellschaft in Frage
komme. Vorerst ist man sich allerdings noch nicht einmal
tiber den Namen dieser werdenden Disziplin einig; denn
wihrend einige an der alten Bezeichnung festhalten oder mit-
Dilthey von einer beschreibenden Psychologie sprechen
wollen, schlagen andere vor, das Ganze oder doch wenig-
stens Teile davon als Entwicklungspsychologie, Sozial-
psychologie oder auch als historische Psychologie zu be-
zeichnen. Aber man darf, wie Vierkandt ferner meint, denen
nicht beistimmen, die deswegen alle einschligigen Bemiithungen
fiir dilettantisch und wertlos halten. ,Es muss auch den
Wissenschaften gegentiber eine neue Auffassung des geschicht-
lich-kulturellen Lebens zur Geltung kommen — eine Auffassung,
die neben dem Fertigen auch dem Werdenden gerecht wird.?)

Nach dieser etwas weitgespannten Ubersicht tiber die
Problematik der modernen vilkerpsychologischen Bestrebungen
kénnen wir nun zu unserer engeren und eigentlichen Auf-
gabe tibergehen, die darin bestehen soll, dass wir wenigstens
in ein paar Hauptpunkten die wesentlichsten Eigenschaften
und Besonderheiten des primitiven Seelenlebens zur Darstellung
bringen. Zur Gewinnung der richtigen Perspektive gehen
wir dabei von folgenden allgemeinen Voraussetzungen aus:

Die dltere Psychologie teilte, #hnlich wie heute noch
das populédre Denken, eine ausgesprochen atomistische Auf-
fassung vom Seelenleben, wie wir sie auch aus der Geschichte
«der Philosophie kennen, wo sie insbesondere von David Hume
entwickelt worden ist. Dieser Atomismus sagt ungefihr fol-
gendes: Es gibt drei Grundtitigkeiten des seelischen Erlebens:
Denken, Fiihlen und Wollen. In der Seele finden sich aber

') Der gegenwirtige Stand der Vaélkerpsychologie, a. a. 0., 8. 625.



Zur Psychologie des primitiven Menschen 133

immer nur einzelne Vorstellungen, Gefiihle oder Willens-
regungen, und jedesmal, wenn der eine Inhalt aus der Seele
herausfillt, kommt ein neuer hinein. Die Seele kann also
im nimlichen Momente nur denken, fiihlen oder wollen. In
einem gewissen Sinne hat allerdings auch schon die atomi-
stische Auffassung einen Zusammenhang im Bewusstsein
angenommen ; sie setzt ndmlich das Wesen der ,assoziativen
Verkntipfung® voraus. Danach kann ein seelischer Inhalt
einen anderen rufen. Habe ich z. B. die Vorstellung Baum,
so ruft diese der Vorstellung griin, worauf dann aber der
erste Inhalt wieder herausfillt. Wir hiitten also auch hier
nichts weiteres als eine Aufeinanderfolge an sich getrennter
Inhalte, ein blosses Verhiiltnis der Succession. Die Seele ist
gleichsam wie ein enger Raum, durch den jeweils nur ein
einzelner elmentarer Inhalt hindurch kann. In diesem Sinne
stellte man sich auch den Beginn der geistigen Entwicklung
des Menschen vor. Das Kind empfingt zunéchst lediglich
einzelne Empfindungen: eine von links, eine von rechts, da
ein Schall, dort eine Wahrnehmung, und erst aus diesen Einzel-
stiicken baut sich successive die Welt des geistigen Lebens auf.
Nun ist aber in Wirklichkeit der Sachverhalt ein vollig
anderer. Das Seelenleben beginnt stets mit einem ganzen
Kontinuum von Sensationen verschiedenster Art. Es ist in
dieser Beziehung &hnlich, wie wenn wir aus dem Zustand
einer Ohnmacht aufwachen. Da haben wir zunichst wirre,
chaotische rdiumliche Empfindungen, die sich erst allmélig in
einzelne Wahrnehmungsobjekte gliedern. Ahnlich stellen wir
uns Ubrigens auch das Seelenleben der Tiere vor: ein Sen-
sationskontinuum von weitgehendem Totalitéitscharakter.
Ebenso unrichtig ist es ferner, dass die Seele entweder nur
vorstellen, fithlen oder wollen kénne. Es gibt keinen einzigen
Seelenzustand, der lediglich das eine oder andere wiare. Mehr
oder weniger sind diese verschiedenen Seiten des Seelenlebens
stets miteinander verflochten. Statt getrennter Betatigung
dieser drei Seiten gibt es immer eine Totalitit des Erlebens,
ein Verbundensein der verschiedenen Elemente zn ganzen
,Komplexen“, die erst machtriglich von der Reflexion in ein-
zelne Bestandteile aufgelost werden.
DieseallgemeinenVoraussetzungenvomTotalitdtscharakter
des seelischen KErlebens und einer noch geringen Fihigkeit
der Zergliederung der Bewusstseinsinhalte im niederen Seelen-



134 Dr. A. Knabenhans

leben miissen wir nun auch auf die Naturvolker zur Anwen-
dung bringen. Ich trete daher nunmehr niher auf den ersten
Hauptpunkt unserer psychologischen Typisierung des primi-
tiven Menschen ein, den ich in Anlehnung an Preuss als das
skomplexe Denken*“ des Naturmenschen bezeichnen mdichte.

1. Das komplexe Denken.

Andere haben hier auch von einem ,magischen“ oder
»mythologischen“ Denken, von einer ,Kollektivauffassung*
(représentations collectives bei Lévy-Bruhl) oder in irrefiih-
render Weise von einer ,assoziativen“ Denkform (Mogk) ge-
sprochen. Was darunter nidher gemeint ist, ergibt sich viel-
leicht am besten aus einem Bilde.

Wenn wir kleine Kinder beim Gehen beobachten, so
fallt uns auf, dass sie dabei allerlei unskonomische, eigentlich
nicht dazu gehorige Bewegungen machen: der ganze Korper
schwingt gleichsam noch mit, und erst nach und nach ver-
schwinden diese Begleiterscheinungen. Um etwas Ahnliches
handelt es sich nun beim primitiven Denken. Auch hier
schwingt noch manches mit, was streng genommen nicht zur
Sache gehort und was daher in unserem logischen oder ,ge-
richteten“ Denken unterdriickt oder vom Hauptinhalt der je-
weiligen Bewusstseinseinheit abgespalten, gesondert erscheint.
Negativ gesprochen handelt es sich hier um einen Mangel
an Analyse, um ein Zurtcktreten der Fiahigkeit zur Gliederung
und Sonderung der seelischen Inhalte, und die Folge davon
ist ein Zustand einer noch sehr engen Verflochtenheit des
seelischen Lebens, wo die einzelnen Teile noch viel gleich-
wertiger nebeinander bestehen.

Diese bemerkenswerteste Eigenart des primitiven Denkens
wollen wir zunichst an einigen Beispielen aus dem prak-
tischen Verhalten des Naturmenschen niher bringen.

Uberall, wo man auf primitiveren Stufen offenen Handel
treibt, horen wir, dass dem eigentlichen Abschluss des Ge-
schiiftes ein langwieriges Uber- und Unterbieten vorausgeht,
auf das man niemals verzichten wiirde, weil es sich sonst in
den Augen des Eingeborenen um gar kein Geschift mehr
handeln wiirde. Gehen wir auf ein anderes Gebiet. Bei der
Veranstaltung grosser Treibjagden werden in der Regel nicht
nur die uns notwendig erscheinenden Vorbereitungen getroffen:
Lanzen geschirft, Pfeile vergiftet etc., sondern es werden auch



Zur Psychologie des primitiven Menschen 135

Waffen und Hunde mit wunderkriftigen Salben eingerieben,
Getrinke aus allerlei Pflanzenabgiissen bereit gestellt usw.
Das letztere sind mehr magische Handlungen; aber sie er-
scheinen mit den rationellen Vorbereitungen noch in einem
einzigen ,Komplex“ vereinigt. Ahnliche Verhaltungsweisen
sind uns ibrigens auch aus unserem Volkstum bekannt. Die
Erntefeste fritherer Zeiten wurden mit einem ganz bestimmten
Zeremoniell eingeleitet: es wurden genau vorgeschriebene
Spriiche gesprochen, Lieder gesungen etc., ehe man an die
eigentliche Arbeit ging. Heute dagegen ist dieser irrationale
Typus des Erntens, wie wir ihn nennen koénnten, grossten-
teils unterdriickt. Gehen wir nun aber zu Leistungen mehr
intellektueller Art, wie Zeugenaussagen vor Gericht oder
Berichterstattungen von Boten, Spihern usw., so offenbart
sich uns das primitive Komplexdenken in ganz besonders
auffilliger Form. Ein hiibsches Muster eines derartigen
»epischen“ Botenberichtes, wie man sagen konnte, findet sich
z. B. in Pechuél-Loesches ,Volkskunde von Loango“. Dieser
ausgezeichnete Beobachter sagt an einer Stelle: ,Im alltdg-
lichen Verkehr wird man so recht gewahr, wie zihe die Leute
an Einzelheiten kleben. Seien diese fiir uns wesentlich oder
nebensidchlich, ihnen prigen sich alle der Reihe nach un-
gefihr gleichmissig stark ein. Und wie sie aufgenommen
wurden, miissen sie auch vorgetragen werden, sonst reisst die
(Gedankenkette rettungslos ab und muss wieder von vorne an-
gefangen werden, Sie fassen nicht zusammen, springen nicht
in die Mitte der Sache, melden nicht klipp und klar, was
sie wollen . . . Einer, zu einem Palaver gerufen, der viel-
leicht eine mehrtigige Wanderung hinter sich hat, wird, so-
bald an ihm die Reihe ist, keineswegs zur Sache sprechen,
sondern von sich und aller Welt. Er wird mit Worten und
Gebédrden getreulich einzeln schildern, wie alles zugegangen
ist: wie der Bote kam, wo er ihn traf, was er dachte, was
sie taten, was Frau, Schwester, Bruder, Onkel, Kind, Nach-
barn meinten, und wer weiss, was sonst noch. Endlich, wie
er sich vorbereitete, seine Lenden giirtete, sich verabschiedete,
was er anordnete. Dann, wie er gegangen, welche Pfade,
wie sie beschaffen waren, das Gras, der Wald, welches Dorf
er beriihrte, wie sein Gastfreund ihn begriisste usf.« Wir
sehen also: es wird nicht einfach das erzihlt, wonach gefragt
ist, sondern dazu kommen alle Détails einer ganzen Erlebnis-



136 Dr. A. Knabenhans

kette, d. h. ein ganzer ,Komplex“ friitherer Ereignisse kann
vom Bewusstsein noch gar nicht verarbeitet, zerspalten werden,
sondern bricht sich bei der Reproduktion in seiner ganzen
Totalitdt Bahn. FEin englischer Forscher hat hier nicht mit
Unrecht in etwas drastischer Weise von einer ,,wiederkiuenden
Denktitigkeit¢ gesprochen.

Diesen n#mlichen Mangel an Analyse, an logischer Kraft
zur Sonderung beobachten wir nun auch tiiberall im Gefiihls-
und Willensleben, wo er sich insbesondere in den Tatsachen
des sog. ,Uberstrahlens“ kundgibt. Wir erwihnten schon in
der Einleitung das bekannte Meiden der Toten und ihrer
Habe. Hier strahlt das Gefiihl der Furcht, das logischer-
weise nur auf den toten Korper oder die Seele des Verstor-
benen bezogen werden sollte, ohne jegliche Hermnmung auch
auf die Waffen, die Gerite, ja sogar auf die Hiitte des Toten
tiber und ruft ein entsprechendes Handeln, ndmlich die Zer-
storung dieser Objekte, hervor. Ein geradezu klassisches Bei-
spiel dieser Art berichtet uns Eylmann von den Siidaustra-
liern. Ein Eingeborener war mit einem européischen Briefe
unterwegs, den ihm ein Missionar gegeben hatte. Ausserdem
hatte er ein Paket Mehl zu transportieren. Unterwegs naschte
er von dem Mehl, deckte aber vorher den Brief sorgfiltig zu. Er
dachte nicht etwa an eine Zauberei in bestimmtem Sinne;
aber der Brief erinnerte an den Menschen, und das Bild
des Menschen ruft Regungen der Furcht und ein entspre-
chendes Verhalten hervor.

Nur einen besonderen Fall dieses Mechanismus des Uber-
strahlens haben wir dann da, wo Krifte und Eigenschaften,
Wert oder Unwert eines Ganzen auch einem blossen Teil zu-
geschrieben werden und umgekehrt. Hieher gehort z. B. im
praktischen Leben das enge Verflochtensein des Individuums
mit seiner Gruppe. Am deutlichsten zeigt sich dies in der
Institution der Blutrache. Wird einer getdtet, so geht es die
ganze Sippe an, und auch die ganze Sippe des Morders wird
verfolgt. Der Teil fliesst gleichsam zusammen mit dem Ganzen:
die Gesinnung und Handlung, die von einem einzelnen In-
dividuum ausgeht, wird tibertragen auf die ganze Gruppe,
eine Erscheinung, die man in treffender Weise als Gentili-
zismus bezeichnet hat. Bei den Australiern wird ein Mensch
dadurch zum Zauberer gemacht, dass man ihm kleine Par-

tikel von magischen Steinen unter die Haut praktiziert: vom



Zur Psychologie des primitiven Menschen 137

Teil geht die Wirkung aufs Ganze. Wenn dann im Kriege
von mutigen Feinden das Blut getrunken oder das Herz ver-
zehrt wird, so bestitigt sich hierin  die ndmliche Denkweise:
der Teil enthilt auch die Eigenschaften des Ganzen. Dass
in dieser Richtung auch die Erklirung des Kannibalismus
gesucht werden muss, will ich nur andeuten. Ebenso liegen
hier die letzten Wurzeln fiir die weltbekannten Formen des
sog. Vernichtungszaubers, wo ein Mensch dadurch getotet
oder geschidigt werden soll, dass man gewisse Teile von ihm,
wie abgeschnittene Haare, Fingernégel, Speisereste, Ausschei-
dungen des Leibes etc., vernichtet. Die Vorstellung, dass in
diesen Objekten Seelenstoff des Betreffenden enthalten sei,
ist erst sekundire Zutat; das Primére ist hier die Tatsache,
dass fur eine affektvolle, vom Gefiihl beeinflusste Auffassung
Teil und Ganzes aufs engste zusammenfliessen. Man denke
z. B. nur daran, wie noch heute der Empfinger einen Brief,
wenn dessen Absender ihm verhasst ist, wohl im Zorne zer-
knittert und zu Boden wirft. Die ndmliche Erkldarung trifft
auch auf den bekannten Aberglauben vom ,bésen Blick“ zu.
Ein durchdringender, scharfer Blick stellt eine enge, anschau-
liche Beziehung mit der Umgebung her. Die ganze Nachbar-
schaft tritt also zu dem Menschen mit dem ,bosen Blick¢ in
ein sehr enges Verhiltnis, und dadurch fliessen auch seine
schlimmen Eigenschaften ohne weiteres auf Andere iiber, Ein
sehr drastisches Beispiel von der Wirkung dieses Uberstrahlens
auf die néchste Umgebung gibt Thurnwald in seinen ,,Ethno-
psychologischen Studien an Siidseevolkern“, wo er an einer
Stelle erzihlt: ,Mein Hausherr Ungi in Buin lungerte eines
Tages ganz verstort auf einer grossen Holztrommel in der
Hauptlingshalle, die ich gemietet hatte. Als ich frug, was
los sei, sagte er mir, er sei krank. Auf weitere Nachfrage
horte ich wie so hdufig ohne néihere Lokalisation, er sei ,alles
zusammen krank“. Nach einer Weile bat er mich um Medizin.
Iech gab wie gewiohnlich, wenn ich nichts Ndheres erfahren
konnte, Aloe-Pillen. Am Nachmittag lag er wieder da. Nun
erzidhlten mir meine Hausjungen, Ungi sei krank, weil seine
Frau krank sei. Auf weiteres Befragen erfuhr ich, sie hitte
eine bose Wunde, und ich gab Ungi nun Verbandzeug und
schickte den Mann zu seiner Frau damit heim. Nach einigen
Tagen war er gesund, denn seine Frau war gesund geworden.“
Der Autor spricht hier von ,psychologischem Mitleiden®, was



138 Dr. A. Knabenhans

aber nur eine Vokabel ist; denn in Wirklichkeit steckt da-
hinter der Mechanismus des Uberstrahlens: die Affekts- und
Gemitlage der Frau fliesst gleichsam auch auf den Mann
tiber und ruft bei diesem den ndmlichen Gefithlen und der
ndmlichen Willenshaltung, oder mnegativ gesprochen: er hat
nicht die geniigende logische Kraft zur Sonderung seines
eigenen Missbehagens von dem Leiden seiner Frau.

Insbesondere kommt nun aber diese Eigenschaft der
grosseren Komplexitdt der Einheiten im Bewusstsein fir den
Inhalt der Begriffe in Betracht. Nehmen wir z. B. nur den
Begriff des einzelnen Menschen. Fiir uns ist dieser ein Wesen,
das sich vollig bestimmt abhebt von den tibrigen Mitmenschen,
von seinem Schatten, seinem Bilde, seinem Namen etc. Bei
uns steht eben die Begriffsbildung sténdig unter der strengsten
Kontrolle der Erfahrung und Beobachtung. Bei den Natur-
volkern dagegen fehlt eine derartige scharfe Sonderung noch
vollig. Der Begriff Mensch erscheint noch in der innigsten
Weise verflochten und verwoben mit der Vorstellung des
Bildes, des Namens, des Schattens etc. Dies hat namentlich
Lévy-Bruhl in seinem Werke an einem sehr reichen Material
dargetan. Bild, Name und Schatten enthalten hier noch un-
gleich mehr als bei uns: in sie geht zu einem guten Teil das
Wesenhafte des Menschen ein. Dass diese Dinge auf natiir-
liche Weise dem Korper zugehoren, wird nicht bemerkt.
Der einzige Gedanke ist der: sie sind unzertrennlich mit ihm
verbunden, ,und da sie andererseits nicht immer den Sinnen
zuginglich sind und daher leicht fremden Einfliissen unter-
liegen konnen, so sind sie auch eine Quelle stindiger Be-
sorgnis.“') So mischen sich dann hier den Begriffsinhalten
meist noch allerlei Vorstellungen von unkontrollierbaren, ge-
heimen Kriften und Eigenschaften bei, die man mit Preuss
als ihre magischen Merkmale oder mit Lévy-Bruhl als ihre
mystischen Beigaben bezeichnen konnte. Dies kommt auf
eine Perzeption hinaus, bei der die Begriffe von Anfang an
einen viel grosseren Inhalt als bei uns haben; sie sind gleich-
sam viel dichter oder gesittigter mit allerlei anhaftenden Vor-
stellungen und Elementen phantastischer oder irrationaler
Natur, die ihnen bei uns entweder nicht anhaften oder die
iIn unserem Denken von ihnen gesondert erscheinen. Hier
jedoch gehen sie noch véllig in das Wesen der Begriffe ein,
1) Pruuss, Die geistige Kultur, S. 10,




Zur Pgychologie des primitiven Menschen 139

wie in unserem Beipiele in das Wesen des Menschen die Vor-
stellung seines Schattens eingeht, und es wére nun grundfalsch,
wenn man diese Begriffsstruktur etwa dahin verstehen wollte,
dass hier zwischen Mensch und Schatten ganz einfach eine
sehr enge Assoziation bestehe. Das wiirde heissen: zunichst
ist die Vorstellung vom Menschen da; dann kommt die vom
Schatten dazu und verkniipft sich nun assoziativ mit ihr, so-
dass Eigenschaften des Schattens auch dem Menschen zu-
geschrieben werden. Das liefe auf die atomistische Auf-
fassung hinaus, dass urspringlich getrennte Bewusstseins-
inhalte nachtréglich in Verkniipfung gebracht werden. Wir
miissen aber diese Voraussetzung gerade in ihr Gegenteil um-
kehren und sagen: Mensch und Schatten sind hier noch viel
weniger dissoziiert als bei uns. Die Naturvolker haben es in
der Kunst der logischen Sonderung noch nicht so weit ge-
bracht wie wir. Die Erklirung ist -also hier eine entwicklungs-
geschichtliche. Es handelt sich ganz einfach um eine tiefere
Stufe des Geisteslebens: um ein Noch-nicht. Die scharfe Son-
derung in den Inhalten der Begriffe, das Abschneiden der
zustromenden phantastischen oder irrationalen Elemente ist
eine besondere Leistung der Intelligenz, beruht auf einer
besonderen kritischen Titigkeit, die hier noch ungeniigend
entwickelt ist. Zum Vergleiche denken wir hier am besten
an die intellektuelle Erziehung unserer Kinder, insbesondere
auf den hoheren Schulen, und an das, was man dort als den
Vorzug der ,formalen Bildung* bezeichnet: hier werden dem
Kinde die logischen Seitenspriinge abgewdhnt, wodurch es
erst zum folgerichtigen Denken erzogen wird. Also auch beim
Kinde wuchern zunichst noch allerlei unberechtigte Elemente
in die Begriffe hinein, und dieses Wuchern muss erst durch
ein besonderes geistiges Training, das natiirlich dem Natur-
menschen fehlt, beseitigt werden.

Spuren des #lteren komplexen Denkens finden sich aber
auch noch anderweitig bei uns, und zwar kommen hier vor
allem gewisse Ausnahmezustinde in Betracht. Auf unserer
Stufe kann sich z. B. der Mensch, der in starkem Affekte ist,
nicht geniigend #ussern, keine gentigenden Griinde angeben,
seine Ausspriiche nicht mit schlagenden Beweisgriinden stiitzen.
In solchen Zustinden wirbelt gleichsam alles durcheinander;
die Fahigkeit der Gliederung und Sonderung ist stark redu-
ziert. Ahnliches gilt vom Rauschzustand, wo man alles wie



140 Dr. A. Knabenhans

durch einen Schleier hindurch sieht, und wo auch die Fahig-
keit fehlt, die Rede zu gliedern und das Wichtige herauszu-
heben. Einen noch viel chaotischeren Zustand der Verflochten-
heit kennen wir aus den Trdumen, wo mitunter ein Mensch
A. gleichzeitig ein Mensch B. sein kann. Endlich weise ich
in unserer Kultur auf den bekannten Typus der verworrenen
Kopfe hin. Es sind dies Menschen, die von einer fixen Idee
besessen sind, die ein bestimmtes Projekt, einen bestimmten
theoretischen Gedanken haben, aber nicht imstande sind, ihre
Gedanken und Pline genau auseinander zu setzen. Es ist
dann bei ihnen, als ob man in einen zihen Brei von Gedanken
und Vorstellungen hineinfasste. Dass sodann in unserem
Volkstum auch noch Leistungen nach Art der ,epischen
Botenberichte“ durchaus keine Seltenheiten sind, diirften schon
jene bekannten Humoresken unter dem Titel ,Aus dem Ge-
richtssal“ in unseren Witzblidttern bestitigen.

2. Der Konkretismus des primitiven Denkens.

Damit verlassen wir die Eigenschaft der grosseren Kom-
plexitit der seelischen Inhalte und gehen nun zu einem
zweiten charakteristischen Wesenszuge des primitiven Denkens
iiber, den man als seinen Konkretismus oder seine griossere
Anschauungsnédhe bezeichnet hat.

Unter Anschauungsniéhe des Denkens verstehen wir seinen
anschaulichen, konkretistischen Charakter. Unser eigenes
Denken ist im hochsten Grade abstrakt. Es hat in weit-
gehendem Masse die Fihigkeit, die Wahrnehmungsinhalte zu
abstrakten Begriffen und allgemeinen Sitzen zu verarbeiten.
(Ganz anders das primitive Denken. Es bleibt noch tberall
am rein Phéanomenologischen héngen. Dies kommt am ek-
latantesten in der Struktur des primitiven Weltbildes zum
Ausdruck. Der Himmel wird z. B. als .ein rein materielles
Gewdlbe, als eine wirkliche Substanz aufgefasst. Oft hat er
eine Stiitze: er ruht entweder auf einem Berge oder auf
Pfihlen, er beriihrt sich auch tatsichlich mit dem Meere.
Die Sonne ist bei den Bakairi ein Federball aus den rotlich-
blauen Federn des Arara, bei den Australiern das rotliche
Fell eines Oppossums, bei den Eskimo eine glinzende Speck-
scheibe usf. Die Sterne sind die Viogel oder Blumen des Himmels,
die Wolken Himmelsbdume. Verfinsterungen entstehen da-
durch, dass Tiere iiber die Gestirne hinwegkrabbeln. Ein



Zur Psychologie des primitiven Menschen 141

Sonnenuntergang ist ein reguldres Verschlucktwerden. Die
Winde werden von Vogeln erzeugt; die Gewitter gelten als
Kampfe zwischen den Gestirnen. Abstrakte Begriffe in un-
serem Sinne gibt es tiberhaupt nicht; sie nehmen stets ein
mehr oder weniger konkretes Gewand an. Die Seele wird
beispielsweise nicht als rein geistig (immateriell) vorgestellt,
sondern als feiner Hauch oder Odem, und zwar ist dies nicht
etwa bloss symbolisch zu nehmen; sie ist tatséichlich etwas
eminent Stoffliches. Die Begriffsbildung ist hier eben noch
vollig an der Anschauung des Atmens oder Aushauchens hingen
geblieben. Ebenso sind die Geister hochst konkrete Wesen,
denen der Zauberer einen Knochen durch die Nase ziehen
kann, um sie daran aus dem Himmel herunterzuholen.

Dieser anschauliche Charakter des Denkens begegnet
uns nun in allen Lebensgebieten: tiberall tritt an Stelle un-
serer abstrakten Begriffe die Anschauung. Fiir alles Messen,
Zahlen und andere abstrakte Leistungen haben wir An-
schauungsersatz. Bei uns misst man z. B. die Zeit mit der
Uhr, mit dem Kalender; der Primitive hilft sich hier mit
der blossen Beobachtung. Die Zeit wird durch den Winkel
bezeichnet, um den man den Arm heben muss, um den be-
treffenden Sonnenstand anzugeben. Fiir das Zahlen der Tage
spielen Sternbilder oder Mondphasen eine Rolle: also tiberall
Anschauungsersatz. So weit iiberhaupt nach Jahren gerechnet
wird, werden die Jahre wieder nicht in unserem Sinne ab-
strakt gezahlt, sondern anschaulich nach Bilderchroniken,
wobei jedes Jahr durch ein spezifisches Ereignis bildhaft dar-
gestellt wird (Winter-Counts der Dacota; Wampumgtirtel der
Irokesen und Algonkin). Die Anschauungsniihe des primitiven
Denkens offenbart sich auch in der geringen Ausbildung
von Zahlwortern, die allen Naturvolkern gemeinsam ist.
Hiufig reichen eigentliche Zahlworter in unserem Sinne nur bis
2 oder 3; dariiber hinaus findet Ersatz des Zihlens statt: es
sind allerlei Hiilfsmittel, wie Kerben, Knotenschniire ete. oder
Zuordnung zu Korperteilen im Gebrauch, d. h. das Beziehen
findet nicht auf abstrakte Begriffe (Zahlworter), sondern auf
anschauliche Inhalte statt. Die Mengebezeichnungen sind
dann ganz einfach die Namen bestimmter Korperteile, auf
die beim Zihlen besonders hingewiesen wird.

Bekannt ist sodann die viel grossere Anschauungsnihe
aller primitiven Sprachen im Vergleiche zu den Kultursprachen,



142 " Dr. A. Knabenhans

Meinhof, ein guter Kenner der afrikanischen Sprachen, sagt,
dass die Wortbildung und das ganze Sprachmaterial so be-
schaffen seien, dass dadurch die Auschauung moglichst wenig
aufgelost, zerschnitten werde, dass moglichst grosse Komplexe
aus der Anschauung direkt ins Denken und in die Sprache
hintibergenommen und dort wiederum als Ganzes verwendet
werden. Ahnliches zeigt uns Westermann, wenn er z. B. dar-
tut, wie im Ewe fiir die Beichnung des einzigen Aktes des
Gehens 32 verschiedene Wortsymbole zur Verfiigung stehen.
Da gibt es z. B. ein besonderes Wort fir das Gehen, wie es
einem kleinen Menschen eigen ist; ein anderes Wort malt
den Gang von schlotternden Personen, ein drittes den eines
Korpulenten; ein viertes charakterisiert ein achtloses Gehen,
ein fiinftes ein gelenkiges, frisches Gehen usf, Dazu kommt,
dass in den primitiven Sprachen im allgemeinen auch der
Wortlaut oder Wortschall eine viel griossere anschauliche
Beziehung zum gemeinten Objekt hat als bei uns. So gibt
es in den Sprachen der Naturvilker noch ungleich mehr
onomatopoetische Waorter, sog. Lautbilder, ferner Worter, bei
denen durch stdrkeres oder leiseres Sprechen, durch Wieder-
holung ete. eine bestimmte Nuance zum Ausdruck gebracht
wird. Auch der ausgedehnte Gebrauch der Zeichen- und Ge-
birdensprache kommt hier in Betracht.

Eine unmittelbare Folge dieses Privalierens der An-
schauung im Denken ist auch der vollige Mangel an Ent-
wicklungsvorstellungen. Entwicklung ist ein Begriff, der er-
heblich iiber die Anschauung hinausgeht. Statt dessen finden
wir daher meist die Vorstellung der Verwandlung, was grossere
Anschauungsnihe hat. Nach Karl von den Steinen wurde
bei den Bakairi einst ein Sklave verfolgt und verschwand dabei
plotzlich im Dickicht. Als dann zufillig eine Krote aus dem
Busch herauskam, behaupteten die Eingeborenen steif und
fest, dass sich der Sklave in diese Krote verwandelt habe.
Ein #hnliches Beispiel liefern die so weit verbreiteten Puber-
tits- oder Mannbarkeitsriten. Da ist die Vorstellung wiederum
die, dass die Novizen, die Jiinglinge, erst sterben miissten,
um sich darauf in Minner zu verwandeln. Daher allerlei
entsprechende Zeremonien, bei denen die jungen Leute sym-
bolisch-dramatisch getétet und nachher wieder zum Leben
erweckt werden. Hier wird also das Werden des Jiinglings
zum Manne, die Erlangung der Reife, mit der ja in der Tat



Zur Psychologie des primitiven Menschen 143

ein vollig neues Leben einsetzt, wiederum nicht als eine Ent-
wicklung, sondern als eine plotzliche Verwandlung aufgefasst.

Eine weitere Folge der konkretistischen Denkweise der
Primitiven besteht sodann darin, dass hier die Beobachtungs-
resultate nie zu etwas Generellem im Sinne von festen Regeln
oder Gesetzméssigkeiten verarbeitet werden. Nach K. v. d.
Steinen waren z. B, die Bakairi ausserstande, den Satz: ,Alle
Menschen miissen sterben!“ in ihre Sprache zu iibersetzen.
Bei ihnen galt nur die Tatsache, dass dieser oder jener sterbe,
die Allgemeinheit der Notwendigkeit, der Begriff eines Ge-
setzes, war ihnen dagegen unversténdlich. Selbst so beschei-
dene Generalisationen wie die: die Pflanzen wachsen, die
Blitter sind griin, fehlten noch vollig. Es war immer nur
eine bestimmte Pflanze, ein bestimmtes Blatt von dem man
eine derartige Aussage machen konnte. Ebenso fehlen auf
dieser Denkstufe noch alle zusammenfassenden Bezeichnungen
fiir gewisse Gruppen oder Klassen von Naturobjekten. Nach
Westermann hat man z. B. im westlichen Sudan wohl fir
jede Art von Antilopen einen Namen, aber kein zusammen-
fassendes Wort fiir die Gattung Antilope. Nach Preuss gibt
es bei den Cora-Indianern zwar eine ganze Anzahl von Be-
zeichnungen fiir verschiedene Bienen- und Ameisenarten, aber
kein Wort fiir Biene oder Ameise an sich. Im Haussa wie-
derum soll der Begriff Tier nicht das bedeuten, was wir unter
Tier verstehen. Die dafiir gebriuchliche Bezeichnung ,nam*
bedeutet nur das Tier, insofern es Fleisch zum Essen liefert.
Ein Insekt oder eine Schlange ist also kein Tier, weil es
kein Fleisch liefert. Ebenso gibt es hier kein Wort fiir Fische.
Man hat nur die Bezeichnung Wassertier, und dazu gehoren
alle Tiere, die im Wasser wohnen. Wir sehen also: die Dinge
hingen hier z. T. ganz anders unter einander zusammen als
in unserem analysierenden wissenschaftlichen Denken.

Da es endlich nichts Allgemeingiiltiges, keine festen
Naturgesetze gibt, so gibt es auch nichts Unmdogliches. Der
Primitive kennt daher den Begriff des Wunders nicht. Fiir
uns verstosst ein Wunder gegen die allgemeine Gesetzbarkeit,
hier dagegen nicht, weil es keine solche gibt. Der Zauberer
kann daher in jede beliebige Ferne wirken oder eine Seele
aus dem Himmel herunterholen. Er leistet damit zwar mehr
als andere; aber er verletzt damit keine Norm. Das Wunder
bleibt auf dieser Stufe lediglich ein dynamischer Begriff.



144 Dr. A. Knabenhans

Die Eigenschaft der grosseren Anschauungsnihe miissen
wir nattirlich auch wieder entwicklungsgeschichtlich zu ver-
stehen suchen. Ahnlich wie beim komplexen Denken handelt
es sich hier um ein Nochnicht, um einen Mangel an analy-
sierender, verarbeitender und umgestaltender Denkkraft. Unser
Denken ist in weitgehendem Masse imstande, das phinome-
nologische Weltbild, das uns unsere Sinne vermitteln, wieder
aufzulosen und .daraus ein neues Weltbild in abstrakten Be-
griffen und allgemeinen Sétzen aufzubauen, Nicht so der
Naturmensch. Er behilft sich noch grosstenteils mit einem
Denken, das sich nicht wesentlich von der Anschauung ent-
fernt; darum verwechselt er nur zu oft Sein und Scheinen;
die Welt ist ihm keine einheitliche Ordnung, sie erschopft
sich in lauter Einzelheiten.

Um hier die tieferliegenden Ursachen dieser Verschieden-
artigkeit moglichst voll zu erfassen, miissen wir von der fol-
genden sehr bemerkenswerten Unterscheidung ausgehen. Man
hat gesagt, die Naturvolker verfiigten in erster Linie iiber ein
ausgezeichnetes Wahrnehmungs- und Beobachtungsvermogen
in Verbindung mit der Fihigkeit, ihre Wahrnehmungsinhalte
in einem guten sinnlichen Gedichtnis aufzubewahren. Sie
brillieren also vor allem in jener priméren oder niederen
Form der Intelligenztitigkeit, die man in der Denkpsycho-
logie als Beobachtungsintelligenz bezeichnet. Was ihnen
dagegen noch in weitgehendem Masse fehlt, ist die Fahigkeit
der Analyse und der Abstraktion; sie versagen also noch
grosstenteils in jener hoheren Form der Denktitigkeit, die
man die Verarbeitungsintelligenz genannt hat. Es ist
wirklich so, wie einmal Thurnwald sagt: ,Die Eingebornen
sind gute Sammler, aber keine guten Denker. Sie sammeln in
ihrem Intellekt Tatsachen auf, konnen sie aber nicht einheit-
lich verarbeiten.¢

Nun miissen wir hier aber noch einen Schritt weiter
gehen und geradezu von einem iibermissig belastenden Ein-
fluss der Beobachtungstitigkeit und der Beobachtungsinhalte
auf das Seelenleben sprechen. In der Tat ist denn auch auf
dieser Stufe aus rein biologischen Griinden die Notigung zu
einer fortgesetzten minutiosen Wahrnehmungstitigkeit die
denkbar grosste. Denken wir z. B. nur an die Lebensweise
der Sammler und Jéiger. Schon allein ihre Ern#hrungstitig-
keit h#lt ihre Aufmerksamkeit in unablissiger Spannung und



Zur Psychologie des primitiven Menschen 145

lisst eine gewaltige Fiille von Beobachtungen auf die Seele
einstirmen. Auf ihren Streifziigen hat jede geringfiigigste
Wahrnehmung ihre Bedeutung: alles ist eine Spur, eine Spur
von Nahrung, von Menschen, von feindlichen Menschen.
Blétter, Schlingpflanzen, Bdume ete. werden unwillkiirlich auf
ihre Tauglichkeit als Material fir das Gewerbe gemustert,
Sogar die verschiedenen Himmelsrichtungen sind Gegenstand
der Interessen. Jede Himmelsrichtung hat ihre besondere
Wichtigkeit: von der einen Seite kommt die Trockenheit, von
der andern die Feuchtigkeit. Auch die Bdume sehen nach
den verschiedenen Himmelsrichtungen verschieden aus. So
ist tiberall der Raum in sich differenziert. Nichts ist gleich-
giiltig; jede Verschiedenheit kann ihre Bedeutung haben.
Was aber eine derartig einseitige Wahrnehmungstitigkeit fir
das gesamte Seelenleben zur Folge hat, haben schon Euro-
péer an sich selbst erlebt. Der Anthropologe Ranke, der in
den Neunziger Jahren die grosse Meyersche Expedition nach
Zentral-Brasilien mitmachte, berichtet z. B., wie sich nach
einigen Monaten gemeinsamen Jigerlebens mit den Indianern
sein Natursehen in auffilliger Weise gedndert habe. FKEr ge-
wann den ,Indianerblick¢, sah nur noch einzelne Bidume,
auch den Baum nicht mehr als Einheit, sondern als Aste,
Blitter ete. Das ganze Naturbild loste sich ihm bei der
Wahrnehmung gewissermassen in eine chaotische Fille von
Einzelheiten auf. Damit ist nach Rankes Dafiirhalten keine
Freude an der Natur, kein Naturgefithl mehr vorhanden. Das
Bild der schénen Welt ist in eine Fiille einzelner Splitter zer-
schlagen.!) Wichtiger als das letztere ist uns hier aber die
Tatsache, dass zufolge der eigentlichen Uberlastung oder Uber-
filllung des primitiven Bewusstseins mit Beobachtungsinhalten
die seelische Energie nicht mehr dazu ausreicht, diese Mate-
rialien hinreichend zu verarbeiten, dass mit anderen Worten
fiir die Verarbeitungsintelligenz nur noch geringe Krifte und
nur Kriifte in ganz bestimmter Richtung tbrig bleiben. Zu
einer Art Wissen sind nimlich die Wahrnehmungsinhalte im
allgemeinen nur da verarbeitet, wo die Erfahrung zu einer
streng objektiven Anpassung zwingt, also vor allem im Be-
reiche der Technik und in der Erndhrungstitigkeit, nicht aber

1) ,Einige Beobachtungen iiber die Sinnesschiirfe bei siidamerikanischen

Indianern, Correspondenzblatt der deutschen Ges. f. Anthrop., Ethnol. u. Ur-
gesch.., Jahrg, 1897,

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXIII (1921) 10



146 . Dr. A. Knabenhans

da, wo es sich um eine Erfassung derjenigen Tatbestinde
und ihrer Zusammenhinge handelt, die der unmittelbaren
Erfahrung entriickt sind. Hier werden anschauungsnahe In-
halte wahllos assoziiert und einander gleichgesetzt; hier gibt
es keine Begriffe eines Ganzen, einer Regel oder einer Not-
wendigkeit. Damit erklidrt sich aber aufs eklatanteste die
Irrigkeit jener alten populdren Meinung, dass die Beobach-
tung immer richtige Erkenntnisse gewihrleiste, dass der-
jenige, der gut beobachte, auch ohne weiteres richtig denken
konne. In Wirklichkeit finden wir gerade da, wo die Be-
obachtung einseitig privaliert, immer ein eigentiimliches Ge-
misch von Realistik und Phantastik, das denn auch auf allen
niederen Denkstufen wiederkehrt. Der teilweise tiberraschende
Grad der Realistik beruht auf der grossen Treue der Wahr-
nehmung, die Phantastik dagegen auf den wild zustrémenden
Elementen oder, genauer gesagt, auf der Unfihigkeit, diese
geniigend abzusondern. Man konnte beinahe sagen: diese
Phantastik ist eine Entwicklungskrankheit, die mit einer be-
stimmten Stufe verbunden ist, nédmlich mit derjenigen, wo
die blosse Beobachtungstitigkeit noch tiiber ihren legitimen
Umfang hinausreicht, nicht das richtige Mass innehilt, son-
dern zu viel greift und sich dann vergreift. In diesem Sinne
wire dann der Konkretismus des primitiven Denkens als die
Folge einer Art Wucherung der blossen Beobachtungsintelli-
genz zu betrachten.

Natiirlich wirkt nun auch hier der #ltere Denkzustand
noch in allerlei Spuren bis in die Gegenwart hinein nach;
denn die volle Entfaltung der hoheren Intelligenzleistungen
ist eine verhiltnismissig junge menschliche Errungenschaft.
Von der Denkart des Bauerntums sagt z. B. ’'Houet: ,Der
Bauer ist Realist und Phantast zugleich. Fiir die Dinge des
tdglichen Lebens zeigt er eine hervorragende Beobachtungs-
gabe; in allen Urteilen dagegen, welche dariiber hinausgehen,
hat er eine véllig phantastische Seite. Der Grund hiefiir ist
natiirlich in der mangelhaft ausgebildeten Verarbeitungsintel-
ligenz zu suchen.“

Ahnlich lautet das Urteil iiber unsere modernen Fabrik-
arbeiter. Staudinger?') beschreibt sie wiederum als gute Be-
obachter, dagegen sollen sie #hnlich wie die Naturvolker in

) Hans STAUDINGER, Individuum und Gemeinschaft (Jena 1913), insbes.
S. 133 u. fg. ,Das Weltbild des Arbeiters®.



Zur Psychologie des primitiven Menschen 147

ihrem Intellekte nur Einzelheiten aufgespeichert haben und
tiber wenig generelle Urteile verfiigen. Neue Dinge miissen
ihnen stets so dargebracht werden, dass-sie sich mit bereits
Bekanntem beriihren. Bei Unterhaltungen erziihlen sie auch
alle Einzelheiten, die nicht zur Sache gehoren; also wiederum
das charakteristische Kleben an der Anschauung.

Schliesslich sollen sich die beiden erwihnten Intelligenz-
typen sogar bis hinauf in die Sphire unserer geistig gebilde-
ten Kreise nachweisen lassen. Meumann unterscheidet z. B.
in einer Studie iiber Intelligenz und Willen deutlich zwischen
einem mehr beobachtenden und einem mehr denkenden ge-
bildeten Menschen. Er fasst dabei speziell den Typus des
Beobachtenden ins Auge und sagt von diesem: Diese Men-
schen wissen im allgemeinen sehr viel, haben viele Kennt-
nisse aufgespeichert und sind auch im Umkreise dieser Kennt-
nisse sehr zuverldssig. Sie erleiden aber sofort Schiffbruch,
wenn sie auf das Allgemeine kommen sollen. Dort findet
man bei ihnen in der Regel einen blinden Dogmatismus, W1H-
kiirliche Annahmen und Voraussetzungen.

3. Die Naivitat oder Subjektivitﬁt des primitiven Denkens.

In einem dritten Kapitel, dem ich den Titel ,die Nai-
vitiat oder Subjektivitdt des primitiven Denkens“ gebe, mochte
ich kurz auf den besonderen Typus der Urteils- oder Uber-
zeugungsbildung beim Naturmenschen zu sprechen kommen.

Es gibt eine populdre Anschauung, nach der die Urteils-
bildung tiberall gleich verlaufen miisste wie bei uns, nédmlich
auf der Grundlage von klaren Einsichten in das Wesen der
Dinge und einem sorgféltigen kritisch-logischen Abwigen der
Moglichkeiten. Nun lasst sich aber leicht zeigen, dass auf
tieferen Stufen diese Form der logisch-kritischen Urteils- und
Uberzeugungsbildung im allgemeinen noch gar nicht in Be-
tracht fallt. Die Urteile sind hier naiv, unkritisch. Der Pri-
mitive ist bekannt fiir seinen Mangel an Kritik, seine Leicht-
gliubigkeit und seine h#ufigen Widerspriiche im Denken.
Der Grund hiefiir ist ein doppelter. Einerseits beruht er ganz
einfach auf dem nahezu volligen Fehlen von klaren Kausal-
vorstellungen. Wir miissen uns nédmlich den Erfahrungsbereich
des primitiven Menschen, d. h. den Bezirk, innerhalb dessen
er liber eine genaue und kritisch begrindete Sachkenntnis
verfiigt, ungleich kleiner vorstellen als bei uns. In dieser

10*



148 Dr. A. Knabenhans

Beziehung ist es z. B. ausserordentlich instruktiv zu horen,
dass es sogar Naturvolker gibt, denen der ursichliche Zu-
sammenhang zwischen geschlechtlicher Vereinigung und
Schwangerschaft noch nicht einmal geldufig ist, oder fiir die
etwa Geschlechtskrankheiten wie die Lues lediglich auf Zau-
berel beruhen, denen also die Tatsache der Ansteckung noch
unbekannt zu sein scheint. Um wie viel weniger darf man
da vom primitiven Menschen erwarten, dass er den Regen
von anderen Wassergiissen, die natiirlichen Wolken von den
kiinstlichen, durch Tabakrauch erzeugten, die Sonne von
einem andern Feuer ete. restlos klar in unserem naturwissen-
schaftlichen Sinne zu trennen vermoge. Woher erst soll er
aber richtige Vorstellungen iiber Grosse und Entfernung der
Wolken und der Himmelskérper haben?

Dazu kommt nun noch als zweite uns bereits bekannte
Ursache: der Mangel oder doch das starke Zuriicktreten der
Verarbeitungsintelligenz auf tieferen Stufen. KEs fehlt hier
zum vornherein an der Moglichkeit zu logischen oder in
unserem Sinne kritischen Erwidgungen, sodass hier die Ur-
teils- oder Uberzeugungsbildung notwendigerweise aus andern,
d. h. aus ausserlogischen Quellen fliessen muss. Hieftir kommen
bei nidherem Zusehen zweifelsohne eine ganze Reihe von
Moglichkeiten in Betracht; ich will mich hier jedoch nur auf
zwel Momente ndher einlassen, die erfahrungsgemiss in weit-
gehendem Masse den Verlauf des primitiven Gedankenganges
bestimmen. Diese beiden Momente sind einerseits die An-
schauung und andererseits die Affekte. In der Regel
sind sie allerdings gemeinsam im Spiele.

Was zunidchst die Anschauung anbetrifft, so haben wir
deren Bedeutung fir das primitive Denken teilweise schon
bei unseren Ausfiihrungen tiber die Art der Begriffsbildung
kennen gelernt. Ich will daher ihre Rolle als Quelle der
Urteils- und Uberzeugungsgewinnung nur an wenigen, mar-
kanten Beispielen beleuchten.

Bei den Irokesen ist es z. B. nicht die Sonne oder die Wirme,
die die Bohnen zum Reifen bringt, sondern die Heuschrecke,
die Cycade. Diese heisst denn auch direkt ,der Bohnenreifer“.
Sie singt und zirpt in der Jahreszeit, in der die Behne reift,
und dieses anschauliche Beieinander reicht nun dazu aus, in
der Vorstellung der Indianer die erwihnte Kausalverkniipfung
zwischen Bohne und Cycade herbeizuftihren. (Von uns aus



Zur Psychologie des primitiven Menschen 149

gesehen erscheint dies nur deshalb so vollig unverstindlich,
weil wir in diesem Falle schon iiber die unmittelbare An-
schauung hinausgehen und Licht oder Wérme der Sonne
zuschreiben. Fir eine rein phidnomenologische Auffassung
héngt aber die W#rme nicht unbedingt von der Sonne ab;
denn es bleibt auch warm, wenn sie nicht scheint). In #hn-
licherWeise besteht nun ganz allgemein dieT'endenz, bloss schein-
bare Zusammenhinge zeitlich und rdumlich benachbarter
Dinge als objektive Zusammenhinge der Erscheinungen auf-
zufassen. Nach Koch-Gruenberg gibt es irgendwo am Rio-
Negro eine Gegend, die ungewdhnlich stark von der Malaria
heimgesucht wird. Gleichzeitig kommt dort eine besondere
Art Schmetterling vor. Daraus resultiert kurzerhand die
Uberzeugung: der betreffende Schmetterling ist die Ursache
der Krankheit; er versteht es, sie in einem besonderen Topf
zu brauen. In anderen Fillen sind es anschauliche Analogie-
vorginge, die der Uberzeugungsbildung zu Grunde liegen.
Hierauf beruht im wesentlichen die Zauberkausalitit. Dies
gilt insbesondere von jenen einfacheren Formen des sog. Nah-
zaubers, wo gewisse entweder toten oder lebenden Natur-
objekten zugeschriebene niitzliche Eigenschaften oder Krifte
durch die anschaulich-mechanischen Operationen des Kon-
taktes, Reibens, Streichens, Hauchens ete. iibergeleitet und
angeeignet werden. Oder man denke an das Verfahren
der mechanischen Beseitigung von Krankheiten durch
das Saugen und FExtrahieren materieller Partikelchen, wie
Steine, Knochen ete. Aber auch bei den hoheren Formen
der Magie ist die Anlehnung an einen anschaulichen Parallel-
vorgang aus der profanen Welt noch fast iiberall gewahrt.
Jagd- und Regenzauber z. B. haben immer die Anschauung
fallender Tiere oder des Regens vor sich. Sogar da, wo bereits
die abstrakte Vorstellung von einer in unbeschriankte Fernen wir-
kenden spezifischen Zauberkraft mit im Spiele ist, besteht immer
noch das Bestreben, sich auch von ihrer nicht anschaulichen
Wirkungsweise vermoge der Phantasie ein anschauliches Bild
zu entwerfen. So fithren z. B. die Australier die Tétigkeit des
Zauberers, durch die er einen entfernten Feind krank macht,
darauf zuriick, dass er, ungeachtet der weiten Entfernung,
dessen Leib inwendig mit einem scharfen Messer entzwei-
schneidet. Wie drastisch ist ferner jene im zentralen Neu-
Holland einheimische Vorstellung, wonach ein biser Geist



150 Dr. A. Knabenhans

eine Krankheit dadurch hervorrufen kann, dass er ein
Stickchen Holz an einer Schnur befestigt, beide unsichtbar
in den Leib hineinpraktiziert und von Zeit zu Zeit an dem
Klotzchen zieht. Analog besteht etwa eine Gemiitsbewegung
wie die des Zornes oder Erstaunens darin, dass die Einge-
weide verknotet sind, dhnlich wie ein Mann dadurch zu einem
Zauberer werden kann, dass ein Geist ihm seine Eingeweide
herausnimmt und sie durch- neue ersetzt. Alle geistigen Vor-
giinge werden eben auf dieser Stufe als korperliche, alle
Eigenschaften als Stoffe, die sich wie eine Art Fluidum von
ihrem Trager loslosen konnen, und alle Wirkungen als
mechanisch vermittelt vorgestellt. Wo die Wahrnehmung
nicht ausreicht, hilft die Phantasie nach, und so iiberzieht
sich die ganze Welt mit einem Netz unzidhliger Arten der
Wirksamkeit und Beeinflussung vollig irrationaler Natur.“?)

Von ganz iiberragender Bedeutung fiir die Uberzeugungs-
bildung im primitiven Denken ist nun aber der Einfluss des
Gemiits, der Affekte. Gefiithle, Hoffnungen und Wiinsche sind
bei uns von der Kritik geziigelt; beim Primitiven dagegen
nicht. Was er fiihlt, hofft oder befiirchtet, wird ihm ohne
weiteres zu einer Realitidt, und da ihm gleichzeitig das Korrek-
tiv eines sicheren Wissens und einer klaren Einsicht in die Zu-
sammenhinge der Dinge fehlt, projiziert er auch seine Affekte
fortgesetzt in die Aussenwelt hinein. Was daher fiir uns tot
ist, kann bei ihm lebendig sein: ein Stein, ein umgestiirzter,
Baum, eine vom Mond beschienene Wasserflache sind ihm
erfillt von allerlei vagen Moglichkeiten, von unheimlichen
Michten, die Gutes oder Boses schaffen. Daraus resultiert bis
zu einem gewissen Grade eine Art Belebung der gesamten
Aussenwelt. Friither sah man hierin ein besonderes Bediirfnis,
allen Dingen ein menschliches Bewusstsein zuzuschreiben und
sprach daher von einer ausgesprochenen Neigung zur Per-
sonifikation. Zutreffender wird es aber sein, wenn man hier
sagt: der Primitive hat es noch nicht gelernt, das Spiel seiner
Affekte auf sich selbst zu beziehen. Er projiziert sie stindig
nach aussen und verwischt dann nur zu hédufig den Unter-
schied zwischen Subjektivitit und Objektivitdt. In diesem
Sinne hat man daher mit Recht von einer weitgehenden
Subjektivitdat des primitiven Denkens gesprochen. Sie
beherrscht vor allem die gesamte religivse Vorstellungswelt

') Vierkanor, Die Anfange von Religion und Zauberei, Globus 1907.



Zur Psychologie des primitiven Menschen 151

des Naturmenschen, die ja nach Wundt itiberhaupt nichts
weiteres bedeuten wiirde, als ,die aus den eigenen Gemiits-
bewegungen in die Erscheinungen verlegte mythische Ge-
dankenwelt.« Hier, im Reiche der Mythen, Mirchen und
Zaubereien baut sich der noch von keinerlei Normen und
Naturgesetzbarkeiten beengte Geist des Primitiven nach Be-
lieben ein ganzes Geriist von Vorstellungen, Urteilen und
Uberzeugungen auf, in dem das gesamte menschliche Sehnen,
Hoffen und Firchten zum Ausdruck und zur Darstellung
gelangt. Dies zeigt sich am offenkundigsten in der ohnehin
etwas praktischer orientierten Zauberei. Ich weise hier zur
niheren Illustration nur auf jene eindrucksvollen und uralten
jeweils von der gesamten Gruppe vorgenommenen Jagd-,
Kriegs-, Wetter- und Fruchtbarkeitszauber hin. Worauf kommt
es dabei an? Man geht von ganz alltiglichen Vorstellungen,
wie man sie von der Vegetation, vom Krieg, von der Jagd
etc. hat, aus und stellt nun diese von starken Gefiihlen be-
gleiteten Vorstellungsinhalte mimisch-dramatisch dar. Man
schiittet also z. B. Wasser aus, stellt kiinstlich Wolken dar,
veranstaltet symbolische Jagden oder Kriegsszenen, wobei auf
Phantome und Masken Pfeile und Lanzen abgeschossen werden.
Das Ganze ist also nicht viel anderes, als eine anschauliche
Darstellung von Wiinschen und Erwartungen. Das Bezeich-
nende dabei ist nun aber das, dass diese magischen Be-
gehungen immer nur dann in Szene gehen, wenn das objek-
tive Eintreten dessen, was in ihnen dargestellt wird, bereits
dicht bevorsteht, also mit der grossten seelischen Spannung
erwartet, herbeigewiinscht wird, so z. B. am Vorabend eines
kriegerischen Auszuges, beim Herannahen des lange ersehnten
Regens, beim Wiedererwachen der Vegetation nach einer
vielleicht lingeren Hungerperiode. Die Kausalitdt solcher
Gebrauche ist also klar: Initiant und Tridger des ganzen
Reaktions- und Vorstellungskomplexes ist das heftig erregte
Gemiit,” der Affekt. Ebenso evident ist der Einfluss des Ge-
fithls oder Affektes auf die kausale Verkniipfung bei den
geldufigeren Formen des Vernichtungszaubers am Bild oder
an allerlei Korperresten des Betreffenden. Der heftige Wunsel,
den Feind zu toten, ruft bei dem lebhaften Naturell des
Primitiven sofort der Ausdruckstitigkeit, die sich dann gleich-
sam in die entsprechenden Nachahmungshandlungen des
Durchbohrens, Verbrennens, Vergrabens ete. verlingern. Das



152 Dr. A. Knabenhans

spitere Hinzukommen von animistischen Vorstellungen soll
dabei allerdings nicht bestritten werden.

So viel zur Rolle der Anschauung und der Affekte bei der
primitiven Uberzeugungsbildung. Um hier nun aber genau
zu sein, muss an dieser Stelle noch ein bedeutsamer Vor-
behalt gemacht werden. Die erwiéhnte Eigenschaft der Nai-
vitit oder Subjektivitdt des primitiven Denkens gilt nicht
durchgingig, sondern nur in der ausserbiologischen Sphire.
Im engeren biologischen Bereich, vor allem im Gebiete der
gewerblichen Technik und der Erniéhrungstitigkeit, wo starke,
lebenserhaltende Interessen mit im Spiele sind, ist das Denken
durchaus rational und objektiv angepasst. Nur da, wo solche
Druckwirkungen fehlen, wo das Denken gleichsam in einem
luftleeren Raum operiert und nicht unter der Kontrolle der
Erfahrung steht, ist es naiv und phantastisch geblieben
(mythologisches Denken). In Wirklichkeit hiitten wir also
beim Primitiven zwischen zwei verschiedenen Systemen der
Urteils- und Uberzeugungsbildung zu unterscheiden, einem
naiven im ausserbiologischen Bereich und einem rationalen
in der Sphire der praktischen Erfahrungswelt. Ich will dies
noch an einem besonderen Beispiel etwas niher dartun. Carl
v. d. Steinen berichtet in seinem Werke tber die Xingu-
Expedition, dass ihn die Bakairi eines Tages mit der para-
doxen Behauptung tberrascht hétten, dass ihre Nachbarn,
die gefiirchteten Trumai, unter Wasser schlafen kénnten und
vom Grunde des Wassers aus mit Pfeilen auf ihre Feinde
zu schiessen pflegten. Hier handelt es sich natiirlich um eine
vollig phantastische Uberzeugung; sie stammt aus der Sphire
der ausserlogischen Urteilsbildung und ist daher naiv, ir-
rational und rein subjektiv begriindet; denn die Idee des auf
dem Wasser Schlafens und Schiessens beruht auf einer ganz
zufilligen Vorstellungsverkniipfung in den Kiopfen der Bakairi;
sie ist eine vollig willkiirliche, vielleicht auf einer falschen
Beobachtung beruhende Zutat zu Wasser oder Wohnen am
Wasser. Dieselben Bakairi sind dagegen in ihrem praktischen
Verhalten im hochsten Masse real angepasst. Hier haben sie
keine phantastischen Vorstellungen; sie sind z.B.durchaus tiber-
zeugt davon, dass sich die mit ihnen Krieg fithrenden Trumai
niemals freiwillig fangen oder die Waffen nehmen liessen. So
steht also dicht neben einer phantastischen oder mythologischen
Welt eine vollig reale mit klaren Vorstellungen und Urteilen.



Zur Psychologie des primitiven Menschen 153

Nach dem Gesagten ergibt sich von selbst, dass wir auch
die primitive Urteils- und Uberzeugungsbildung entwicklungs-
geschichtlich begreifen miissen. Die fiir sie charakteristische
Verwechslung von Subjektivitit und Objektivitidt ist iiber-
haupt bis zu einem gewissen Grade eine allgemein mensch-
liche Eigenschaft; nur ist sie auf tieferen Stufen viel stiirker
ausgepriagt als auf hoheren. Gerade jenes fiir das Mythen-
und Zauberdenken typische Mitschwingen von allerlei affek-
tiven Elementen spielt auch in unserer Urteils- und Uber-
zeugungsbildung noch eine ungleich gréssere Rolle, als ge-
meinhin zugestanden wird. Wie vage und unlogisch sind
z. B. héufig unsere Argumente bei starken Gemititserregungen,
und was fir unsinnige Drohungen und Behauptungen ent-
halten oft Reden und Briefe von Individuen, die unter dem
Drucke starker Affekte stehen! Im politischen Leben z. B.
sind die schroffen Parteigegenséitze meist nur daraus zu er-
kliren, dass die Uberzeugungen von ausserlogischen Momenten
abhingig sind. Die Urteile sind in weitgehendem Masse von
allerlei Wiinschen und Interessen bedingt. Tatsache ist ferner,
dass sich bei allen unseren Schitzungsurteilen die Wirkung
des Gefiihls bemerkbar macht. Deutlich sieht man dies ins-
besondere bei allen Voranschligen und Vorsidtzen. Man iiber-
schitzt regelmiissig die Arbeitsleistung, die man in einer ge-
wissen Zeit bewiiltigen kann, weil man es wiinscht, sie in
dieser Zeit zu erledigen. Die Liste derartiger Beispiele liesse
sich leicht vermehren; ich wollte damit nur zeigen, wie auch
unser eigenes Denken noch vielfach von irrationalen Ele-
menten durchsetzt ist und dadurch seinen genetischen Zu-
sammenhang mit dem &lteren, naiven Denktypus der Natur-
volker zu- erkenmen gibt. Leider hat sich nun aber diese
entwicklungsgeschichtliche Auffassung bis jetzt im allgemeinen
Denken noch sehr wenig durchgesetzt, und daher begegnen
wir in der Literatur immer und immer wieder jenen vollig
verfehlten Versuchen, Erscheinungen wie die des Zauber-
glaubens und des mittelalterlichen Hexenwahns als Folgen
einer ,geistigen Entartung®“ zu erkldren oder sie unter den
triiben Begriff der ,Suggestionswirkungen“ zu bringen. Ich
erinnere hier nur an die #lteren grotesken Bemiihungen von
Preuss, die primitive Zauberkausalitdt auf eine Art mensch-
licher Urdummbheit zuriickzuftihren. In Wirklichkeit haben
aber diese Dinge weder mit einer anerworbenen, noch mit



154 Dr. A. Knabenhans

einer nachtriglich eingetretenen Triibung der gesunden Ur-
teilskraft zu tun, sondern sind nichts weiteres als der konse-
quente Ausdruck einer primitiven, noch unentwickelten Denk-
art, die wir zum Teil noch selbst nicht ganz tiberwunden
haben. Unser logisch-kritisches Denken ist erst in Verbin-
dung mit dem modernen technischen und Wirtschaftsleben
in voller Schiirfe ausgebildet worden und bedeutet daher nur
eine junge Deckschicht in anderer Psyche. Die Erkenntnis
einer allgemeinen Naturkausalitdt fehlte z. B. dem Mittelalter
noch vollig, und jene Minner, die unsere kritisch-wissen-
schaftliche Naturauffassung zuerst begriindet haben, standen
alle noch mitten drin zwischen Realistik und Phantastik. Kin
Bacon glaubte noch an Geister, ein Kepler an den Einfluss
der Gestirne auf das Schicksal des Menschen.

Ich fiige noch hinzu, dass insbesondere die Psychologie
des Bauerntums einen starken magisch-mythologischen Ein-
schlag bewahrt hat, und das ni#mliche gilt von der Psycho-
logie des Kindes.

4. Das erhohte Ausdrucksverlangen und die Irrationalitit im Handeln.

Nur noch streifen will ich zum Schlusse eine vierte
seelische Eigenart des primitiven Menschen, die vor allem
seinem Handeln und seinem Willensleben eine charakteristische
und héufie missverstandene Note verleiht. Es ist dies das
erhohte Ausdrucksverlangen des Naturmenschen. Man hat
dieser Tatsache erst in den letzten Jahren vermehrte Auf-
merksamkeit zu schenken begonnen; ihre genauere Kenntnis
ist aber von eminenter Bedeutung fiir ein tieferes Verstéindnis
und eine richtige Bewertung primitiver Kulturen.

Zunichst ist ganz allgemein zu konstatieren, dass der
Primitive dem elementaren Bediirfnis, sein Innenleben, seinen
Gemiitszustand nach aussen kundzugeben in viel umfassender
Weise Raum verstattet als wir. Schon die Verwendung der
gewohnlichen Ausdrucksmittel, wie Weinen, Lachen, Schim-
pfen, Singen, Mienen- und Gebérdenspiel nimmt hier einen
viel breiteren Rahmen ein. In guten Quellen ist stets die
grosse und unverhiillte Lebhaftigkeit des Naturmenschen ge-
riihmt. Die Leute tragen ohne alle Hemmung ihr Inneres
offen zur Schau und kennen keine Zurtickhaltung. Der Mensch
ist auf dieser Stufe ein geboremer Schauspieler. Er driickt
seine inneren Zustidnde nicht nur aus, sondern er tbertreibt



Zur Psychologie des primitiven Menschen 155

sie; er hat Neigung, alles ins Malerische, ins Plastische um-
zusetzen. Diesem Bediirfnisse entsprechen denn auch eine
ganze Reihe sehr greller und orgiastischer Sitten. Ich erin-
nere hier nur an die vielen Ténze und Maskeraden, an die
blutigen Opfer, an die Totenklage und die sog. Festpromis-
kuitdat. Unter der letzteren verstehen wir allerlei Ziigellosig-
keiten bei festlichen Anlissen, wo mitunter voriibergehend
alle Schranken und Gebote des sexuellen Lebens aufgehoben
sind. Bei allen diesen Sitten handelt es sich um eine Art
Austoben, um ein Abreagieren starker innerer Erregungs-
zustinde, die teils gefiihls-, teils triebhafter Natur sind. Von
uns aus gesehen erscheint an ihnen manches recht roh und
brutal; aber fir die Naturvolker erweisen sie sich als Ein-
richtungen von hochster unbewusster Zweckmissigkeit. Bei
dem gesteigerten Ausdrucksverlangen funktionieren sie als
eine Art Ventile und bewahren vor schweren psychischen
Schédigungen. Man hat daher hier nicht mit Unrecht von
eigentlichen Ventilsitten gesprochen.

Doch das Ausdrucksbediirfnis des primitiven Menschen
begniigt sich nicht nur mit den gewohnlichen Ausdrucks-
mitteln und den Ventilsitten. Es greift sozusagen auf das
gesamte Leben, nahezu auf alles Handeln tiber. Sogar die
allerntichternsten Verrichtungen, wie z. B. die Ernihrungs-
tatigkeit sind hier nicht frei von Ausdrucksmomenten: man
zieht unter Musikbegleitung zum Feldbau oder verrichtet
wichtige Ernte-Arbeiten im Tanzschritt etc. In hohem Masse
von Ausdruckstétigkeit durchsetzt erscheint dann aber nament-
lich alles Handeln von Mensch zu Mensch, also da, wo man
Resonnanz findet. Wo zwei Stimme sich begriissen oder
allerlei Fehden miteinander austragen, wo eine Volksversamm-
lung stattfindet, wo in einer Rede jemand als der Schuldige
dargetan wird, sehen wir immer, wie das Notige und Zweck-
missige von einer ungeheuren Fiille von Luxusmitteln be-
gleitet ist: es handelt sich um eine Verschwendung von Kréften,
um eine Vergeudung von Mitteln, die wir von unserem Stand-
punkt aus kaum mehr zu begreifen vermdégen und die denn
auch der iltere Rationalismus, der im Menschen ein absolut
verniinftiges Wesen erblicken wollte, das nur nach klar be-
wussten Zwecken handelt, grindlich missverstanden hat. Daher
rithren z. B. jene vollig irrigen Vorstellungen von der Trag-
heit, ja geradezu grenzenlosen Faulheit des Naturmenschen,



156 Dr. A. Knabenhans

wozu jedoch seine grosse Regsamkeit, sein fortgesetzt titiges
und aktives Wesen in keiner Weise passen. Arbeitsleistungen
in unserem Sinne muss man vom Primitiven allerdings nicht.
erwarten. Eine reine Zwecktitigkeit, ein vollig rationalisiertes
Handeln, das einen bestimmten Effekt nur mit den gerade
notigen Mitteln zu erreichen bestrebt ist, ist wiederum eine
verhéltnisméssig junge menschliche Errungenschaft. FEigent-
lich ist sie erst das Resultat unserer modernen Kultur mit
ihrer gesteigerten Technik und ihrem entwickelten Wirtschafts-
leben. Auf niederen Stufen dagegen zeigt alles Handeln noch
eine viel geringere Zweckstrebigkeit; hier herrscht eine sog.
gemischte Zwecktidtigkeit vor: die Zweckhandlungen
gehen eine charakteristische Synthese mit Ausdrucks- und
Spielmomenten ein, und dadurch erhilt die gesamte Kultur
in weiten Bezirken ein eigenartiges (Geprige spielerisch-irra-
tionaler Natur.

Inwieweit sich nun innerhalb der einzelnen Lebensgebiete:
das erhohte Ausdrucksverlangen und damit die gemischte
Zwecktatigkeit zur Geltung bringen, will ich nicht mehr
weiter verfolgen; ebenso ist hier nicht der Ort, niher auf
die Bedeutung der Ausdruckstitigkeit fiir die Entwicklungs-
geschichte des Gebietes der Kunst einzutreten. Es sei nur
noch darauf hingewiesen, dass trotz der erhohten Zweck-
strebigkeit und der stark mechanisierenden Tendenz unserer
modernen Kultur auch bei uns noch viel Ausdrucksverlangen
am Leben geblieben ist; es ist nur stdrker zurickgedriangt
oder hat andere Formen der Betdtigung angenommen.?!) Das
Inventar an dlteren kathartischen Sitten nach Art von
Hinrichtungen, Feuersbriinsten, Maskeraden, Umziigen und
sonstigem Festgepringe ist zwar schon ein recht spérliches
geworden; aber dafir hat die neue Zeit im Kino, in der
riesenhaften Vermehrung der Fahrzeugtypen und der Steige-
rung ihrer Geschwindigkeit, dem Aufkommen des Sport- und
Reisewesens ete. teilweise einen fast itiberreichen Ersatz ge-
funden.

1) In PHouets ,Psychologie des Bauerntums“ findet sich bezeichnender-
weise ein Kapitel ,Spielende Energie“ (S. 87 ff.).




	Zur Psychologie des primitiven Menschen

