
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Zur Psychologie des primitiven Menschen

Autor: Knabenhans, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-112151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-112151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


121

Zur Psychologie des primitiven Menschen.

Von Dr. A. Knabenhans, Zuoz.

Alle völkerwissenschaftliche Arbeit, geschehe sie im
engeren Rahmen des Folklore oder in den umfassenderen Grenzen
der Ethnologie, führt letzten Endes auf ein psychologisches
Ziel hinaus. Dieses heisst Verstehen, Interpretation der
jeweils vorhegenden Erscheinungen und Tatsachen einer fremden
oder doch wesentlich anders gearteten Kultur, und dies ist
ohne psychologische Mittel, ohne eine entsprechende
Seelenkenntnis oder Psychologie, nicht möglich.

Diese Forderung nach einer besonderen Art von Seelenkunde

für die Zwecke der Kulturforschung im Sinne des
Folklore und der Ethnologie ist allerdings noch verhältnismässig

jugendlichen Datums und wird daher noch keineswegs
allgemein gestellt. Ihren extremsten Gegensatz findet sie in
dem gelegentlich auch heute noch mit allem Nachdruck
vertretenen Standpunkt der Empirie oder reinen Empirie, wie
wir zutreffender sagen müssen. Hier wird die Notwendigkeit
eines besonderen psychologischen Rüstzeugs für den Volksund

Völkerkundler kurzerhand abgelehnt und dafür die
Meinung vertreten, man brauche doch nichts weiteres zu tun,
als die Materialien, die Angaben in den Quellen, richtig
zusammenzustellen, und dann lasse sich ja die ganze Wahrheit
nur noch ablesen. Nun lässt sich aber leicht zeigen, dass

hier der blossen Erfahrung eine Rolle zugemessen wird, die
ihr im Grunde genommen niemals zukommen kann. Würden
wir uns nämlich bei unseren völkerwissensch'aftlichen Arbeiten
wirklich damit begnügen, lediglich äussere Tatsachen
zusammenzustellen und zu befragen, so würden wir damit nicht
nur herzlich wenig weit kommen, sondern wir sähen uns bald
in eine derartige Fülle von Widersprüchen und Unstimmigkeiten

verwickelt, dass es daraus kaum mehr ein Entrinnen
gäbe. Die Quellen dürfen nämlich nicht überschätzt werden.
Sie sind keineswegs so absolut zuverlässig, wie es gemeinhin
angenommen wird, und zwar aus verschiedenen Gründen.
Einmal stammen sie aus allen möglichen Zeiten und rühren
gleichzeitig von recht verschieden qualifizierten Beobachtern



122 Dr. A. Knabenhans

her. Die Grosszahl der älteren ethnographischen Zeugnisse
z. B. enthält vorwiegend Angaben und Berichte, die das
Resultat bloss gelegentlicher, also keineswegs planmässiger,
systematischer Beobachtung sind. Nuh könnte man sich
allerdings damit helfen, dass man bei der Verarbeitung
ausschliesslich auf moderne und anerkannt zuverlässige Autoren
abstellen würde. Aber auch unter diesen sind Widersprüche
und Meinungsverschiedenheiten durchaus an der Tagesordnung,
und dies ist notwendigerweise so; denn wir dürfen zweitens
bei der Quellen- und Materialbewertung nicht übersehen, dass

uns die Beobachter niemals blosse Tatsachen berichten,
sondern dass sie stets auch schon ihre Auffassung von denselben
hinzufügen. Nun sind aber Tatsachen und ihre Auffassung
schon wieder völlig differente Dinge: denn wir wissen nur
zu gut, dass die Deutung oder Erklärung eines Tatbestandes

ganz verschieden ausfallen kann, je nach dem persönlichen
Charakter, der beruflich-fachlichen oder theoretischen
Einstellung des Beobachters usw. Nehmen wir ein Beispiel.
Die bei vielen Naturvölkern beobachtete Sitte des Meidens
der Toten und ihres Besitzes wird zweifellos von einem
Anhänger der sog. animistischen Theorie, d. h. jener Auffassung,
nach der der Seelenglaube als die Grundvorstellung alles

primitiven religiösen Denkens gilt, als Furcht vor der Seele
des Verstorbenen gedeutet werden. Ein anderer Forscher
dagegen, für den jene theoretische Voraussetzung nicht gilt,
wird in diesem Punkte möglicherweise zu einem ganz anderen
Resultate gelangen. Er kann hier z. B. auf eine angeborene,
triebartige Verhaltungsweise oder auf eine Mitwirkung von
Zaubervorstellungen schhessen. — Eine weitere Fehlerquelle
der reinen Empirie ist sodann das bekannte „Hineinfragen".
Die Beobachtung wird ja überall durch die mündliche
Befragung der Eingebornen ergänzt, bei der nun aber nur zu
oft allerlei hineingefragt und hineingehört wird, was
man bereits vorausgesetzt oder erwartet hat. Hierin wird
zum Teil heute noch bei der Aufnahme der primitiven
religiösen Vorstellungen von vielen Missionaren in der
gröblichsten Weise gesündigt. Man muss nämlich wissen, dass

bei derartigen Befragungen die Eingebornen meist sehr
entgegenkommend sind; sie erraten nur zu leicht, was man
eigentlich von ihnen erwartet und machen dann häufig aus
lauter Gefälligkeit Depositionen, die nur sehr ungenau den



Zur Psychologie des primitiven Menschen 123

tatsächlichen Verhältnissen entsprechen. — Wir sehen also,
wie es in Wirklichkeit um die Zuverlässigkeit der Quellen
und Materialien bestellt ist. Wir haben schlechterdings kein
Recht, alles, was sie bieten, völlig unbesehen entgegenzunehmen.

Nach neuerer Erkenntnis ist denn auch die Quellenkritik

in der volks- und völkerkundlichen Forschung genau
so geboten, wie in der Geschichte. Erst kürzlich hat ein
Hauptvertreter der reinen Völkerkunde in sehr verdienstvoller
Weise gezeigt, was eigentlich die Quellen an und für sich
bedeuten und wie sie zu behandeln sind. Ich verweise hier
auf das Buch von Fritz Grabner über „Die Methode der
Ethnologie", Heidelberg 1911.

Aus dem Gesagten dürfte sich hinreichend ergeben, dass

eine Methode der reinen Empirie in keinem Zweige der
Völkerwissenschaft zu ausreichenden Resultaten zu führen vermag.
Sie versagt schon bei der blossen Materialbeschaffung und
ist natürlich erst recht unzureichend, wo es sich um die
Verarbeitung zu generellen Resultaten und Erkenntnissen handelt.

Der Erfahrung oder dem Tatsachenmaterial muss daher
stets eine denkende oder logisierende Arbeit zu Hülfe kommen,
wenn aus demselben ein wirkliches Wissen werden soll.
Die Frage ist dabei nur noch die, wie diese Denkarbeit
beschaffen sein soll, welchen Normen und psychologischen
Voraussetzungen sie mit anderen Worten zu genügen hat.

Damit trete ich in Kürze auf die Erörterung einer zweiten
bedeutsamen Vorfrage ein, nämlich auf die nach den
verschiedenen Wegen und Richtungen, die im Laufe der Zeit
zum Zwecke einer vertieften psychologischen Erfassung
primitiverer Kulturen und des in ihnen objektivierten Seelenlebens

versucht worden sind. Dabei kommen in der Hauptsache

drei verschiedene Methoden in Betracht, die der Reihe
nach eingeschlagen worden sind und zum Teil noch heute
nebeneinander in Gebrauch stehen. Die erste ist die der
sogenannten vorwissenschaftlichen Seelenkenntnis oder
Vulgärpsychologie, wie sie von Wundt genannt worden ist. Es
ist die Psychologie des täglichen Lebens, wie sie der Laie
besitzt und auf allen Lebensgebieten zur Anwendung bringt.
Sie ist naiv, unkritisch und begeht vor allem den einen grossen
Fehler, dass sie überall unser eigenes Seelenleben, vor allem
unsere besondere Art zu denken, zu reflektieren und zu folgern,
voraussetzt. Hieraus resultieren dann namentlich zwei fatale



124 Dr. A. Knabenhans

Irrtümer. Einmal werden dabei dem kulturärmeren und geistig
weniger trainierten Menschen viel zu viele intellektuelle
Leistungen zugemutet; d. h. bei seinen Handlungen und
Verhaltungsweisen wird ein viel zu hohes Mass von Berechnung
und klarem Zweckbewusstsein vorausgesetzt. Nach dieser
Denkweise wäre z. B. die Menschheit von der Wirtschaftsform
der Jagd zu derjenigen der Viehzucht ganz einfach deshalb
übergegangen, weil es ihr eines Tages als bequemer und
ergiebiger erschien, die Tiere einzuhegen, anstatt sie immer
wieder aufs neue einzufangen. Auf dem nämlichen Boden
sind in der älteren Ethnologie eine ganze Reihe derartiger
Erfindungstheorien entstanden, die in echt rationalistischer
Weise die Entstehung allerlei wichtiger Kulturgüter, wie der
Sprache, der Religion, des Feuergebrauchs, des Staates etc.
als einmalige willkürliche Schöpfungen des klugen
Nachdenkens und der Vorausberechnung erklären wollen. In
literarischer Aufmachung begegnet uns diese Auffassung noch
in sehr typischer Form in der bekannten Robinsonerzählung.

Der zweite grosse Fehler der Vulgärpsychologie besteht
sodann darin, dass sie auf Schritt und Tritt die primitiveren
Kulturen, die, wie wir noch sehen werden, in einem total
anders gearteten Seelenleben verankert sind, am Masstab
unserer eigenen Kultur misst und bewertet. Es geschieht
dies in der bekannten populären Form, dass man z. B. die
Abneigung des Primitiven gegen eine genau geregelte Arbeitsweise

einfach als Faulheit qualifiziert. Hier setzt man wiederum
ohne weiteres die Bedingungen, unter denen wir leben und
arbeiten, sowie die entsprechende Psychologie voraus und
übersieht dabei völlig, dass man sich bei den Naturvölkern
in jeder Hinsicht auf einem ganz anderen Boden befindet
und daher auch ganz andere Reaktionen erwarten muss. Hieher

gehören auch die bekannten vulgärpsychologischen
Anschauungen über allerlei Seiten der primitiven religiösen Welt.
Noch ein Mann wie Jakob Burckhardt erklärte z. B. die
gesamte Zauberei als den Ausdruck einer Art Geistesverwirrung,

und von der nämlichen Auffassung war die ältere
Religionspsychologie noch fast durchgängig beherrscht.
Magische Praktiken, wie z. B. die, dass man einen Menschen
dadurch umbringen will, indem man sein Bildnis oder Teile seines

Körpers, wie Haare, Fingernägel etc., vernichtet, erschienen
ihr schlechterdings als unverständlich, und sie sprach daher



Zur Psychologie des primitiven Menschen 125

in solchen Fällen in der Regel von „falschen Analogiebildungen"

oder auch von direkt „sinnlosen Vorstellungen".
Derartige Urteile sind allerdings bis zu einem gewissen Grade
begreiflich, wenn man sich vor Augen führt, wie sehr uns
im allgemeinen gerade im Bereiche des primitiven religiösen
Denkens die Einfühlung erschwert ist. Den Erscheinungen
der Zauberei z. B. haben wir in unserer eigenen Kultur gar
nichts Verwandtes mehr gegenüberzustellen, wenigstens in der
Geisteswelt des Gebildeten nicht. Und wenn man dann noch
dazu rechnet, dass früher ganz allgemein mit der
Voraussetzung gearbeitet wurde, dass das menschliche Geistesleben
auf allen Stufen das nämliche sei, so sind jene Schlüsse auf
eine Art geistiger Verworrenheit schon einigermassen
entschuldbar. Heute sehen wir indessen diese Dinge doch schon
wesentlich anders an. Wir wissen, dass man hier mit der

ganzen Fragestellung viel weiter zurück muss, dass man eine
Verschiedenheit der Denkweise anzunehmen hat, von
der aus erst die Unterschiede im einzelnen klar werden. Trotzdem

ist aber auch heute noch der Bereich der vulgärpsycho-
gischen Interpretationen und Ausdeutungen ein recht beträchtlicher.

Sie grassieren namentlich da, wo man sich mit dem

primitiven Menschen mehr sekundär befasst, vor allem in der

vergleichenden Sprach-, Kunst- und Religionshistorie, und
das nämliche gilt leider auch nur zu oft von der Folkloristik,
sobald sie sich über den engeren Rahmen der blossen
Materialbeschaffung hinaus begibt.

Eine zweite schon beträchtlich modernere und subtilere
Methode der Einfühlung in primitivere Kulturen und ihr
Geistesleben ist sodann diejenige vermittelst der Sprache,
also das philologische Verfahren. Das Folklore macht
hievon seit jeher den denkbar grössten Gebrauch und ist dabei
der Völkerkunde gegenüber insofern stark begünstigt, als bei
ihm gewisse linguistische Erschwernisse ohne weiteres in Wegfall

geraten. In die Völkerkunde dagegen ist die philologische
Methode eigentlich erst seit kurzem eingedrungen. Zwar sind
auch schon früher wortgetreue sprachliche Aufnahmen bei
den Naturvölkern vorgenommen worden ; aber diese verfolgten
meist rein sprachliche Zwecke. Erst neuerdings ist man dazu

übergegangen, umfangreiche Texte in den betreffenden
Idiomen aufzunehmen, um durch ihr Studium nicht nur besser

in die gesamten Zustände und Lebensverhältnisse der unter-



126 Dr. A. Knabenhans

suchten Stämme, sondern auch möglichst restlos in ihre
Mentalität einzudringen. Die wenigen konsequenten Versuche,
die bis jetzt nach dieser Seite hin unternommen worden sind,
eröffnen denn auch in der Tat eine sehr verheissungsvolle
Perspektive.1) Das Verfahren der philologischen Methode hat
nun aber einen grossen Nachteil ; es setzt immer eine Literatur
voraus, und diese fehlt natürlich auf tieferen Stufen sozusagen
völlig. Wir finden hier höchstens eine „mündliche Literatur"
in Form von allerlei Liedern, Sagen, Mythen und Legenden ;

aber diese bildet doch immer nur einen verhältnismässig
kleinen Teil der gesamten kultürlichen Leistungen und
Inhalte, und daher bleiben die Anwendungsmöglichkeiten des

philologischen Verfahrens für den Zweck der Völkerkunde
auf alle Fälle recht beschränkte. Ausserdem ist zu bedenken,
dass auch die Methode der sprachlichen Einfühlung ohne die
Hülfe einer brauchbaren und die Fehler der Vulgärpsychologie
vermeidenden wissenschaftlichen Seelenkunde nicht
auskommen kann.

Die dritte Methode ist dann die der sog. Völkerpsychologie.
Es ist dies allerdings nicht die gangbare, in den

Lehrbüchern und Vorlesungen traktierte Psychologie, und daher
muss sie auch streng von dieser unterschieden werden. Die
offizielle Psychologie begegnet uns heute meist in der Form
der sog. Experimentalpsychologie, die sich bis jetzt nur mit
der Einzelseele und zwar mit ihren allereinfachsten Gebilden,
den sog. elementaren Bewusstseinsvorgängen, befasst hat.
Die Völkerpsychologie dagegen bezeichnet, wie schon der
Name sagt, immer eine Gruppenpsychologie. Gegenstand
ihrer Betrachtung ist also nicht die Einzelpsyche, sondern
eine Art Kollektivseele. Sie geht von der Annahme aus, dass

jeder Zeitepoche, jeder Kulturstufe ein bestimmter Typus des
Seelenlebens entspreche. Und diesem Typus sucht sie nun
dadurch beizukommen, dass sie von den jeweils vorliegenden
äusseren Kulturleistungen in Sprache, Mythus, Religion, Kunst
etc. ausgeht und von hier aus Rückschlüsse auf die Welt des
Innenlebens zieht. Ihr Stoff ist also stets objektiven Inhaltes;
nur ihre Probleme sind psychologischer Natur. Forschungs-

') Ich verweise hier vor allem auf die einschlägigen Publikationen von
K. Th. Preuss, Die Nayarit-Expedition, I. Die religiösen Gesänge der Cora-
Indianer, 1912; R. Thurnwald, Forschungen auf den Salomo-Inseln, I. Lieder
und Sagen aus Buin, 1912 ; und Th. Koch-Grünberg, Vom Roroima zum
Orinoco, II. Mythen und Legenden der Taulipang- und Arekuna-Indianer, 1917.



Zur Psychologie des primitiven Menschen 127

objekt ist hier mit anderen Worten nicht die reine Seele,
sondern der erlebende Mensch anstelle der erlebenden Seele,
und wiederum nicht der einzelne Mensch, sondern der Mensch
als gesellig lebendes Wesen und im Zusammenhang mit der
jeweiligen besonderen Kultur.

In dieser spezifischen Form einer Typenpsychologie
für die verschiedenen Kulturen und Zeitalter ist die
Völkerpsychologie heute allerdings noch ein recht unfertiges Gebilde.
Bis jetzt sind ihre Bemühungen in der Hauptsache auf den
Kreis der sog. Naturvölker beschränkt geblieben. Aber auch
hier kann von einer umfassenden Darstellung des primitiven
Seelenlebens, seiner Eigenschaften und seines besonderen x\uf-
baus noch gar keine Rede sein. Andere primitive Gruppen
erst sind noch kaum in Angriff genommen. Von einer
Psychologie der tieferen Schichten unseres Volkstums, wie des

Bauerntums z. B., ist noch sozusagen gar nichts vorhanden.
Der einzige mir bekannte Versuch nach dieser Seite hin ist
der des oldenburgischen Landpfarrers A. l'Houet, Zur
Psychologie des Bauerntums, Ein Beitrag, 1905, der aber schon
seit Jahren vergriffen und daher nahezu in Vergessenheit
geraten ist. - Eine kurze Übersicht über das wichtigste Schrifttum

der völkerpsychologischen Bestrebungen soll uns nun
aber noch etwas näher mit der ganzen Problematik dieses

jungen Wissenszweiges bekannt machen.
Allerlei Ansätze zu einer genaueren psychologischen

Typisierung und Charakterisierung insbesondere der Naturvölker
finden wir schon bei Bastian, dem Altmeister der Ethnologie.
Ich erwähne hier namentlich sein dreibändiges 1860 erschienenes

Werk „Der Mensch in der Geschichte" und dann noch
etwa die „Beiträge zur vergleichenden Psychologie" vom Jahre
1868. In seinen späteren Jahren ist Bastian dann bekanntlich
in allerlei wunderliche Spekulationen verfallen und hat zudem
einen derart krausen Stil geschrieben, dass seine Arbeiten
nahezu ungeniessbar sind. Neben Bastian und einigen
anderen Vorläufern fällt dann aber als grundlegend Wilhelm
Wundt mit seiner grossen zehnbändigen „Völkerpsychologie"

samt ihren kleineren Geschwistern, vor allem der
Zusammenfassung „Elemente der Völkerpsychologie", in
Betracht. Und was ist nun von Wundts Riesenwerk zu sagen
Es wird allgemein angestaunt und von vielen als eine geradezu
monumentale Schöpfung gepriesen. Gewiss ist es als Arbeit



128 Dr. A. Knabenhans

eines Einzelnen eine erstaunliche Leistung. Trotz der
überragenden Autorität Wundts beginnt sich aber in den letzten
Jahren doch mehr und mehr die Kritik gegen ihn zu regen,
und so weit eine solche bis jetzt überhaupt laut geworden
ist, lässt sie sich etwa dahin zusammenfassen : Wundts grosse
Völkerpsychologie bietet trotz der ungeheuren Arbeit, die darin
steckt, keine eigentliche Psychologie der Naturvölker. Eine
abgeschlossene Darstellung der charakteristischen Wesensseiten

und der besonderen Struktur des primitiven Seelenlebens

würde man darin vergeblich suchen. Bis zu diesem

Endproblem ist Wundt nur sehr selten und dann mehr
andeutungsweise vorgedrungen. Was er in der Hauptsache
bietet, ist eine Anwendung der Psychologie und zwar der
Individualpsychologie auf verschiedene Kulturgüter, insbesondere

auf die Sprache, die Religion, die Kunst und neuerdings
auch auf das soziale Leben. Die Betrachtung kommt dabei
in weiten Bezirken kaum über das bloss Stoffliche hinaus
und bleibt viel zu sehr an den rein objektiven Vorgängen
und Tatbeständen im Bereiche der einzelnen Kulturgüter
hängen. Psychologische Fragen spielen allerdings fortgesetzt
hinein, insbesondere wird immer und immer wieder auf die
Verirrungen der Vulgärpsychologie aufmerksam gemacht, was
wirklich als ein grosses Verdienst Wundts angesehen werden
muss. Im ganzen aber bleibt der Eindruck doch der, dass es sich
bei seinem Werke eher um eine gross angelegte Darstellung
des immensen Stoffgebietes der allgemeinen oder vergleichenden
Völkerkunde, also um eine eigentliche Ethnologie, als um
eine Völkerpsychologie im Sinne einer wahren Gruppen- oder
Typenpsychologie handelt. Und ungefähr das nämliche gilt
von Wundts „Elementen der Völkerpsychologie", obwohl diese
zusammenfassende Arbeit den verheissungsvollen Untertitel
„Grundlinien einer psychologischen Entwicklungsgeschichte
der Menschheit" trägt. In Wirklichkeit bietet das Werk eine
Schilderung der wesentlichsten Kulturstufen der Menschheit,
wobei zudem noch vorausgesetzt ist, dass es universell gültige,
also durchgehende Stufen für die Entwicklung der Kultur
gebe, nebenbei gesagt, eine Auffassung, die in der modernen
Völkerkunde ausser Wundt sonst kaum mehr jemand ernsthaft

vertritt. Auch in dieser Arbeit ist die Betrachtung nahezu
ausschliesslich der objektiven Welt und nicht dem Seelenleben
zugewandt. Sie verfolgt keineswegs die Absicht, in erster



Zur Psychologie des primitiven Menschen 129

Linie die seelische Eigenart der verschiedenen Stufen, ihre
jeweilige besondere Art zu denken, zu fühlen etc., darzutun.1)

Von dieser Art Völkerpsychologie lässt sich ganz
allgemein sagen, dass sie zwar gegenüber den noch früheren
Leistungen der Vorläufer in den Anfängen einer bemerkenswerten

Weiterentwicklung steht; aber gerade bei Wundt
kommt dies noch in sehr unklarer und tastender Weise zum
Ausdruck, so dass sein Werk vielleicht doch eher als Abschluss
einer älteren Periode der völkerpsychologischen Bestrebungen
angesehen werden muss. Es ist dies namentlich auch
deshalb der Fall, weil hier noch viel zu sehr von der alten
Methode der uferlosen Vergleichung Gebrauch gemacht wird.

Im Anschlüsse an Wundt müssen nun aber auch noch
einige andere mehr der älteren Periode zuzurechnende Werke
erwähnt werden. Hieher gehört vor allem das schon 1896

erschienene Buch Alfred Vierkandt's „Naturvölker und
Kulturvölker". Es beschränkt sich auch noch vorwiegend auf das

objektivierte Seelenleben, d. h. auf die Erscheinungen der
Kultur und das äussere Verhalten der Naturvölker, beleuchtet
dabei aber gelegentlich doch auch schon allerlei
Strukturunterschiede zwischen dem Seelenleben des primitiven und
demjenigen des Kulturmenschen. Es gilt dies namentlich von
den beiden Kapiteln über das sog. mythologische Denken
und das Willensleben der Naturvölker, zu denen man auch
heute noch ohne weiteres stehen kann. Eine gründliche
Abrechnung mit den vulgärpsychologisch fundierten Zufalls- und
Erfindungstheorien in der älteren Ethnologie bedeutet dann
die 1908 vom nämlichen Autor rührende Studie „Die Stetigkeit

im Kulturwandel", eine ausserordentlich verdienstreiche
und klärende Untersuchung über den Mechanismus der
Entstehung und Wandlung der menschlichen Kulturgüter.

Schon mehr als eine Karikatur des primitiven Seelenlebens

muss dagegen die von Fritz Schultze im Jahre 1900

verbrochene „Psychologie der Naturvölker" bezeichnet werden.
Hier feiert die alte vulgärpsychologiscbe Betrachtungsweise
wohl ihren höchsten Triumph. Schultze glaubt nämlich, dass

der Unterschied zwischen uns und den Primitiven lediglich
in einem gewaltigen Minus der letzteren auf allen seelischen

]) Zur Kritik Wundt's siehe vor allem: Alfred Vierkandt, „Der
gegenwärtige Stand der Völkerpsychologie", Neue Jahrbücher, Jahrgang 1914,
I. Abtlg., XXXIII. Bd., 9. Heft.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXIII (1921) 9



130 Dr. A. Knabenhans

Gebieten bestehe. Hier finden wir daher in reicher Fülle
jene bekannten populären Vorurteile von dem hoffnungslos
egoistischen, faulen und tierhaft grausamen „Wilden".
Hinsichtlich der Bewertung der moralischen Leistungen der Naturvölker

versteigt sich dieser Autor an einer Stelle sogar zu der
folgenden unglaublich überhebenden Phrase: „So wie sich
die dürftige Strohhütte des Schwarzen zu einem herrlichen
Palast oder Dom, so verhält sich auch die sittliche Gefühlsroheit

des Wilden zu dem moralischen Zartgefühl eines
wirklichen Kulturmenschen."

Den Beginn einer völlig neuen Phase der völkerpsychologischen

Forschung bedeutet nun aber das Buch des Franzosen

Lévy-Bruhl „Les fonctions mentales dans les sociétés
inférieures" vom Jahre 1910. Es behandelt zwar nur einen
Teil des primitiven Seelenlebens, nämlich die Verstandesoder

Intelligenztätigkeit, dringt hier aber bis zum eigentlichen
Kern der Fragestellung, zu einer wirklichen Strukturpsychologie

des primitiven Denkens vor. Hier ist bereits erkannt,
dass der Unterschied zwischen dem Seelenleben der Naturvölker

und dem unsrigen nicht nur ein Unterschied der Quantität,

ein blosses Mehr oder Weniger an Willenskraft, Phantasie,

an rationalem Zweckbewusstsein etc. ist, sondern dass

die Unterschiede vorwiegend qualitativer Natur sind. Schon
der Aufbau ihrer Bewusstseinsinhalte und der Zusammenhang
derselben untereinander ist teilweise ein ganz anderer, und
daher rührt nun auch im wesentlichen der eigenartige und
so oft missverstandene Charakter der primitiven Psyche.

Damit wäre unsere einleitende Orientierung über die
allmälige Entwicklung der völkerpsychologischen Bestrebungen
in der Hauptsache erledigt. Es sei nur noch hinzugefügt,
dass im abgelaufenen Dezennium die einschlägigen Probleme
von verschiedener Seite in erfreulicher Weise weiter gefördert
worden sind. In Frankreich sind es vor allem einige Forscher
um die bekannte „Année sociologique" herum gewesen, die
durch ihre Arbeiten die primitive Seelenkunde befruchtet
haben. Ich erwähne hier neben dem schon genannten Lévy-
Bruhl vor allem den inzwischen verstorbenen Emile Durkheim

mit seinem zwar etwas spekulativen Werke „Les formes
élémentaires de la vie religieuse" (1912), das namentlich seiner
feinen sozial-psychologischen Analysen wegen zu schätzen ist.



Zur Psychologie des primitiven Menschen 131

Ähnliche Verdienste haben sich die beiden Mitarbeiter H.
Hubert und M. Mauss um die tiefere psychologische
Durchdringung der primitiven magischen Vorstellungswelt erworben.1)
Von englischen Forschern wäre in erster Linie der bekannte
Oxforder Psychologe William Mc Dougall zu nennen, der
mit seinem genialen und rasch bekannt gewordenen Werke
„Social Psychology" (dritte Auflage 1912) insbesondere die
Auffassungen über die voluntaristische Seite des primitiven
Seelenlebens geklärt hat. In Deutschland endlich kommen
für unsere Zwecke hauptsächlich die beiden Kreise um Alfred
Vierkandt in Berlin und um Felix Krüger in Leipzig in
Betracht. Der erstere führt heute seine völkerpsychologischen
Bestrebungen namentlich in seiner Sammlung „Studien zur
Ethnologie und Soziologie" fort.2) Krüger dagegen gibt seit
1914 eine Monographienfolge „Arbeiten zur Entwicklungspsychologie"

heraus.8) Dass auch schon Lamprecht
teilweise ähnliche Ziele verfolgte, sei nur nebenbei erwähnt.4)
Von ethnologischer Seite endlich wären hier etwa noch die
jüngste Veröffentlichung von K. Th. Preuss über „Die geistige
Kultur der Naturvölker" (1914) und die sog. ethnopsychologi-
schen Studien von Richard Thurnwald zu erwähnen.5)

*) Esquisse d'une théorie général de la magie, Année soc, 1914;
Mélanges d'histoire des religions, 1909. — 2) Bis jetzt : Heft 1, Max Schmidt,
„Die Aruaken", Ein Beitrag zum Problem der Kulturverbreitung, 1917; Heft 2,
Alfred Knabenhans, „Die politische Organisation bei den australischen
Eingeborenen", Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte des Staates, 1919. — Von
Vierkandt selbst sind an neueren einschlägigen Arbeiten neben seinen Berliner
Vorlesungen über Entwicklungspsychologie vor allem zu nennen : eine
kritischprogrammatische Studie: „Der gegenwärtige Stand der Völkerpsychologie",
a. a. 0.; ferner ein Aufsatz über „Ausdrucks-, Spiel- und Zwecktätigkeit" in
den „Geisteswissenschaften", I. Jahrg. (1913/14), Heft 35 und 36; endlich sein
demnächst erscheinender „Versuch einer Gesellschaftslehre". — Teilweise ähnlich

orientiert ist auch die englische Soziologenschule um Westermarck. Siehe
hier z. B. Wheeler, „The tribe, and intertribal relations in Australia", 1910;
Malinowski, „The family among australian aborigines", 1913; Oppenheimer,
„The Rationale of Punishment", 1913. — 3) Bis jetzt: Hans Volkelt, „Über
die Vorstellungen der Tiere", 1914; Felix Krüger, „Über Entwicklungspsycho-
logie", 1915; Heinz Werner, „Ursprung der Metapher", 1919. — 4) Aus seiner
Sammlung „Beiträge zur Kultur- und Universalgeschichte" wären etwa hieher
zu rechnen; Th. W. Danzel, „Die Anfänge der Schrift" 1912; Karl Schröter,
„Die Anfänge der Kunst im Tierreich und bei Zwergvölkern", 1914; Erich
Franke, „Die geistige Entwicklung der Kegerkinder", 1915. In die nämliche'
Richtung gehört auch das bekannte Werk von Hermann Schneider, „Kultur
und Denken der alten Ägypter", 1909. — 5) Thurnwald, Vierkandt und
andere: „Vorschläge zur psychologischen Untersuchung primitiver Menschen",
Beiheft 5 zur Ztschr. f. angew. Psychologie und psycholog. Sammelforschung,
1912; Thurnwald, „Ethno-psychologische Studien an Südseevölkern",
Beiheft 6 voriger Ztschr.

9*



132 Dr. A. Knabenhans

Schon die Vielheit dieser Richtungen deutet natürlich darauf

hin, dass hier noch alles im Fluss und im ersten Werden
begriffen ist. Von einer fertigen Wissenschaft der
Völkerpsychologie kann daher noch gar keine Rede sein. Vierkandt
glaubt denn auch höchstens von einer allerdings sehr
bemerkenswerten völkerpsychologischen Bewegung sprechen zu
dürfen, die bereits durch eine Reihe hervorragender Arbeiten
und bedeutender Fachmänner vertreten sei, und in einer
provisorischen Formulierung ihres eigentlichen Ziels bezeichnet
er sie als eine besondere Art von Psychologie, die unmittelbar
für die Probleme der Geschichte und Gesellschaft in Frage
komme. Vorerst ist man sich allerdings noch nicht einmal
über den Namen dieser werdenden Disziplin einig; denn
während einige an der alten Bezeichnung festhalten oder mit
Dilthey von einer beschreibenden Psychologie sprechen
wollen, schlagen andere vor, das Ganze oder doch wenigstens

Teile davon als Entwicklungspsychologie,
Sozialpsychologie oder auch als historische Psychologie zu
bezeichnen. Aber man darf, wie Vierkandt ferner meint, denen
nicht beistimmen, die deswegen alle einschlägigen Bemühungen
für dilettantisch und wertlos halten. „Es muss auch den
Wissenschaften gegenüber eine neue Auffassung des
geschichtlich-kulturellen Lebens zur Geltung kommen—eine Auffassung,
die neben dem Fertigen auch dem Werdenden gerecht wird.J)

Nach dieser etwas weitgespannten Übersicht über die
Problematik der modernen völkerpsychologischen Bestrebungen
können wir nun zu unserer engeren und eigentlichen
Aufgabe übergehen, die darin bestehen soll, dass wir wenigstens
in ein paar Hauptpunkten die wesentlichsten Eigenschaften
und Besonderheiten des primitiven Seelenlebens zur Darstellung
bringen. Zur Gewinnung der richtigen Perspektive gehen
wir dabei von folgenden allgemeinen Voraussetzungen aus:

Die ältere Psychologie teilte, ähnlich wie heute noch
das populäre Denken, eine ausgesprochen atomistische
Auffassung vom Seelenleben, wie wir sie auch aus der Geschichte
der Philosophie kennen, wo sie insbesondere von David Hume
entwickelt worden ist. Dieser Atomismus sagt ungefähr
folgendes: Es gibt drei Grundtätigkeiten des seelischen Erlebens :

Denken, Fühlen und Wollen. In der Seele finden sich aber

') Der gegenwärtige Stand der Völkerpsychologie, a. a. O., S. 625.



Zur Psychologie des primitiven Menschen 135

immer nur einzelne Vorstellungen, Gefühle oder
Willensregungen, und jedesmal, wenn der eine Inhalt aus der Seele

herausfällt, kommt ein neuer hinein. Die Seele kann also
im nämlichen Momente nur denken, fühlen oder wollen. In
einem gewissen Sinne hat allerdings auch schon die atomi-
stisehe Auffassung einen Zusammenhang im Bewusstsein

angenommen; sie setzt nämlich das Wesen der „assoziativen
Verknüpfung" voraus. Danach kann ein seelischer Inhalt
einen anderen rufen. Habe ich z. B. die Vorstellung Baum,
so ruft diese der Vorstellung grün, worauf dann aber der
erste Inhalt wieder herausfällt. Wir hätten also auch hier
nichts weiteres als eine Aufeinanderfolge an sich getrennter
Inhalte, ein blosses Verhältnis der Succession. Die Seele ist
gleichsam wie ein enger Raum, durch den jeweils nur ein
einzelner elmentarer Inhalt hindurch kann. In diesem Sinne
stellte man sich auch den Beginn der geistigen Entwicklung
des Menschen vor. Das Kind empfängt zunächst lediglich
einzelne Empfindungen: eine von links, eine von rechts, da
ein Schall, dort eine Wahrnehmung, und erst aus diesen
Einzelstücken baut sich successive die Welt des geistigen Lebens auf.

Nun ist aber in Wirklichkeit der Sachverhalt ein völlig
anderer. Das Seelenleben beginnt stets mit einem ganzen
Kontinuum von Sensationen verschiedenster Art. Es ist in
dieser Beziehung ähnlich, wie wenn wir aus dem Zustand
einer Ohnmacht aufwachen. Da haben wir zunächst wirre,
chaotische räumliche Empfindungen, die sich erst allmälig in
einzelne Wahrnehmungsobjekte gliedern. Ähnlich stellen wir
uns übrigens auch das Seelenleben der Tiere vor: ein Sen-

sationskontinuum von weitgehendem Totalitätscharakter.
Ebenso unrichtig ist es ferner, dass die Seele entweder nur

vorstellen, fühlen oder wollen könne. Es gibt keinen einzigen
Seelenzustand, der lediglich das eine oder andere wäre. Mehr
oder weniger sind diese verschiedenen Seiten des Seelenlebens
stets miteinander verflochten. Statt getrennter Betätigung
dieser drei Seiten gibt es immer eine Totalität des Erlebens,
ein Verbundensein der verschiedenen Elemente zn ganzen
„Komplexen", die erst nachträglich von der Reflexion in
einzelne Bestandteile aufgelöst werden.

Diese allgemeinenVoraussetzungenvomTotalitätscharakter
des seelischen Erlebens und einer noch geringen Fähigkeit
der Zergliederung der Bewusstseinsinhalte im niederen Seelen-



134 Dr. A. Knabenhans

leben müssen wir nun auch auf die Naturvölker zur Anwendung

bringen. Ich trete daher nunmehr näher auf den ersten

Hauptpunkt unserer psychologischen Typisierung des primitiven

Menschen ein, den ich in Anlehnung an Preuss als das

„komplexe Denken" des Naturmenschen bezeichnen möchte.

1. Das komplexe Denken.

Andere haben hier auch von einem „magischen" oder
„mythologischen" Denken, von einer „Kollektivauffassung"
(représentations collectives bei Lévy-Bruhl) oder in irreführender

Weise von einer „assoziativen" Denkform (Mogk)
gesprochen. Was darunter näher gemeint ist, ergibt sich
vielleicht am besten aus einem Bilde.

Wenn wir kleine Kinder beim Gehen beobachten, so

fällt uns auf, dass sie dabei aUerlei unökonomische, eigentlich
nicht dazu gehörige Bewegungen machen: der ganze Körper
schwingt gleichsam noch mit, und erst nach und nach
verschwinden diese Begleiterscheinungen. Um etwas Ähnliches
handelt es sich nun beim primitiven Denken. Auch hier
schwingt noch manches mit, was streng genommen nicht zur
Sache gehört und was daher in unserem logischen oder
„gerichteten" Denken unterdrückt oder vom Hauptinhalt der
jeweiligen Bewusstseinseinheit abgespalten, gesondert erscheint.
Negativ gesprochen handelt es sich hier um einen Mangel
an Analyse, um ein Zurücktreten der Fähigkeit zur Gliederung
und Sonderung der seelischen Inhalte, und die Folge davon
ist ein Zustand einer noch sehr engen Verflochtenheit des

seelischen Lebens, wo die einzelnen Teile noch viel
gleichwertiger nebeinander bestehen.

Diese bemerkenswerteste Eigenart des primitiven Denkens
wollen wir zunächst an einigen Beispielen aus dem
praktischen Verhalten des Naturmenschen näher bringen.

Überall, wo man auf primitiveren Stufen offenen Handel
treibt, hören wir, dass dem eigentlichen Abschluss des
Geschäftes ein langwieriges Über- und Unterbieten vorausgeht,
auf das man niemals verzichten würde, weil es sich sonst in
den Augen des Eingeborenen um gar kein Geschäft mehr
handeln würde. Gehen wir auf ein anderes Gebiet. Bei der
Veranstaltung grosser Treibjagden werden in der Regel nicht
nur die uns notwendig erscheinenden Vorbereitungen getroffen:
Lanzen geschärft, Pfeile vergiftet etc., sondern es werden auch



Zur Psychologie des primitiven Menschen 135

Waffen und Hunde mit wunderkräftigen Salben eingerieben,
Getränke aus allerlei Pflanzenabgüssen bereit gestellt usw.
Das letztere sind mehr magische Handlungen; aber sie
erscheinen mit den rationellen Vorbereitungen noch in einem
einzigen „Komplex" vereinigt. Ähnliche Verhaltungsweisen
sind uns übrigens auch aus unserem Volkstum bekannt. Die
Erntefeste früherer Zeiten wurden mit einem ganz bestimmten
Zeremoniell eingeleitet: es wurden genau vorgeschriebene
Sprüche gesprochen, Lieder gesungen etc., ehe man an die
eigentliche Arbeit ging. Heute dagegen ist dieser irrationale
Typus des Erntens, wie wir ihn nennen könnten, grösstenteils

unterdrückt. Gehen wir nun aber zu Leistungen mehr
intellektueller Art, wie Zeugenaussagen vor Gericht oder
Berichterstattungen von Boten, Spähern usw., so offenbart
sich uns das primitive Komplexdenken in ganz besonders

auffälliger Form. Ein hübsches Muster eines derartigen
„epischen" Botenberichtes, wie man sagen könnte, findet sich
z. B. in Pechuël-Loesches „Volkskunde von Loango". Dieser
ausgezeichnete Beobachter sagt an einer Stelle: „Im alltäglichen

Verkehr wird mau so recht gewahr, wie zähe die Leute
an Einzelheiten kleben. Seien diese für uns wesentlich oder
nebensächlich, ihnen prägen sich alle der Reihe nach
ungefähr gleichmässig stark ein. Und wie sie aufgenommen
wurden, müssen sie auch vorgetragen werden, sonst reisst die
Gedankenkette rettungslos ab und muss wieder von vorne
angefangen werden. Sie fassen nicht zusammen, springen nicht
in die Mitte der Sache, melden nicht klipp und klar, was
sie wollen Einer, zu einem Palaver gerufen, der
vielleicht eine mehrtägige Wanderung hinter sich hat, wird,
sobald an ihm die Reihe ist, keineswegs zur Sache sprechen,
sondern von sich und aller Welt. Er wird mit Worten und
Gebärden getreulich einzeln schildern, wie alles zugegangen
ist: wie der Bote kam, wo er ihn traf, was er dachte, was
sie taten, was Frau, Schwester, Bruder, Onkel, Kind, Nachbarn

meinten, und wer weiss, was sonst noch. Endlich, wie
er sich vorbereitete, seine Lenden gürtete, sich verabschiedete,
was er anordnete. Dann, wie er gegangen, welche Pfade,
wie sie beschaffen waren, das Gras, der Wald, welches Dorf
er berührte, wie sein Gastfreund ihn begrüsste usf." Wir
sehen also : es wird nicht einfach das erzählt, wonach gefragt
ist, sondern dazu kommen alle Détails einer ganzen Erlebnis-



136 Dr. A. Knabenhans

kette, d. h. ein ganzer „Komplex" früherer Ereignisse kann
vom Bewusstsein noch gar nicht verarbeitet, zerspalten werden,
sondern bricht sich bei der Reproduktion in seiner ganzen
Totalität Bahn. Ein englischer Forscher hat hier nicht mit
Unrecht in etwas drastischer Weise von einer „wiederkäuenden
Denktätigkeit" gesprochen.

Diesen nämlichen Mangel an Analyse, an logischer Kraft
zur Sonderung beobachten wir nun auch überall im Gefühlsund

Willensleben, wo er sich insbesondere in den Tatsachen
des sog. „Überstrahlens" kundgibt. Wir erwähnten schon in
der Einleitung das bekannte Meiden der Toten und ihrer
Habe. Hier strahlt das Gefühl der Furcht, das logischerweise

nur auf den toten Körper oder die Seele des Verstorbenen

bezogen werden sollte, ohne jegliche Hemmung auch
auf die Waffen, die Geräte, ja sogar auf die Hütte des Toten
über und ruft ein entsprechendes Handeln, nämlich die
Zerstörung dieser Objekte, hervor. Ein geradezu klassisches
Beispiel dieser Art berichtet uns Eylmann von den Südaustraliern.

Ein Eingeborener war mit einem europäischen Briefe
unterwegs, den ihm ein Missionar gegeben hatte. Ausserdem
hatte er ein Paket Mehl zu transportieren. Unterwegs naschte
er von dem Mehl, deckte aber vorher den Brief sorgfältig zu. Er
dachte nicht etwa an eine Zauberei in bestimmtem Sinne;
aber der Brief erinnerte an den Menschen, und das Bild
des Menschen ruft Regungen der Furcht und ein
entsprechendes Verhalten hervor.

Nur einen besonderen Fall dieses Mechanismus des
Überstrahlens haben wir dann da, wo Kräfte und Eigenschaften,
Wert oder Unwert eines Ganzen auch einem blossen Teil
zugeschrieben werden und umgekehrt. Hieher gehört z. B. im
praktischen Leben das enge Verflochtensein des Individuums
mit seiner Gruppe. Am deutlichsten zeigt sich dies in der
Institution der Blutrache. Wird einer getötet, so geht es die

ganze Sippe an, und auch die ganze Sippe des Mörders wird
verfolgt. Der Teil fliesst gleichsam zusammen mit dem Ganzen:
die Gesinnung und Handlung, die von einem einzelnen
Individuum ausgeht, wird übertragen auf die ganze Gruppe,
eine Erscheinung, die man in treffender Weise als Genti]i-
zismus bezeichnet hat. Bei den Australiern wird ein Mensch
dadurch zum Zauberer gemacht, dass man ihm kleine
Partikel von magischen Steinen unter die Haut praktiziert : vom



Zur Psychologie des primitiven Menschen 137

Teil geht die Wirkung aufs Ganze. Wenn dann im Kriege
von mutigen Feinden das Blut getrunken oder das Herz
verzehrt wird, so bestätigt sich hierin die nämliche Denkweise:
der Teil enthält auch die Eigenschaften des Ganzen. Dass
in dieser Richtung auch die Erklärung des Kannibalismus
gesucht werden muss, will ich nur andeuten. Ebenso liegen
hier die letzten Wurzeln für die weltbekannten Formen des

sog. Vernichtungszaubers, wo ein Mensch dadurch getötet
oder geschädigt werden soll, dass man gewisse Teile von ihm,
wie abgeschnittene Haare, Fingernägel, Speisereste, Ausscheidungen

des Leibes etc., vernichtet. Die Vorstellung, dass in
diesen Objekten Seelenstoff des Betreffenden enthalten sei,
ist erst sekundäre Zutat; das Primäre ist hier die Tatsache,
dass für eine affektvolle, vom Gefühl beeinflusste Auffassung
Teil und Ganzes aufs engste zusammenfliessen. Man denke
z. B. nur daran, wie noch heute der Empfänger einen Brief,
wenn dessen Absender ihm verhasst ist, wohl im Zorne
zerknittert und zu Boden wirft. Die nämliche Erklärung trifft
auch auf den bekannten Aberglauben vom „bösen Blick" zu.
Ein durchdringender, scharfer Blick stellt eine enge, anschauliche

Beziehung mit der Umgebung her. Die ganze Nachbarschaft

tritt also zu dem Menschen mit dem „bösen Blick" in
ein sehr enges Verhältnis, und dadurch fliessen auch seine
schlimmen Eigenschaften ohne weiteres auf Andere über. Ein
sehr drastisches Beispiel von der Wirkung dieses Überstrahlens
auf die nächste Umgebung gibt Thurnwald in seinen „Ethno-
psyehologischen Studien an Südseevölkern", wo er an einer
Stelle erzählt: „Mein Hausherr Ungi in Buin lungerte eines

Tages ganz verstört auf einer grossen Holztrommel in der
Häuptlingshalle, die ich gemietet hatte. Als ich frug, was
los sei, sagte er mir, er sei krank. Auf weitere Nachfrage
hörte ich wie so häufig ohne nähere Lokalisation, er sei „alles
zusammen krank". Nach einer Weile bat er mich um Medizin.
Ich gab wie gewöhnlich, wenn ich nichts Näheres erfahren
konnte, Aloe-Pillen. Am Nachmittag lag er wieder da. Nun
erzählten mir meine Hausjungen, Ungi sei krank, weil seine
Frau krank sei. Auf weiteres Befragen erfuhr ich, sie hätte
eine böse Wunde, und ich gab Ungi nun Verbandzeug und
schickte den Mann zu seiner Frau damit heim. Nach einigen
Tagen war er gesund, denn seine Frau war gesund geworden.-'
Der Autor spricht hier von „psychologischem Mitleiden", was



138 Dr. A. Knabenhans

aber nur eine Vokabel ist; denn in Wirklichkeit steckt
dahinter der Mechanismus des Überstrahlens : die Affekts- und
Gemütlage der Frau fliesst gleichsam auch auf den Mann
über und ruft bei diesem den nämlichen Gefühlen und der
nämlichen Willenshaltung, oder negativ gesprochen: er hat
nicht die genügende logische Kraft zur Sonderung seines

eigenen Missbehagens von dem Leiden seiner Frau.
Insbesondere kommt nun aber diese Eigenschaft der

grösseren Komplexität der Einheiten im Bewusstsein für den
Inhalt der Begriffe in Betracht. Nehmen wir z. B. nur den
Begriff des einzelnen Menschen. Für uns ist dieser ein Wesen,
das sich völlig bestimmt abhebt von den übrigen Mitmenschen,
von seinem Schatten, seinem Bilde, seinem Namen etc. Bei
uns steht eben die Begriffsbildung ständig unter der strengsten
Kontrolle der Erfahrung und Beobachtung. Bei den
Naturvölkern dagegen fehlt eine derartige scharfe Sonderung noch
völlig. Der Begriff Mensch erscheint noch in der innigsten
Weise verflochten und verwoben mit der Vorstellung des

Bildes, des Namens, des Schattens etc. Dies hat namentlich
Lévy-Bruhl in seinem Werke an einem sehr reichen Material
dargetan. Bild, Name und Schatten enthalten hier noch
ungleich mehr als bei uns: in sie geht zu einem guten Teil das
Wesenhafte des Menschen ein. Dass diese Dinge auf natürliche

Weise dem Körper zugehören, wird nicht bemerkt.
Der einzige Gedanke ist der : sie sind unzertrennlich mit ihm
verbunden, „und da sie andererseits nicht immer den Sinnen
zugänglich sind und daher leicht fremden Einflüssen unterliegen

können, so sind sie auch eine Quelle ständiger
Besorgnis. " ') So mischen sich dann hier den Begriffsinhalten
meist noch allerlei Vorstellungen von unkontrollierbaren,
geheimen Kräften und Eigenschaften bei, die man mit Preuss
als ihre magischen Merkmale oder mit Lévy-Bruhl als ihre
mystischen Beigaben bezeichnen könnte. Dies kommt auf
eine Perzeption hinaus, bei der die Begriffe von Anfang an
einen viel grösseren Inhalt als bei uns haben ; sie sind gleichsam

viel dichter oder gesättigter mit allerlei anhaftenden
Vorstellungen und Elementen phantastischer oder irrationaler
Natur, die ihnen bei uns entweder nicht anhaften oder die
in unserem Denken von ihnen gesondert erscheinen. Hier
jedoch gehen sie noch völlig in das Wesen der Begriffe ein,

') Preuss, Die geistige Kultur, S. 10.



Zur Psychologie des primitiven Menschen 139

wie in unserem Beipiele in das Wesen des Menschen die
Vorstellung seines Schattens eingeht, und es wäre nun grundfalsch,
wenn man diese Begriffsstruktur etwa dahin verstehen wollte,
dass hier zwischen Mensch und Schatten ganz einfach eine
sehr enge Assoziation bestehe. Das würde heissen : zunächst
ist die Vorstellung vom Menschen da; dann kommt die vom
Schatten dazu und verknüpft sich nun assoziativ mit ihr,
sodass Eigenschaften des Schattens auch dem Menschen
zugeschrieben werden. Das liefe auf die atomistische
Auffassung hinaus, dass ursprünglich getrennte Bewusstseins-
inhalte nachträglich in Verknüpfung gebracht werden. Wir
müssen aber diese Voraussetzung gerade in ihr Gegenteil
umkehren und sagen : Mensch und Schatten sind hier noch viel
weniger dissoziiert als bei uns. Die Naturvölker haben es in
der Kunst der logischen Sonderung noch nicht so weit
gebracht wie wir. Die Erklärung ist also hier eine
entwicklungsgeschichtliche. Es handelt sich ganz einfach um eine tiefere
Stufe des Geisteslebens : um ein Noch-nicht. Die scharfe
Sonderung in den Inhalten der Begriffe, das Abschneiden der
zuströmenden phantastischen oder irrationalen Elemente ist
eine besondere Leistung der Intelligenz, beruht auf einer
besonderen kritischen Tätigkeit, die hier noch ungenügend
entwickelt ist. Zum Vergleiche denken wir hier am besten

an die intellektuelle Erziehung unserer Kinder, insbesondere
auf den höheren Schulen, und an das, was man dort als den

Vorzug der „formalen Bildung" bezeichnet: hier werden dem
Kinde die logischen Seitensprünge abgewöhnt, wodurch es

erst zum folgerichtigen Denken erzogen wird. Also auch beim
Kinde wuchern zunächst noch allerlei unberechtigte Elemente
in die Begriffe hinein, und dieses Wuchern muss erst durch
ein besonderes geistiges Training, das natürlich dem
Naturmenschen fehlt, beseitigt werden.

Spuren des älteren komplexen Denkens finden sich aber
auch noch anderweitig bei uns, und zwar kommen hier vor
allem gewisse Ausnahmezustände in Betracht. Auf unserer
Stufe kann sich z. B. der Mensch, der in starkem Affekte ist,
nicht genügend äussern, keine genügenden Gründe angeben,
seine Aussprüche nicht mit schlagenden Beweisgründen stützen.
In solchen Zuständen wirbelt gleichsam alles durcheinander;
die Fähigkeit der Gliederung und Sonderung ist stark reduziert.

Ähnliches gilt vom Rauschzustand, wo man alles wie



140 Dr. A. Knabenhans

durch einen Schleier hindurch sieht, und wo auch die Fähigkeit

fehlt, die Rede zu gliedern und das Wichtige herauszuheben.

Einen noch viel chaotischeren Zustand der Verflochtenheit

kennen wir aus den Träumen, wo mitunter ein Mensch
A. gleichzeitig ein Mensch B. sein kann. Endlich weise ich
in unserer Kultur auf den bekannten Typus der verworrenen
Köpfe hin. Es sind dies Menschen, die von einer fixen Idee
besessen sind, die ein bestimmtes Projekt, einen bestimmten
theoretischen Gedanken haben, aber nicht imstande sind, ihre
Gedanken und Pläne genau auseinander zu setzen. Es ist
dann bei ihnen, als ob man in einen zähen Brei von Gedanken
und Vorstellungen hineinfasste. Dass sodann in unserem
Volkstum auch noch Leistungen nach Art der „epischen
Botenberichte" durchaus keine Seltenheiten sind, dürften schon
jene bekannten Humoresken unter dem Titel „Aus dem Ge-

richtssal" in unseren Witzblättern bestätigen.

2. Der Konkretismus des primitiven Denkens.

Damit verlassen wir die Eigenschaft der grösseren
Komplexität der seelischen Inhalte und gehen nun zu einem
zweiten charakteristischen Wesenszuge des primitiven Denkens
über, den man als seinen Konkretismus oder seine grössere
Anschauungsnähe bezeichnet hat.

Unter Anschauungsnähe des Denkens verstehen wir seinen
anschaulichen, konkretistischen Charakter. Unser eigenes
Denken ist im höchsten Grade abstrakt. Es hat in
weitgehendem Masse die Fähigkeit, die Wahrnehmungsinhalte zu
abstrakten Begriffen und allgemeinen Sätzen zu verarbeiten.
Ganz anders das primitive Denken. Es bleibt noch überall
am rein Phänomenologischen hängen. Dies kommt am
eklatantesten in der Struktur des primitiven Weltbildes zum
Ausdruck. Der Himmel wird z. B. als -ein rein materielles
Gewölbe, als eine wirkliche Substanz aufgefasst. Oft hat er
eine Stütze: er ruht entweder auf einem Berge oder auf
Pfählen, er berührt sich auch tatsächlich mit dem Meere.
Die Sonne ist bei den Bakairi ein Federball aus den rötlichblauen

Federn des Arara, bei den Australiern das rötliche
Fell eines Oppossums, bei den Eskimo eine glänzende
Speckscheibe usf. Die Sterne sind die Vögel oder Blumen des Himmels,
die Wolken Himmelsbäume. Verfinsterungen entstehen
dadurch, dass Tiere über die Gestirne hinwegkrabbeln. Ein



Zur Psychologie des primitiven Menschen 141

Sonnenuntergang ist ein reguläres Verschlucktwerden. Die
Winde werden von Vögeln erzeugt; die Gewitter gelten als

Kämpfe zwischen den Gestirnen. Abstrakte Begriffe in
unserem Sinne gibt es überhaupt nicht; sie nehmen stets ein
mehr oder weniger konkretes Gewand an. Die Seele wird
beispielsweise nicht als rein geistig (immateriell) vorgestellt,
sondern als feiner Hauch oder Odem, und zwar ist dies nicht
etwa bloss symbolisch zu nehmen; sie ist tatsächlich etwas
eminent Stoffliches. Die Begriffsbildung ist hier eben noch
völlig an der Anschauung des Atmens oder Aushauchens hängen
geblieben. Ebenso sind die Geister höchst konkrete Wesen,
denen der Zauberer einen Knochen durch die Nase ziehen
kann, um sie daran aus dem Himmel herunterzuholen.

Dieser anschauliche Charakter des Denkens begegnet
uns nun in allen Lebensgebieten: überall tritt an Stelle
unserer abstrakten Begriffe die Anschauung. Für alles Messen,
Zählen und andere abstrakte Leistungen haben wir
Anschauungsersatz. Bei uns misst man z. B die Zeit mit der
Uhr, mit dem Kalender; der Primitive hilft sich hier mit
der blossen Beobachtung. Die Zeit wird durch den Winkel
bezeichnet, um den man den Arm heben muss, um den
betreffenden Sonnenstand anzugeben. Für das Zählen der Tage
spielen Sternbilder oder Mondphasen eine Rolle: also überall
Anschauungsersatz. So weit überhaupt nach Jahren gerechnet
wird, werden die Jahre wieder nicht in unserem Sinne
abstrakt gezählt, sondern anschaulich nach Bilderchroniken,
wobei jedes Jahr durch ein spezifisches Ereignis bildhaft
dargestellt wird (Winter-Counts der Dacota; Wampumgürtel der
Irokesen und Algonkin). Die Anschauungsnähe des primitiven
Denkens offenbart sich auch in der geringen Ausbildung
von Zahlwörtern, die allen Naturvölkern gemeinsam ist.
Häufig reichen eigentliche Zahlwörter in unserem Sinne nur bis
2 oder 3; darüber hinaus findet Ersatz des Zählens statt: es

sind allerlei Hülfsmittel, wie Kerben, Knotenschnüre etc. oder
Zuordnung zu Körperteilen im Gebrauch, d. h. das Beziehen
findet nicht auf abstrakte Begriffe (Zahlwörter), sondern auf
anschauliche Inhalte statt. Die Mengebezeichnungen sind
dann ganz einfach die Namen bestimmter Körperteile, auf
die beim Zählen besonders hingewiesen wird.

Bekannt ist sodann die viel grössere Anschauungsnähe
aller primitiven Sprachen imVergleiche zu den Kultursprachen,



142 Dr. A. Knabenhans

Meinhof, ein guter Kenner der afrikanischen Sprachen, sagt,
dass die Wortbildung und das ganze Sprachmaterial so
beschaffen seien, dass dadurch die Auschauung möglichst wenig
aufgelöst, zerschnitten werde, dass möglichst grosse Komplexe
aus der Anschauung direkt ins Denken und in die Sprache
hinübergenommen und dort wiederum als Ganzes verwendet
werden. Ähnliches zeigt uns Westermann, wenn er z. B. dartut,

wie im Ewe für die Beichnung des einzigen Aktes des
Gehens 32 verschiedene Wortsymbole zur Verfügung stehen.
Da gibt es z. B. ein besonderes Wort für das Gehen, wie es

einem kleinen Menschen eigen ist; ein anderes Wort malt
den Gang von schlotternden Personen, ein drittes den eines

Korpulenten; ein viertes charakterisiert ein achtloses Gehen,
ein fünftes ein gelenkiges, frisches Gehen usf. Dazu kommt,
dass in den primitiven Sprachen im allgemeinen auch der
Wortlaut oder Wortschall eine viel grössere anschauliche
Beziehung zum gemeinten Objekt hat als bei uns. So gibt
es in den Sprachen der Naturvölker noch ungleich mehr
onomatopoetische Wörter, sog. Lautbilder, ferner Wörter, bei
denen durch stärkeres oder leiseres Sprechen, durch Wiederholung

etc. eine bestimmte Nuance zum Ausdruck gebracht
wird. Auch der ausgedehnte Gebrauch der Zeichen- und
Gebärdensprache kommt hier in Betracht.

Eine unmittelbare Folge dieses Prävalierens der
Anschauung im Denken ist auch der völlige Mangel an
Entwicklungsvorstellungen. Entwicklung ist ein Begriff, der
erheblich über die Anschauung hinausgeht. Statt dessen finden
wir daher meist die Vorstellung der Verwandlung, was grössere
Anschauungsnähe hat. Nach Karl von den Steinen wurde
bei den Bakairi einst ein Sklave verfolgt und verschwand dabei
plötzlich im Dickicht. Als dann zufällig eine Kröte aus dem
Busch herauskam, behaupteten die Eingeborenen steif und
fest, dass sich der Sklave in diese Kröte verwandelt habe.
Ein ähnliches Beispiel liefern die so weit verbreiteten Puber-
täts- oder Mannbarkeitsriten. Da ist die Vorstellung wiederum
die, dass die Novizen, die Jünglinge, erst sterben mussten,
um sich darauf in Männer zu verwandeln. Daher allerlei
entsprechende Zeremonien, bei denen die jungen Leute
symbolisch-dramatisch getötet und nachher wieder zum Leben
erweckt werden. Hier wird also das Werden des Jünglings
zum Manne, die Erlangung der Reife, mit der ja in der Tat



Zur Psychologie des primitiven Menschen 143

ein völlig neues Leben einsetzt, wiederum nicht als eine
Entwicklung, sondern als eine plötzliche Verwandlung aufgefasst.

Eine weitere Folge der konkretistischen Denkweise der
Primitiven besteht sodann darin, dass hier die Beobachtungsresultate

nie zu etwas Generellem im Sinne von festen Regeln
oder Gesetzmässigkeiten verarbeitet werden. Nach K. v. d.

Steinen waren z.B. die Bakairi ausserstande, den Satz: „Alle
Menschen müssen sterben!" in ihre Sprache zu übersetzen.
Bei ihnen galt nur die Tatsache, dass dieser oder jener sterbe,
die Allgemeinheit der Notwendigkeit, der Begriff eines
Gesetzes, war ihnen dagegen unverständlich. Selbst so bescheidene

Generalisationen wie die: die Pflanzen wachsen, die
Blätter sind grün, fehlten noch völlig. Es war immer nur
eine bestimmte Pflanze, ein bestimmtes Blatt von dem man
eine derartige Aussage machen konnte. Ebenso fehlen auf
dieser Denkstufe noch alle zusammenfassenden Bezeichnungen
für gewisse Gruppen oder Klassen von Naturobjekten. Nach
Westermann hat man z. B. im westlichen Sudan wohl für
jede Art von Antilopen einen Namen, aber kein zusammenfassendes

Wort für die Gattung Antilope. Nach Preuss gibt
es bei den Cora-Indianern zwar eine ganze Anzahl von
Bezeichnungen für verschiedene Bienen- und Ameisenarten, aber
kein Wort für Biene oder Ameise an sich. Im Haussa
wiederum soll der Begriff Tier nicht das bedeuten, was wir unter
Tier verstehen. Die dafür gebräuchliche Bezeichnung „nam"
bedeutet nur das Tier, insofern es Fleisch zum Essen liefert.
Ein Insekt oder eine Schlange ist also kein Tier, weil es

kein Fleisch liefert. Ebenso gibt es hier kein Wort für Fische.
Man hat nur die Bezeichnung Wassertier, und dazu gehören
alle Tiere, die im Wasser wohnen. Wir sehen also: die Dinge
hängen hier z. T. ganz anders unter einander zusammen als

in unserem analysierenden wissenschaftlichen Denken.
Da es endlich nichts Allgemeingültiges, keine festen

Naturgesetze gibt, so gibt es auch nichts Unmögliches. Der
Primitive kennt daher den Begriff des Wunders nicht. Für
uns verstösst ein Wunder gegen die allgemeine Gesetzbarkeit,
hier dagegen nicht, weil es keine solche gibt. Der Zauberer
kann daher in jede beliebige Ferne wirken oder eine Seele

aus dem Himmel herunterholen. Er leistet damit zwar mehr
als andere; aber er verletzt damit keine Norm. Das Wunder
bleibt auf dieser Stufe lediglich ein dynamischer Begriff.



144 Dr. A. Knabenhans

Die Eigenschaft der grösseren Anschauungsnähe müssen
wir natürlich auch wieder entwicklungsgeschichtlich zu
verstehen suchen. Ähnlich wie beim komplexen Denken handelt
es sich hier um ein Nochnicht, um einen Mangel an
analysierender, verarbeitender und umgestaltender Denkkraft. Unser
Denken ist in weitgehendem Masse imstande, das
phänomenologische Weltbild, das uns unsere Sinne vermitteln, wieder
aufzulösen und -daraus ein neues Weltbild in abstrakten
Begriffen und allgemeinen Sätzen aufzubauen. Nicht so der
Naturmensch. Er behilft sich noch grösstenteils mit einem
Denken, das sich nicht wesentlich von der Anschauung
entfernt; darum verwechselt er nur zu oft Sein und Scheinen;
die Welt ist ihm keine einheitliche Ordnung, sie erschöpft
sich in lauter Einzelheiten.

Um hier die tieferliegenden Ursachen dieser Verschiedenartigkeit

möglichst voll zu erfassen, müssen wir von der
folgenden sehr bemerkenswerten Unterscheidung ausgehen. Man
hat gesagt, die Naturvölker verfügten in erster Linie über ein
ausgezeichnetes Wahrnehmungs- und Beobachtungsvermögen
in Verbindung mit der Fähigkeit, ihre Wahrnehmungsinhalte
in einem guten sinnlichen Gedächtnis aufzubewahren. Sie
brillieren also vor allem in jener primären oder niederen
Form der Intelligenztätigkeit, die man in der Denkpsychologie

als Beobachtungsintelligenz bezeichnet. Was ihnen
dagegen noch in weitgehendem Masse fehlt, ist die Fähigkeit
der Analyse und der Abstraktion; sie versagen also noch
grösstenteils in jener höheren Form der Denktätigkeit, die
man die Verarbeitungsintelligenz genannt hat. Es ist
wirklich so, wie einmal Thurnwald sagt: „Die Eingebornen
sind gute Sammler, aber keine guten Denker. Sie sammeln in
ihrem Intellekt Tatsachen auf, können sie aber nicht einheitlich

verarbeiten."
Nun müssen wir hier aber noch einen Schritt weiter

gehen und geradezu von einem übermässig belastenden
Einfluss der Beobachtungstätigkeit und der Beobachtungsinhalte
auf das Seelenleben sprechen. In der Tat ist denn auch auf
dieser Stufe aus rein biologischen Gründen die Nötigung zu
einer fortgesetzten minutiösen Wahrnehmungstätigkeit die
denkbar grösste. Denken wir z. B. nur an die Lebensweise
der Sammler und Jäger. Schon allein ihre Ernährungstätigkeit

hält ihre Aufmerksamkeit in unablässiger Spannung und



Zur Psychologie des primitiven Menschen 145

lässt eine gewaltige Fülle von Beobachtungen auf die Seele
einstürmen. Auf ihren Streifzügen hat jede geringfügigste
Wahrnehmung ihre Bedeutung : alles ist eine Spur, eine Spur
von Nahrung, von Menschen, von feindlichen Menschen.
Blätter, Schlingpflanzen, Bäume etc. werden unwillkürlich auf
ihre Tauglichkeit als Material für das Gewerbe gemustert,
Sogar die verschiedenen Himmelsrichtungen sind Gegenstand
der Interessen. Jede Himmelsrichtung hat ihre besondere

Wichtigkeit: von der einen Seite kommt die Trockenheit, von
der andern die Feuchtigkeit. Auch die Bäume sehen nach
den verschiedenen Himmelsrichtungen verschieden aus. So

ist überall der Raum in sich differenziert. Nichts ist
gleichgültig; jede Verschiedenheit kann ihre Bedeutung haben.
Was aber eine derartig einseitige Wahrnehmungstätigkeit für
das gesamte Seelenleben zur Folge hat, haben schon Europäer

an sich selbst erlebt. Der Anthropologe Ranke, der in
den Neunziger Jahren die grosse Meyersche Expedition nach
Zentral-Brasilien mitmachte, berichtet z. B., wie sich nach
einigen Monaten gemeinsamen Jägerlebens mit den Indianern
sein Natursehen in auffälliger Weise geändert habe. Er
gewann den „Indianerblick", sah nur noch einzelne Bäume,
auch den Baum nicht mehr als Einheit, sondern als Äste,
Blätter etc. Das ganze Naturbild löste sich ihm bei der

Wahrnehmung gewissermassen in eine chaotische Fülle von
Einzelheiten auf. Damit ist nach Rankes Dafürhalten keine
Freude an der Natur, kein Naturgefühl mehr vorhanden. Das
Bild der schönen Welt ist in eine Fülle einzelner Splitter
zerschlagen. 1) Wichtiger als das letztere ist uns hier aber die
Tatsache, dass zufolge der eigentlichen Überlastung oder
Überfüllung des primitiven Bewusstseins mit Beobachtungsinhalten
die seelische Energie nicht mehr dazu ausreicht, diese
Materialien hinreichend zu verarbeiten, dass mit anderen Worten
für die Verarbeitungsintelligenz nur noch geringe Kräfte und
nur Kräfte in ganz bestimmter Richtung übrig bleiben. Zu
einer Art Wissen sind nämlich die Wahrnehmungsinhalte im
allgemeinen nur da verarbeitet, wo die Erfahrung zu einer

streng objektiven Anpassung zwingt, also vor allem im
Bereiche der Technik und in der Ernährungstätigkeit, nicht aber

') „Einige Beobachtungen über die Sinuesschärfe bei südamerikanischen

Indianern", Correspondenzblatt der deutschen Ges. f. Anthrop., Ethnol. u.

Urgesch.., Jahrg. 1897.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXIII (1921) 10



146 Dr. A. Knabenhans

da, wo es sich um eine Erfassung derjenigen Tatbestände
und ihrer Zusammenhänge handelt, die der unmittelbaren
Erfahrung entrückt sind. Hier werden anschauungsnahe
Inhalte wahllos assoziiert und einander gleichgesetzt ; hier gibt
es keine Begriffe eines Ganzen, einer Regel oder einer
Notwendigkeit. Damit erklärt sich aber aufs eklatanteste die
Irrigkeit jener alten populären Meinung, dass die Beobachtung

immer richtige Erkenntnisse gewährleiste, dass
derjenige, der gut beobachte, auch ohne weiteres richtig denken
könne. In Wirklichkeit finden wir gerade da, wo die
Beobachtung einseitig prävaliert, immer ein eigentümliches
Gemisch von Realistik und Phantastik, das denn auch auf allen
niederen Denkstufen wiederkehrt. Der teilweise überraschende
Grad der Realistik beruht auf der grossen Treue der
Wahrnehmung, die Phantastik dagegen auf den wild zuströmenden
Elementen oder, genauer gesagt, auf der Unfähigkeit, diese

genügend abzusondern. Man könnte beinahe sagen: diese
Phantastik ist eine Entwicklungskrankheit, die mit einer
bestimmten Stufe verbunden ist, nämlich mit derjenigen, wo
die blosse Beobachtungstätigkeit noch über ihren legitimen
Umfang hinausreicht, nicht das richtige Mass innehält,
sondern zu viel greift und sich dann vergreift. In diesem Sinne
wäre dann der Konkretismus des primitiven Denkens als die
Folge einer Art Wucherung der blossen Beobachtungsintelligenz

zu betrachten.
Natürlich wirkt nun auch hier der ältere Denkzustand

noch in allerlei Spuren bis in die Gegenwart hinein nach;
denn die volle Entfaltung der höheren Intelligenzleistungen
ist eine verhältnismässig junge menschliche Errungenschaft.
Von der Denkart des Bauerntums sagt z.B. l'Houet: „Der
Bauer ist Realist und Phantast zugleich. Für die Dinge des

täglichen Lebens zeigt er eine hervorragende Beobachtungsgabe;

in allen Urteilen dagegen, welche darüber hinausgehen,
hat er eine völlig phantastische Seite. Der Grund hiefür ist
natürlich in der mangelhaft ausgebildeten Verarbeitungsintelligenz

zu suchen."
Ähnlich lautet das Urteil über unsere modernen

Fabrikarbeiter. Staudinger1) beschreibt sie wiederum als gute
Beobachter, dagegen sollen sie ähnlich wie die Naturvölker in

') Hans Staudinger, Individuum und Gemeinschaft (Jena 1913), insbes.
S. 133 u. fg. „Das Weltbild des Arbeiters".



Zur Psychologie des primitiven Menschen 147

ihrem Intellekte nur Einzelheiten aufgespeichert haben und
über wenig generelle Urteile verfügen. Neue Dinge müssen
ihnen stets so dargebracht werden, dass-sie sich mit bereits
Bekanntem berühren. Bei Unterhaltungen erzählen sie auch
alle Einzelheiten, die nicht zur Sache gehören; also wiederum
das charakteristische Kleben an der Anschauung.

Schliesslich sollen sich die beiden erwähnten Intelligenztypen

sogar bis hinauf in die Sphäre unserer geistig gebildeten

Kreise nachweisen lassen. Meumann unterscheidet z. B.
in einer Studie über Intelligenz und Willen deutlich zwischen
einem mehr beobachtenden und einem mehr denkenden
gebildeten Menschen. Er fasst dabei speziell den Typus des
Beobachtenden ins Auge und sagt von diesem: Diese
Menschen wissen im allgemeinen sehr viel, haben viele Kenntnisse

aufgespeichert und sind auch im Umkreise dieser Kenntnisse

sehr zuverlässig. Sie erleiden aber sofort Schiffbruch,
wenn sie auf das Allgemeine kommen sollen. Dort findet
man bei ihnen in der Regel einen blinden Dogmatismus,
willkürliche Annahmen und Voraussetzungen.

3. Die Naivität oder Subjektivität des primitiven Denkens.

In einem dritten Kapitel, dem ich den Titel „die
Naivität oder Subjektivität des primitiven Denkens" gebe, möchte
ich kurz auf den besonderen Typus der Urteils- oder
Überzeugungsbildung beim Naturmenschen zu sprechen kommen.

Es gibt eine populäre Anschauung, nach der die
Urteilsbildung überall gleich verlaufen müsste wie bei uns, nämlich
auf der Grundlage von klaren Einsichten in das Wesen der

Dinge und einem sorgfältigen kritisch-logischen Abwägen der
Möglichkeiten. Nun lässt sich aber leicht zeigen, dass auf
tieferen Stufen diese Form der logisch-kritischen Urteils- und
Überzeugungsbildung im allgemeinen noch gar nicht in
Betracht fällt. Die Urteile sind hier naiv, unkritisch. Der
Primitive ist bekannt für seinen Mangel an Kritik, seine

Leichtgläubigkeit und seine häufigen Widersprüche im Denken.
Der Grund hiefür ist ein doppelter. Einerseits beruht er ganz
einfach auf dem nahezu völligen Fehlen von klaren
Kausalvorstellungen. Wir müssen uns nämlich den Erfahrungsbereich
des primitiven Menschen, d. h. den Bezirk, innerhalb dessen

er über eine genaue und kritisch begründete Sachkenntnis

verfügt, ungleich kleiner vorstellen als bei uns. In dieser



148 Dr. A. Knabenhans

Beziehung ist es z. B. ausserordentlich instruktiv zu hören,
dass es sogar Naturvölker gibt, denen der ursächliche
Zusammenhang zwischen geschlechtlicher Vereinigung und
Schwangerschaft noch nicht einmal geläufig ist, oder für die
etwa Geschlechtskrankheiten wie die Lues lediglich auf
Zauberei beruhen, denen also die Tatsache der Ansteckung noch
unbekannt zu sein scheint. Um wie viel weniger darf man
da vom primitiven Menschen erwarten, dass er den Regen
von anderen Wassergüssen, die natürlichen Wolken von den
künstlichen, durch Tabakrauch erzeugten, die Sonne von
einem andern Feuer etc. restlos klar in unserem naturwissenschaftlichen

Sinne zu trennen vermöge. Woher erst soll er
aber richtige Vorstellungen über Grösse und Entfernung der
Wolken und der Himmelskörper haben?

Dazu kommt nun noch als zweite uns bereits bekannte
Ursache: der Mangel oder doch das starke Zurücktreten der
Verarbeitungsintelligenz auf tieferen Stufen. Es fehlt hier
zum vornherein an der Möglichkeit zu logischen oder in
unserem Sinne kritischen Erwägungen, sodass hier die
Urteils- oder Überzeugungsbildung notwendigerweise aus andern,
d. h. aus ausserlogischen Quellen fliessen muss. Hiefür kommen
bei näherem Zusehen zweifelsohne eine ganze Reihe von
Möglichkeiten in Betracht; ich will mich hier jedoch nur auf
zwei Momente näher einlassen, die erfahrungsgemäss in
weitgehendem Masse den Verlauf des primitiven Gedankenganges
bestimmen. Diese beiden Momente sind einerseits die
Anschauung und andererseits die Affekte. In der Regel
sind sie allerdings gemeinsam im Spiele.

Was zunächst die Anschauung anbetrifft, so haben wir
deren Bedeutung für das primitive Denken teilweise schon
bei unseren Ausführungen über die Art der Begriffsbildung
kennen gelernt. Ich will daher ihre Rolle als Quelle der
Urteils- und Überzeugungsgewinnung nur an wenigen,
markanten Beispielen beleuchten.

Bei denlrokesen ist es z. B. nicht die Sonne oder die Wärme,
die die Bohnen zum Reifen bringt, sondern die Heuschrecke,
die Cycade. Diese heisst denn auch direkt „der Bohnenreifer".
Sie singt und zirpt in der Jahreszeit, in der die Be-hne reift,
und dieses anschauliche Beieinander reicht nun dazu aus, in
der Vorstellung der Indianer die erwähnte Kausalverknüpfung
zwischen Bohne und Cycade herbeizuführen. (Von uns aus



Zur Psychologie des primitiven Menschen 149

gesehen erscheint dies nur deshalb so völlig unverständlich,
weil wir in diesem Falle schon über die unmittelbare
Anschauung hinausgehen und Licht oder Wärme der Sonne
zuschreiben. Für eine rein phänomenologische Auffassung
hängt aber die Wärme nicht unbedingt von der Sonne ab;
denn es bleibt auch warm, wenn sie nicht scheint). In
ähnlicherWeise besteht nun ganz allgemein dieTendenz, bloss scheinbare

Zusammenhänge zeitlich und räumlich benachbarter
Dinge als objektive Zusammenhänge der Erscheinungen
aufzufassen. Nach Koch-Gruenberg gibt es irgendwo am Rio-
Negro eine Gegend, die ungewöhnlich stark von der Malaria
heimgesucht wird. Gleichzeitig kommt dort eine besondere
Art Schmetterling vor. Daraus resultiert kurzerhand die
Überzeugung: der betreffende Schmetterling ist die Ursache
der Krankheit ; er versteht es, sie in einem besonderen Topf
zu brauen. In anderen Fällen sind es anschauliche Analogievorgänge,

die der Überzeugungsbildung zu Grunde liegen.
Hierauf beruht im wesentlichen die Zauberkausalität. Dies

gilt insbesondere von jenen einfacheren Formen des sog.
Nahzaubers, wo gewisse entweder toten oder lebenden
Naturobjekten zugeschriebene nützliche Eigenschaften oder Kräfte
durch die anschaulich-mechanischen Operationen des
Kontaktes, Reibens, Streichens, Hauchens etc. übergeleitet und
angeeignet werden. Oder man denke an das Verfahren
der mechanischen Beseitigung von Krankheiten durch
das Saugen und Extrahieren materieller Partikelchen, wie
Steine, Knochen etc. Aber auch bei den höheren Formen
der Magie ist die Anlehnung an einen anschaulichen Parallelvorgang

aus der profanen Welt noch fast überall gewahrt.
Jagd- und Regenzauber z. B. haben immer die Anschauung
fallender Tiere oder des Regens vor sich. Sogar da, wo bereits
die abstrakte Vorstellung von einer in unbeschränkte Fernen
wirkenden spezifischen Zauberkraft mit im Spiele ist, besteht immer
noch das Bestreben, sich auch von ihrer nicht anschaulichen
Wirkungsweise vermöge der Phantasie ein anschauliches Bild
zu entwerfen. So führen z. B. die Australier die Tätigkeit des

Zauberers, durch die er einen entfernten Feind krank macht,
darauf zurück, dass er, ungeachtet der weiten Entfernung,
dessen Leib inwendig mit einem scharfen Messer
entzweischneidet. Wie drastisch ist ferner jene im zentralen Neu-
Holland einheimische Vorstellung, wonach ein böser Geist



150 Dr. A. Knabenhans

eine Krankheit dadurch hervorrufen kann, dass er ein
Stückchen Holz an einer Schnur befestigt, beide unsichtbar
in den Leib hineinpraktiziert und von Zeit zu Zeit an dem
Klötzchen zieht. Analog besteht etwa eine Gemütsbewegung
wie die des Zornes oder Erstaunens darin, dass die Eingeweide

verknotet sind, ähnlich wie ein Mann dadurch zu einem
Zauberer werden kann, dass ein Geist ihm seine Eingeweide
herausnimmt und sie durch neue ersetzt. Alle geistigen
Vorgänge werden eben auf dieser Stufe als körperliche, alle
Eigenschaften als Stoffe, die sich wie eine Art Fluidum von
ihrem Träger loslösen können, und alle Wirkungen als
mechanisch vermittelt vorgestellt. Wo die Wahrnehmung
nicht ausreicht, hilft die Phantasie nach, und so überzieht
sich die ganze Welt mit einem Netz unzähliger Arten der
Wirksamkeit und Beeinflussung völlig irrationaler Natur."1)

Von ganz überragender Bedeutung für die Überzeugungsbildung

im primitiven Denken ist nun aber der Einfluss des

Gemüts, der Affekte. Gefühle, Hoffnungen und Wünsche sind
bei uns von der Kritik gezügelt; beim Primitiven dagegen
nicht. Was er fühlt, hofft oder befürchtet, wird ihm ohne
weiteres zu einer Realität, und da ihm gleichzeitig das Korrektiv

eines sicheren Wissens und einer klaren Einsicht in die
Zusammenhänge der Dinge fehlt, projiziert er auch seine Affekte
fortgesetzt in die Aussenwelt hinein. Was daher für uns tot
ist, kann bei ihm lebendig sein: ein Stein, ein umgestürzter,
Baum, eine vom Mond beschienene Wasserfläche sind ihm
erfüllt von allerlei vagen Möglichkeiten, von unheimlichen
Mächten, die Gutes oder Böses schaffen. Daraus resultiert bis

zu einem gewissen Grade eine Art Belebung der gesamten
Aussenwelt. Früher sah man hierin ein besonderes Bedürfnis,
allen Dingen ein menschliches Bewusstsein zuzuschreiben und
sprach daher von einer ausgesprochenen Neigung zur
Personifikation. Zutreffender wird es aber sein, wenn man hier
sagt : der Primitive hat es noch nicht gelernt, das Spiel seiner
Affekte auf sich selbst zu beziehen. Er projiziert sie ständig
nach aussen und verwischt dann nur zu häufig den Unterschied

zwischen Subjektivität und Objektivität. In diesem
Sinne hat man daher mit Recht von einer weitgehenden
Subjektivität des primitiven Denkens gesprochen. Sie
beherrscht vor allem die gesamte religiöse Vorstellungswelt

') Vierkandt, Die Anfänge von Religion und Zauberei, Globus 1907.



Zur Psychologie des primitiven Menschen 151

des Naturmenschen, die ja nach Wundt überhaupt nichts
weiteres bedeuten würde, als „die aus den eigenen
Gemütsbewegungen in die Erscheinungen verlegte mythische
Gedankenwelt." Hier, im Reiche der Mythen, Märchen und
Zaubereien baut sich der noch von keinerlei Normen und
Naturgesetzbarkeiten beengte Geist des Primitiven nach
Belieben ein ganzes Gerüst von Vorstellungen, Urteilen und
Überzeugungen auf, in dem das gesamte menschliche Sehnen,
Hoffen und Fürchten zum Ausdruck und zur Darstellung
gelangt. Dies zeigt sich am offenkundigsten in der ohnehin
etwas praktischer orientierten Zauberei. Ich weise hier zur
näheren Illustration nur auf jene eindrucksvollen und uralten
jeweils von der gesamten Gruppe vorgenommenen Jagd-,
Kriegs-, Wetter- und Fruchtbarkeitszauber hin. Worauf kommt
es dabei an? Man geht von ganz alltäglichen Vorstellungen,
wie man sie von der Vegetation, vom Krieg, von der Jagd
etc. hat, aus und stellt nun diese von starken Gefühlen
begleiteten Vorstellungsinhalte mimisch-dramatisch dar. Man
schüttet also z. B. Wasser aus, stellt künstlich Wolken dar,
veranstaltet symbolische Jagden oder Kriegsszenen, wobei auf
Phantome und Masken Pfeile und Lanzen abgeschossen werden.
Das Ganze ist also nicht viel anderes, als eine anschauliche
Darstellung von Wünschen und Erwartungen. Das Bezeichnende

dabei ist nun aber das, dass diese magischen
Begehungen immer nur dann in Szene gehen, wenn das objektive

Eintreten dessen, was in ihnen dargestellt wird, bereits
dicht bevorsteht, also mit der grössten seelischen Spannung
erwartet, herbeigewünscht wird, so z. B. am Vorabend eines

kriegerischen Auszuges, beim Herannahen des lange ersehnten
Regens, beim Wiedererwachen der Vegetation nach einer
vielleicht längeren Hungerperiode. Die Kausalität solcher
Gebräuche ist also klar: Initiant und Träger des ganzen
Reaktions- und Vorstellungskomplexes ist das heftig erregte
Gemüt, der Affekt. Ebenso evident ist der Einfluss des
Gefühls oder Affektes auf die kausale Verknüpfung bei den
geläufigeren Formen des Vernichtungszaubers am Bild oder
an allerlei Körperresten des Betreffenden. Der heftige Wunsch,
den Feind zu töten, ruft bei dem lebhaften Naturell des

Primitiven sofort der Ausdruckstätigkeit, die sich dann gleichsam

in die entsprechenden Nachahmungshandlungen des

Durchbohrens, Verbrennens, Vergrabens etc. verlängern. Das



152 Dr. A. Knabenhans

spätere Hinzukommen von animistischen Vorstellungen soll
dabei allerdings nicht bestritten werden.

So viel zur Rolle der Anschauung und der Affekte bei der
primitiven Überzeugungsbildung. Um hier nun aber genau
zu sein, muss an dieser Stelle noch ein bedeutsamer
Vorbehalt gemacht werden. Die erwähnte Eigenschaft der
Naivität oder Subjektivität des primitiven Denkens gilt nicht
durchgängig, sondern nur in der ausserbiologischen Sphäre.
Im engeren biologischen Bereich, vor allem im Gebiete der
gewerblichen Technik und der Ernährungstätigkeit, wo starke,
lebenserhaltende Interessen mit im Spiele sind, ist das Denken
durchaus rational und objektiv angepasst. Nur da, wo solche
Druckwirkungen fehlen, wo das Denken gleichsam in einem
luftleeren Raum operiert und nicht unter der Kontrolle der
Erfahrung steht, ist es naiv und phantastisch geblieben
(mythologisches Denken). In Wirklichkeit hätten wir also
beim Primitiven zwischen zwei verschiedenen Systemen der
Urteils- und Überzeugungsbildung zu unterscheiden, einem
naiven im ausserbiologischen Bereich und einem rationalen
in der Sphäre der praktischen Erfahrungswelt. Ich will dies
noch an einem besonderen Beispiel etwas näher dartun. Carl
v. d. Steinen berichtet in seinem Werke über die Xingu-
Expedition, dass ihn die Bakairi eines Tages mit der
paradoxen Behauptung überrascht hätten, dass ihre Nachbarn,
die gefürchteten Trumai, unter Wasser schlafen könnten und
vom Grunde des Wassers aus mit Pfeilen auf ihre Feinde
zu schiessen pflegten. Hier handelt es sich natürlich um eine
völlig phantastische Überzeugung; sie stammt aus der Sphäre
der ausserlogischen Urteilsbildung und ist daher naiv,
irrational und rein subjektiv begründet; denn die Idee des auf
dem Wasser Schlafens und Schiessens beruht auf einer ganz
zufälligen Vorstellungsverknüpfung in den Köpfen der Bakairi;
sie ist eine völlig willkürliche, vielleicht auf einer falschen
Beobachtung beruhende Zutat zu Wasser oder Wohnen am
Wasser. Dieselben Bakairi sind dagegen in ihrem praktischen
Verhalten im höchsten Masse real angepasst. Hier haben sie
keine phantastischenVorstellungen; sie sind z.B. durchaus
überzeugt davon, dass sich die mit ihnen Krieg führenden Trumai
niemals freiwillig fangen oder die Waffen nehmen liessen. So

steht also dicht neben einer phantastischen oder mythologischen
WTelt eine völlig reale mit klaren Vorstellungen und Urteilen.



Zur Psychologie des primitiven Menschen 153

Nach dem Gesagten ergibt sich von selbst, dass wir auch
die primitive Urteils- und Überzeugungsbildung entwicklungs-
geschichtlich begreifen müssen. Die für sie charakteristische
Verwechslung von Subjektivität und Objektivität ist
überhaupt bis zu einem gewissen Grade eine allgemein menschliche

Eigenschaft ; nur ist sie auf tieferen Stufen viel stärker
ausgeprägt als auf höheren. Gerade jenes für das Mythen-
und Zauberdenken typische Mitschwingen von allerlei affektiven

Elementen spielt auch in unserer Urteils- und
Überzeugungsbildung noch eine ungleich grössere Rolle, als
gemeinhin zugestanden wird. Wie vage und unlogisch sind
z. B. häufig unsere Argumente bei starken Gemütserregungen,
und was für unsinnige Drohungen und Behauptungen
enthalten oft Reden und Briefe von Individuen, die unter dem
Drucke starker Affekte stehen! Im politischen Leben z. B.
sind die schroffen Parteigegensätze meist nur daraus zu
erklären, dass die Überzeugungen von ausser!ogischen Momenten
abhängig sind. Die Urteile sind in weitgehendem Masse von
allerlei Wünschen und Interessen bedingt. Tatsache ist ferner,
dass sich bei allen unseren Schätzungsurteilen die Wirkung
des Gefühls bemerkbar macht. Deutlich sieht man dies
insbesondere bei allen Voranschlägen und Vorsätzen. Man
überschätzt regelmässig die Arbeitsleistung, die man in einer
gewissen Zeit bewältigen kann, weil man es wünscht, sie in
dieser Zeit zu erledigen. Die Liste derartiger Beispiele liesse
sich leicht vermehren ; ich wollte damit nur zeigen, wie auch
unser eigenes Denken noch vielfach von irrationalen
Elementen durchsetzt ist und dadurch seinen genetischen
Zusammenhang mit dem älteren, naiven Denktypus der Naturvölker

zu erkennen gibt. Leider hat sich nun aber diese

entwicklungsgeschichtliche Auffassung bis jetzt im allgemeinen
Denken noch sehr wenig durchgesetzt, und daher begegnen
wir in der Literatur immer und immer wieder jenen völlig
verfehlten Versuchen, Erscheinungen wie die des

Zauberglaubens und des mittelalterlichen Hexenwahns als Folgen
einer „geistigen Entartung" zu erklären oder sie unter den
trüben Begriff der „Suggestionswirkungen" zu bringen. Ich
erinnere hier nur an die älteren grotesken Bemühungen von
Preuss, die primitive Zauberkausalität auf eine Art menschlicher

Urdummheit zurückzuführen. In Wirklichkeit haben
aber diese Dinge weder mit einer anerworbenen, noch mit



154 Dr. A. Knabenhans

einer nachträglich eingetretenen Trübung der gesunden
Urteilskraft zu tun, sondern sind nichts weiteres als der
konsequente Ausdruck einer primitiven, noch unentwickelten Denkart,

die wir zum Teil noch selbst nicht ganz überwunden
haben. Unser logisch-kritisches Denken ist erst in Verbindung

mit dem modernen technischen und Wirtschaftsleben
in voller Schärfe ausgebildet worden und bedeutet daher nur
eine junge Deckschicht in anderer Psyche. Die Erkenntnis
einer allgemeinen Naturkausalität fehlte z. B. dem Mittelalter
noch völlig, und jene Männer, die unsere kritisch-wissenschaftliche

Naturauffassung zuerst begründet haben, standen
alle noch mitten drin zwischen Realistik und Phantastik. Ein
Bacon glaubte noch an Geister, ein Kepler an den Einfluss
der Gestirne auf das Schicksal des Menschen.

Ich füge noch hinzu, dass insbesondere die Psychologie
des Bauerntums einen starken magisch-mythologischen
Einschlag bewahrt hat, und das nämliche gilt von der Psychologie

des Kindes.

4. Das erhöhte Ausdrucksverlangen und die Irrationalität im Handeln.

Nur noch streifen will ich zum Schlüsse eine vierte
seelische Eigenart des primitiven Menschen, die vor allem
seinem Handeln und seinem Willensleben eine charakteristische
und häufig missverstandene Note verleiht. Es ist dies das
erhöhte Ausdrucksverlangen des Naturmenschen. Man hat
dieser Tatsache erst in den letzten Jahren vermehrte
Aufmerksamkeit zu schenken begonnen; ihre genauere Kenntnis
ist aber von eminenter Bedeutung für ein tieferes Verständnis
und eine richtige Bewertung primitiver Kulturen.

Zunächst ist ganz allgemein zu konstatieren, dass der
Primitive dem elementaren Bedürfnis, sein Innenleben, seinen
Gemütszustand nach aussen kundzugeben in viel umfassender
Weise Raum verstattet als wir. Schon die Verwendung der
gewöhnlichen Ausdrucksmittel, wie Weinen, Lachen, Schimpfen,

Singen, Mienen- und Gebärdenspiel nimmt hier einen
viel breiteren Rahmen ein. In guten Quellen ist stets die

grosse und unverhüllte Lebhaftigkeit des Naturmenschen
gerühmt. Die Leute tragen ohne alle Hemmung ihr Inneres
offen zur Schau und kennen keine Zurückhaltung. Der Mensch
ist auf dieser Stufe ein geborener Schauspieler. Er drückt
seine inneren Zustände nicht nur aus, sondern er übertreibt



Zur Psychologie des primitiven Menschen 155

sie; er hat Neigung, alles ins Malerische, ins Plastische
umzusetzen. Diesem Bedürfnisse entsprechen denn auch eine

ganze Reihe sehr greller und orgastischer Sitten. Ich erinnere

hier nur an die vielen Tänze und Maskeraden, an die
blutigen Opfer, an die Totenklage und die sog. Festpromis-
kuität. Unter der letzteren verstehen wir allerlei Zügellosig-
keiten bei festlichen Anlässen, wo mitunter vorübergehend
alle Schranken und Gebote des sexuellen Lebens aufgehoben
sind. Bei allen diesen Sitten handelt es sich um eine Art
Austoben, um ein Abreagieren starker innerer Erregungszustände,

die teils gefühls-, teils triebhafter Natur sind. Von
uns aus gesehen erscheint an ihnen manches recht roh und
brutal; aber für die Naturvölker erweisen sie sich als

Einrichtungen von höchster unbewusster Zweckmässigkeit. Bei
dem gesteigerten Ausdrucksverlangen funktionieren sie als
eine Art Ventile und bewahren vor schweren psychischen
Schädigungen. Man hat daher hier nicht mit Unrecht von
eigentlichen Ventilsitten gesprochen.

Doch das Ausdrucksbedürfnis des primitiven Menschen
begnügt sich nicht nur mit den gewöhnlichen Ausdrucksmitteln

und den Ventilsitten. Es greift sozusagen auf das

gesamte Leben, nahezu auf alles Handeln über. Sogar die
allernüchternsten Verrichtungen, wie z. B. die Ernährungstätigkeit

sind hier nicht frei von Ausdrucksmomenten: man
zieht unter Musikbegleitung zum Feldbau oder verrichtet
wichtige Ernte-Arbeiten im Tanzschritt etc. In hohem Masse

von Ausdruckstätigkeit durchsetzt erscheint dann aber namentlich

alles Handeln von Mensch zu Mensch, also da, wo man
Resonnanz findet. Wo zwei Stämme sich begrüssen oder
allerlei Fehden miteinander austragen, wo eine Volksversammlung

stattfindet, wo in einer Rede jemand als der Schuldige
dargetan wird, sehen wir immer, wie das Nötige und
Zweckmässige von einer ungeheuren Fülle von Luxusmitteln
begleitet ist: es handelt sich um eine Verschwendung von Kräften,
um eine Vergeudung von Mitteln, die wir von unserem Standpunkt

aus kaum mehr zu begreifen vermögen und die denn
auch der ältere Rationalismus, der im Menschen ein absolut
vernünftiges Wesen erblicken wollte, das nur nach klar
bewussten Zwecken handelt, gründlich missverstanden hat. Daher
rühren z. B. jene völlig irrigen Vorstellungen von der Trägheit,

ja geradezu grenzenlosen Faulheit des Naturmenschen,



156 Dr. A. Knabenhans

wozu jedoch seine grosse Regsamkeit, sein fortgesetzt tätiges
und aktives Wesen in keiner Weise passen. Arbeitsleistungen
in unserem Sinne muss man vom Primitiven allerdings nicht
erwarten. Eine reine Zwecktätigkeit, ein völhg rationalisiertes
Handeln, das einen bestimmten Effekt nur mit den gerade
nötigen Mitteln zu erreichen bestrebt ist, ist wiederum eine
verhältnismässig junge menschliche Errungenschaft. Eigentlich

ist sie erst das Resultat unserer modernen Kultur mit
ihrer gesteigerten Technik und ihrem entwickelten Wirtschaftsleben.

Auf niederen Stufen dagegen zeigt alles Handeln noch
eine viel geringere Zweckstrebigkeit ; hier herrscht eine sog.
gemischte Zwecktätigkeit vor: die Zweckhandlungen
gehen eine charakteristische Synthese mit Ausdrucks- und
Spielmomenten ein, und dadurch erhält die gesamte Kultur
in weiten Bezirken ein eigenartiges Gepräge spielerisch-irrationaler

Natur.
Inwieweit sich nun innerhalb der einzelnen Lebensgebiete

das erhöhte Ausdrucksverlangen und damit die gemischte
Zwecktätigkeit zur Geltung bringen, will ich nicht mehr
weiter verfolgen; ebenso ist hier nicht der Ort, näher auf
die Bedeutung der Ausdruckstätigkeit für die Entwicklungsgeschichte

des Gebietes der Kunst einzutreten. Es sei nur
noch darauf hingewiesen, dass trotz der erhöhten
Zweckstrebigkeit und der stark mechanisierenden Tendenz unserer
modernen Kultur auch bei uns noch viel Ausdrucksverlangen
am Leben geblieben ist; es ist nur stärker zurückgedrängt
oder hat andere Formen der Betätigung angenommen. *) Das
Inventar an älteren kathartischen Sitten nach Art von
Hinrichtungen, Feuersbrünsten, Maskeraden, Umzügen und
sonstigem Festgepränge ist zwar schon ein recht spärliches
geworden; aber dafür hat die neue Zeit im Kino, in der
riesenhaften Vermehrung der Fahrzeugtypen und der Steigerung

ihrer Geschwindigkeit, dem Aufkommen des Sport- und
Reisewesens etc. teilweise einen fast überreichen Ersatz
gefunden.

') In l'Houets „Psychologie des Bauerntums" findet sich bezeichnenderweise

ein Kapitel „Spielende Energie" (S. 87 ff.).


	Zur Psychologie des primitiven Menschen

