Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Das Johannesevangelium im Volksglauben und Volksbrauch
Autor: Zickendraht, K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-112137

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-112137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

22

Das Johannesevangelium im Volksglauben und Volksbrauch.
Von K. Zickendraht, lic. theol., Basel.

Wie in der menschlichen Natur Leib und Seele, so hiingt
in der Religion Aberglaube und Glaube, das Niedrigste und
das Hochste, das Uralte und das Fortgeschrittenste so zusammen,
dass die Scheidelinie schwerlich gezogen werden kann, Beson-
ders lebhaft tritt dies dem Erforscher des vierten Evangeliums
entgegen. Er kann in diesem geheimnisvollen Buch das Heiligste
und Beste seines Glaubens ausgesprochen finden und muss
doch zugeben, dass sein Verstdndnis und seine Verwendung
im abergldubischen Sinne nicht immer Missverstindnis und
Missbrauch sei, ja der Absicht seines Verfassers nur teilweise
widerspreche, der ja nicht nur selbst mehrdeutig reden will,
sondern auch in den alten Schriften nach geheimem Sinne
forscht. Der bleibende Gehalt des Buches braucht dem Forscher
immerhin so wenig tber dieser Erkenntnis verloren zu gehen,
wie dem Kunstsinnigen die Schonheit eines Gemildes, weil
es die barocken Formen des Zeitgeschmackes an sich trigt,
die seine Schonheit bald bergen, bald verbergen.

Wenn im Folgenden der Bedeutung des Johannesevan-
geliums im Volksglauben nachgegangen werden soll, so ist
der Hauptzweck nicht die Zusammenstellung des einschligigen
Materials sondern die Erklirung seiner Phinomene aus dem
Evangelium selbst durch Vermittlung von allerlei Tradition.
Das Material ist schon von zahlreichen Forschern gesammelt
worden ; eine eigene kleine Monographie dariiber hat F. Kluge
geboten.!) So kann auch nicht allen Verwendungen des Evan-
geliums in Glaube und Brauch desVolkes nachgegangen werden,
sondern nur denjenigen, die sich unter folgende drei Gesichts-
punkte zusammenfassen lassen: 1. die Verwendung des Pro-
logs als Schutzmittel, 2. der Johannistrunk, 3. die Sage vom
ewigen Johannes.

1. Die Verwendung des johanneischen Prologs
als Schutzmittel.

Joh. 18, 6 wird erzéhlt, dass die Hischer Jesu zuriick-
gewichen und niedergefallen seien, als er ihnen auf die Ant-

) Bunte Brirrer S. 78ff.



Das Johannesevangelium im Volksglauben und Volksbrauch 23
L

wort, dass sie Jesum von Nazareth suchten, erwiderte: Ich
bin’s, griechisch: *Eyd eiue. Schlicht verstanden ist nun das
fehlende Pradikat leicht zu ergéinzen und konnte ebenso die
Wirkung dieses Bekenntnisses psychologisch zurechtgelegt
werden. Die Frage, ob der Vorgang historisch sei, bleibt da-
rum eine Frage fiir sich. Unfraglich aber erscheint mir, dass
der Evangelist mit diesem *Eyed elue einen Nebensinn ver-
bunden hat und dass es in diesem Nebensinne nur im Zu-
sammenhang mit vielen andern Stellen des Evangeliums und
einer diesem zu Grunde liegenden theologischen Doktrin ver-
standen werden kann. Ich hoffe, durch eine Veroffentlichung
an anderer Stelle eingehender nachweisen zu konnen, was
ich hier nur kurz und mit Einschrinkung auf den vorliegen-
den Gegenstand behaupte.!) Das’Eyo efue in 18, 6 ist zu ver-
gleichen mit dem ebenfalls priadikatlosen in 8, 24, 28 und
13, 19 und bedeutet nichts andres als die griechische Wieder-
gabe des unaussprechlichen, vom Judentum mit der hochsten
religiosen Scheu verehrten und zugleich mit dem Wunsche
nach zauberischer Allgewalt begehrten? Gottesnamens von
Exod. 3, 14. Die Meinung des Evangelisten ist offenbar, dass
Jesus durch seine Aussprache sein verborgenes gottliches Wesen
kundtue und was nun hier fiir uns besonders wichtig ist,
dadurch auch seine Hischer niederschlage und das Meer
stille vgl. 6, 20. Und dieser Name liegt nun auch eingekapselt
im Prolog des Evangeliums, denn die drei Worte 6 @y, o 7y
und 6 dpydpsvos, die in der Offenbarung 1,4 und 8 den Gottes-
namen von Exod 3, 14 umschreiben, kehren dort auffillig und
eintonig wieder. '

Von hier aus wird zunichst einmal verstdndlich, warum
das vierte Evangelimmm und speziell sein Prolog von alters
her als Schutz gegen die Feinde im Kriege hat dienen
miissen. Wir haben davon Beispiele nicht nur aus der Zeit
der Genfer Escalade und der ersten Vilmergerschlacht?®) wie
ja Luther schon in der Schrift: ,0b Kriegsleute auch in

1) Vgl. dazu G. P. Werrer, Ich bin es. Theol. Studien und Kritiken 1915,
S. 224 ff. — 2) Zur Bedeutung des sogenannten Tetragrammaton im jiidischen
und christlichen Glauben und Aberglauben vergleiche z. B. Buxrorr, Lexicon
Chaldaicum 8. 1214 Anm., Luraers Schrift ,Vom Schem hamphoras, die Artikel
Tetragrammaton und Jehova in Werzer und Wenres Kirchenlexikon und
A. Wurrke, Der deutsche Volksaberglaube # S, 169. — %) ANZEIGER F. SCHWEIZER,
Gescarcure 1858 S. 8; vgl. auch 1856 S. 33.



24 K. Zickendraht

seligem Stande sein konnen“ sagt: ,Etliche Kriegsleut tragen
S. Johannis Evangelium bei sich¢. In den Himmelsbriefen,
die man auf den bshmischen Schlachtfeldern 1866 fand,') ja
in denjenigen des gegenwirtigen Krieges?) wirkt diese An-
schauung ebenso nach. Eine apokryphe Weiterdeutung von
Joh. 18, 6 hat dabei mitgewirkt, wenn es in diesen Himmels-
briefen so oft heisst: , Wie Christus im Olgarten stillestand,
so soll Geschiitz stillstehen.“ Auf ihre Spuren fiihrt ein weiterer
Satz in einem dieser Amulette: ,Gleichwie die Wolkensiule
in der Wiiste sich machte zwischen das Heer der Agypter und
das Heer Israels, dass diese und jene nicht konnten zusammen-
kommen, so wollest du zwischen mir und meinen Feinden
eine Feuermauer und Unterschied sein, dass sie mich nicht
beriihren.“ Die Bibelstelle, die dieses Ereignis mitteilt, Exod. 14,
19—21 ist ndmlich die wichtigste magische Stelle der Bibel,
die Stelle, aus der rabbinische Kunst den Schem hamphorasch
gewonnen hat®) und zu der der Midrasch Mechiltha bemerkt,
dass die Pfeile und Schleudersteine der Agypter Israel nicht
hitten treffen konnen, weil die Wolke diesem ein Schild war.
Die Vorstellung vom gottlichen Schild, die an Genesis 15, 1
und Ps. 18, 31 ankniipfte und im judischen Aberglauben eine
Rolle spielt, findet sich aber wiederum in dem vielverbreiteten
katholischen Gebet- und Zauberbiichlein: ,Der geistliche
Schild“,*) das seinerseits zahlreiche Beispiele fiir den aber-
gldubischen Gebrauch des Johannesevangeliums und des Tetra-
grammaton enthdlt. Dass das Johannesevangelium auch zum
Zwecke der Stillung eines Meersturmes ins Wasser geworfen
wurde, wie Kluge a. a. O. mitteilt, wird aus dem oben zu
Joh. 6, 20 bemerkten ebenfalls verstindlich werden.

So haben wir auch schon den Grund erkannt, warum
der Prolog, genauer genommen Joh. 1, 1—14 besonders als
Schutzmittel dient. Es sind dies ja die Worte, die seit alters
auf einer der Kanontafeln der christlichen Altdre stehen.®)
Hierdurch werden wir aber noch auf eine besondere, speziell
kirchliche Verwendung des Prologs gefiihrt, diejenige gegen

1) Worrke a. a. 0. S.166. — ?) Eva~eer. Fremerr 1915, Heft 7 und 10,
S.248 ff. und 372 ff. — ?) Artikel Charms and amulets (Jewish) in Encyel. of
Rel. and Ethics; A. Leumany, Aberglaube und Zauberei? S, 141—142. —
%) Vgl Art. Schild im Schweizer. Idiotikon. — *) Vgl. dazu die merkwiirdige
Notiz in Augustins De civitate Dei, Buch 10, Kap. 29,



Das Johannesevangelium im Volksglauben und Volksbrauch 25

den Blitz. Sie hat im Evangelium noch ihren besondern
Ankntipfungspunkt.

Der Apostel Johannes steht seit alters unter den , Wetter-
herren“ voran.!) Dass er ein ,Donnersohn* heisst Mark. 3, 17
und Luk. 9, 54 Feuer vom Himmel rufen wollte, wiirde zur
Erkléarung allein nicht gentigen. FEs kommt aber dazu, dass
der Verfasser der Apokalypse 10, 4 als mit den Geheim-
nissen des Donners vertraut erscheint. Und entscheidend
ist vollends, was das vierte, ebenfalls dem Zebedaiden zu-
geschriebene Evangelium erziéhlt. Danach (Kap. 12, 12 ff)
hat Jesus beim Einzug in Jerusalem, wo er mit Palmzweigen
eingeholt wurde, um Verherrlichung des Namens Gottes ge-
betet, worauf ihm eine Stimme vom Himmel antwortete, die
das Volk als Donner auslegte, Jesus aber mit dem Sturz des
Satans in Beziehung brachte (Vers 28—31). Natiirlich kann
es sich hier nicht darum handeln, eine richtige Exegese der
Stelle zu geben. Ich hebe nur diese Umstinde als mogliche
Ankniipfungspunkte heraus, um den kirchlichen Brauch zu
erklidren, dass am Palmsonntag unter Verlesung der genannten
johanneischen Perikope Palmen geweiht werden, die man zum
Schutz gegen den Blitz verbrennt und anderseits der johan-
neische Prolog seit dem 15. Jahrhundert nach jeder Messe als
Wettersegen gelesen wurde und das Anhoren desselben als
bester Schutz gegen den Blitz galt.’) Dabei mache ich noch
besonders darauf aufmerksam, dass der Name Gottes hier
wieder erwihnt wird und dass der Glaube des Judentums
eine enge Beziehung stiftet zwischen dem Feststrauss des
Laubhiittenfestes und dem Tetragrammaton. Anderseits be-
steht ja fiir den Volksglauben eine enge Beziehung zwischen
dem Blitz und dem Teufel. Hiibsche Auskunft tiber diesen
(Glauben an den johanneischen Prolog als Blitzschutz gibt
eine Tischrede Luthers; dort wird auch eine originelle Anek-
dote erzihlt vom ersten Verlobten der spitern Gattin Lukas
Kranachs, der er es mit dem Prolog versuchte, wihrend sein
Geselle Palmen in den Ofen steckte. Jenen totete der Blitz,
dieser kam mit dem Schrecken davon.?)

') Wurrke a. a. 0. 8. 22. — 2) Ap. Franz, Die kirchl. Benediktionen im
Mittelalter I. S. 480, 506 ; IT 8. 57. Wurrks a. a. 0. 8. 286, vgl. auch S. 136. 168,
170 zum Gebrauch des Prologs und die Beispiele bei Kluge. — %) Lurugs
Tischreden nach Aurifaber ed. Forstemann und Bindseil II, S. 442; vgl. auch
Kuivaners Aufsatz: Paliastra 1912, 56, S. 113. 125—127.



26 K. Zickendraht

2. Der Johannestrunk.}

Im 2. Kapitel des Johannesevangeliums liest man die
beriihmte Erzdhlung von der Hochzeit zu Kana. Ich hebe
aus derselben zunéchst wieder die fiir diesen Aufsatz wesent-
lichen Gesichtspunkte heraus. Jesus und seine Jiinger werden
eingeladen; danach geht der Wein aus. Jesu Mutter macht
ihn darauf aufmerksam, offenbar, um ihn zum Weggehen zu
veranlassen. Jesus aber antwortet ihr, seine Stunde sei noch
nicht gekommen. Ich bemerke dazu, dass dies nach meiner
Auffassung die beste Deutung des pragmatischen Zusammen-
hanges ist. Jesus macht daraufhin aus sechs Kriigen Wasser
Wein und der Tafelmeister sagt zum Bréutigam, dessen Vor-
sorge er irrtimlich den Wein zuschreibt, er habe gegen den
tiblichen Brauch den guten Wein zuletzt gegeben, da die
Gaste schon genug getrunken hatten. Seit alter Zeit hat nun
die weiterdichtende Tradition behauptet, jener Briutigam sei
Johannes der Zebedaide gewesen. Schon ein Prolog zum
Johannesevangelium aus den Kreisen der Monarchianer be-
hauptet, Johannes sei von Jesus von der Hochzeit abberufen
worden und das Ausgehen des Weines sei eben ein Zeichen
gewesen, dass er zur Virginitit bestimmt worden sel,’) als
deren Typus ihn die alte Kirche gefeiert hat. Notker Balbulus
feiert ihn mit folgender Sequenz:

Johannes Jesu Christo multum dilecte virgo

Tu eius amore carnalem in nave parentem liquisti

Tu leve coniugis pectus respuisti Messiam secutus,

Ut eius pectoris sacra meruisses fluenta potare
ete.?)

Hierauf bezieht sich Luther in einer Tischrede. Er will
auch schon gehort haben, dass die Braut Maria Magdalena
gewesen sei,*) wie dasselbe auch des Adelphus Erklarung der
Sequenzen mitteilt. Aus dem Angefiihrten erkliren sich nun
unschwer eine Menge Ziige im weltlichen und kirchlichen
Volksbrauch des Johannestrunkes. Die Frage nach seinem

1 Vgl hiezu J, V. Zixgerug, Johannissegen und Gertrudenminne, Sitzungs-
ber. d. Wiener Akademie phil. hist. Klasse Bd. 40, 1862 und Ap. Franz a. a. O.
Bd. T 8. 279 ff. Ferner den Artikel  Johannes* im Schweizer. Idiotikon und
»Feste“ in Werzer und Wertes Kirchenlexikon. — ?) Corssen, Monarchianische
Prologe. Texte und Untersuchungen Bd. 15, 1. — %) Jos. Kenrein, Lat. Sequenzen
des Mittelalters No. 402. — %) A. a. 0. Bd. IV S. 313.



Das Johannesevangelium im Volksglauben und Volksbrauch 217

Zusammenhange mit altgermanischen Briuchen!) lassen wir
ausser Acht und konnen auch ganz absehen von der Ableitung
aus der Sage von der fehlgeschlagenen Vergiftung des Apostels
durch einen Becher, die aus einer Kombination von Mark. 10, 38
und 16,18 erwachsen zu sein scheint. Das Kanawunder, dessen
Erzahlung auch im Ritus der Weinweihe beim Johannestrunk
an Hochzeiten h#ufig vorkommt, und die altkirchliche Tra-
tion dartiber erklirt die wesentlichen Ziige seines Gebrauchs
bei Eheschliessungen sowohl als beim Abschied. Die Spende-
formel: Bibe in amore, ad amorem, super amorem oder ein-
fach amorem scheint auf die geistliche Liebe des Johannes
zu Jesu zu deuten. Das Trinken der Johannesminne bei Hoch-
zeiten wird ferner unmittelbar verstéindlich. Besonders deutlich
wird der Zusammenhang mit der Kanahochzeit, wenn der
Wein, wie dies Zingerle von Tirol berichtet, in sechs Kannen
zur Kirche getragen wird, ebenso anderseits wenn man Tropfen
davon in die Fisser im Keller giesst und davon Segen erhofft.
Ebenso steht die altdeutsche Scherzfrage, wonach Johannes
der grosste Voller unter den Heiligen sei, weil seinetwegen
auch der Betrunkene noch Johannissegen trinken miisse,?)
nach dem Obenerwihnten in direkter Beziehung zum Kana-
wunder und setzt nur die Scherzrede des Tafelmeisters
Joh. 2, 10 fort. '

Aber auch die Verwendung des Johannisweines als Ab-
schiedstrunk und , Letze“ ist ganz im Kinklang mit dem Kana-
wunder, das Jesus wirkte, als ihn seine Mutter zum Gehen
veranlassen wollte.?) Ob seine Anwendung gegeniiber Reisen-
den auch auf einen altchristlichen Brauch gegentiber wan-
dernden Evangelisten zurtickgeht, als dessen Patron wieder
Johannes (vgl. 3. Joh. b, ff. mit Matth. 10,42) gelten konnte,
sei nur vermutungsweise ausgesprochen. Selbstverstindlich
sind mit dem Vorstehenden iiberhaupt nur die biblischen und
kirchlichen Ankniipfungspunkte der besprochenen Brduche
gegeben und ist nicht behauptet, dass diese sie alle geschaffen,
jedoch zum mindesten, dass sie sie gestaltet haben.

1) Vgl. dazu ausser Zingerne und Fraxz auch Hoors Reallexikon der
germanischen Altertumskunde Bd. 3 iiher das Minnitrinken und ,Art. John the
Evangelist“, DicrioNary of Christian Antiquities Vol. 1. — 2) Grimy, Deutsches
Worterbuch Bd. 4, Artikel: Johannes. — ?)Vgl. dazu auch Luraers Bemerkung
bei KEnders, Luthers Briefwechsel Bd. 7, S. 259, sowie Krinexer a. a. O.
S. 128 und 130.



28 K. Zickendraht

3. Die Sage vom ewigen Johannes.

Joh. 21, 2223 erzihlt, dass Jesus von einem Jiinger,
den er lieb hatte, gesagt habe, er konnte bestimmen, dass
dieser bis zu seiner Wiederkunft am Leben bleibe. Daraus
habe sich die Sage entwickelt, dass dieser Jiinger nicht sterbe,
freilich mit Unrecht, da jenes Wort Jesu nur hypothetisch
war. Trotz des Protestes des Evangelisten erhielt sich die
Sage und kniipfte sich an den Namen des Apostels Johannes,
sobald man diesen unter dem Lieblingsjiinger verstand. lhr
néchster Niahrboden war die glithende religiose Sehnsucht,
die Endvollendung zu erleben, die schon in der jidischen
kanonischen und apokryphen Literatur sich da und dort dussert
und im Urchristentum durch Verheissungen von der Nihe des
Endes zum stérksten Ausbruch kam ; man denke nur an Paulus.
Eingehender kann hier nicht davon die Rede sein. Als die
Verheissungen sich nicht erfiillten, nahm die Sage zum Teil
eine krass-sinnliche Gestalt an. Man dachte sich Johannes
in seinem Grabe schlafend und mit seinem Atem die Erde
bewegend, und da man dies Grab in Ephesus suchte, konnte
die alte Sehenswiirdigkeit des ephesinischen Tempels, das
sepulerum Iecari stertentis quasi dormiat einfach in ein christ-
liches Wallfahrtsziel umgewandelt werden, ja sogar Anlass
zu einem Handel mit der Erde des besagten Grabes bieten.?)
In dieser Gestalt blieb die Sage natiirlich lokalisiert und mit
der Zeit vergianglich. Sollte sie Ort und Zeit durchwandern
konnen, so musste auch Johannes dies tun. Dies geschah,
indem zwei unter sich verwandte Gedankenginge sich ihrer
bemichtigten, die fast alles Glauben und Denken der Antike
beherrschen, der (Gedanke der ewigen Wiederkehr und der
Seelenwanderung. Der Macht dieser Vorstellungen hatte schon
das Judentum nicht widerstehen konnen; schon zur Zeit
des neuen Testaments erwartete man die Wiederkehr derer,
die entriickt worden waren, des Henoch, Mose und Elia. Nun
drangen diese Ideen auch ins Christentum ein, schufen nicht
nur den Kain, den Brudermérder, der umherwandert und

1) Vgl. dazu Erees, Der Apostel Johannes, Zeitschr. f. Kirchengesch. 1912,
S. 159 ff, Couarp, Altchristl. Sagen. N. kirchl. Zeitschr. 14, Jahrgang S. 162
und Corssen a. a. O,



Das Johannesevangelium im Volksglauben und Volksbrauch 29

nicht sterben kann, zum ewigen Juden um,') sondern ge-
wannen an Johannes die neue Gestalt eines ewigen Christen.?)

Hiemit trat Johannes der Zebedaide in die gewaltige
Schar der ewig wandernden oder in regelmissigen Abstéinden
sich neu verkoérpernden oder wiedererwachenden Gestalten
der Volkssage ein. Es liesse sich ihnen eine eigene Mono-
graphie widmen, in der jedes Volk vertreten wire; Tell, Bar-
barossa, Buttadeus, Elia, Chidher, Ilja Murometz usw. gehorten
hieher. Hier soll dem nicht weiter nachgegangen werden,
ebensowenig der Frage, inwieweit astronomische Beobachtungen
hier mitspielen.?) Nur soviel sei gesagt, dass der Heimat nach
Johannes am nichsten zusammengehort mit den Gestalten
des Ahasver und Cartaphilus, mit denen er sich etwa auch
kreuzt, sowie mit den sieben Schldfern, die ja auch in Ephesus
lokalisiert sind.

Hier nur noch einiges tiber die Nachwirkung und die
innere Wahrheit der Sage. In Bezug auf die erstere ist es
merkwiirdig, dass sich in unsern Landen in der Bliitezeit der
klassischen Dichtung in Deutschland unmittelbar vor der
grossen Zeitenwende der Revolution der Gedanke der Seelen-
- wanderung und der Wiederkehr derart hat geltend machen
konnen, dass sich seine Spuren bei Lessing. Goethe, Schlosser,
Lichtenberg und andern nachweisen lassen.!) Damals ist auch
Johannes wieder lebendig geworden. Ob sich Cagliostro fir
ihn ausgegeben hat, kann ich nicht nachweisen. Doch sagt
in Schillers Geisterseher sein Ebenbild, der Sizilianer von
dem fiirchterlichen Unbekannten, dem angeblichen Armenier,
viele hielten ihn fiir den Jiinger Johannes, von dem es heisse,
dass er bleiben werde bis zum jingsten Gericht. Vor allem
aber hat sich ja unser Ziircher Kaspar Lavater dadurch eine
weniger erfreuliche Bertihmtheit erworben neben seinem vielen
Grossen und Guten, dass er fest an die Wiederkehr des
Johannes glaubte, ein angebliches Billet von seiner Hand bei
sich trug, seinen Anblick ersehnte, seine unsichtbare Néahe

1) Vgl. die Parallelisierung Kains mit dem Judentum bei Augustinus
Contra Faustum Lib. 12 Cap. 9 ff. — 2) Vgl. die umfassenden Untersuchungen
The wandering Jew in Excycn. Brrr. 13, 673 ff.; K. MtLLER, Studien zur Ahas-
verussage. Theol. Studien und Krr, 1916, 8. 333 ff. und K. Vorrers, Chidher in
Arcurv f, Religionswissenschaft 1909 8. 234. — 3) Vgl. dazu P. ZoNDERvVAN,
De Legende van den wandelenden Jood. in Nieuw theol. Tijdschrift 1917 8.
279 ff. — %) Vgl. A. Berraorer, Seelenwanderung S. 47 ff.



30 K. Zickendraht

zu fithlen glaubte und darauf nicht bloss im Verein mit seinen
Kopenhagener Freunden ein ganzes Lehrsystem baute, sondern
sich auch dabei von dem Wéidenswiler Burschen Herrmann
lange Zeit schméihlich irrefiihren liess.!)

Eine tiefe Wahrheit steckt ohne Zweifel in der Sage von
dem ewigen Menschen. In der Erzihlung von solchen, die
Jahrhunderte vertriumen oder nach gewissen Zeitriumen
wiederkehren, hat sich das primitive Denken mit denselben
Problemen auseinandergesetzt, die den grossten Denkern zu
schaffen geben, den Problemen der Zeit und der Geschichts-
philosophie. Und gerade die Gegenwart wird den nachdenk-
lichen Menschen geneigt machen, zu glauben, dass sich die
Weltgeschichte wiederhole, wie jingst ein englischer Staats-
mann gesagt hat. Mit den -grossen Krisen kehrt aber auch
die Vorstellung der ewigen Wiederkehr zuriick. In unserer
Zeit hat sie Nietzsche verkiindet und gewissermassen redet
davon auch die Anthroposophie. Zur Zeit der Entstehung
des Christentums sprach man von Elia, in der Reformations-
zeit von Ahasver, zur Zeit der Revolution von Johannes. Es
gibt eben offenbar auch eine fausse reconnaissance der Welt-
geschichte,

") H. Gerzer, Lavaters u. s. Freunde Verkehr mit der Geisterwelt. Prot.
Monatsblatter Bd. 14, 1859. S. 169. Jasextzky, Lavaters Sturm und Drang
1916. S. 322 ff. N



	Das Johannesevangelium im Volksglauben und Volksbrauch

