
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 23 (1920-1921)

Artikel: Das Johannesevangelium im Volksglauben und Volksbrauch

Autor: Zickendraht, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-112137

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-112137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


22

Das Johannesevangelium im Volksglauben und Volksbrauch.

Von K. Zickendraht, hc. theol., Basel.

Wie in der menschlichen Natur Leib und Seele, so hängt
in der Religion Aberglaube und Glaube, das Niedrigste und
das Höchste, das Uralte und das Fortgeschrittenste so zusammen,
dass die Scheidelinie schwerlich gezogen werden kann. Besonders

lebhaft tritt dies dem Erforscher des vierten Evangeliums
entgegen. Er kann in diesem geheimnisvollen Buch das Heiligste
und Beste seines Glaubens ausgesprochen finden und muss
doch zugeben, dass sein Verständnis und seine Verwendung
im abergläubischen Sinne nicht immer Missverständnis und
Missbrauch sei, ja der Absicht seines Verfassers nur teilweise
widerspreche, der ja nicht nur selbst mehrdeutig reden will,
sondern auch in den alten Schriften nach geheimem Sinne
forscht. Der bleibende Gehalt des Buches braucht dem Forscher
immerhin so wenig über dieser Erkenntnis verloren zu gehen,
wie dem Kunstsinnigen die Schönheit eines Gemäldes, weil
es die barocken Formen des Zeitgeschmackes an sich trägt,
die seine Schönheit bald bergen, bald verbergen.

Wenn im Folgenden der Bedeutung des Johannesevangeliums

im Volksglauben nachgegangen werden soll, so ist
der Hauptzweck nicht die Zusammenstellung des einschlägigen
Materials sondern die Erklärung seiner Phänomene aus dem

Evangelium selbst durch Vermittlung von allerlei Tradition.
Das Material ist schon von zahlreichen Forschern gesammelt
worden ; eine eigene kleine Monographie darüber hat F. Kluge
geboten.1) So kann auch nicht allen Verwendungen des
Evangeliums in Glaube und Brauch desVolkes nachgegangen werden,
sondern nur denjenigen, die sich unter folgende drei Gesichtspunkte

zusammenfassen lassen: 1. die Verwendung des Prologs

als Schutzmittel, 2. der Johannistrunk, 3. die Sage vom
ewigen Johannes.

1. Die Verwendung des johanneischen Prologs
als Schutzmittel.

Joh. 18, 6 wird erzählt, dass die Häscher Jesu
zurückgewichen und niedergefallen seien, als er ihnen auf die Ant-

>) Bunte Blatter S. 78 ff.



Das Johannesevangelium im Volksglauben und Volksbrauch 23

wort, dass sie Jesum von Nazareth suchten, erwiderte: Ich
bin's, griechisch: 'Eyco elfte. Schlicht verstanden ist nun das
fehlende Prädikat leicht zu ergänzen und könnte ebenso die

Wirkung dieses Bekenntnisses psychologisch zurechtgelegt
werden. Die Frage, ob der Vorgang historisch sei, bleibt
darum eine Frage für sich. Unfraglich aber erscheint mir, dass

der Evangelist mit diesem ' Eych elfte einen Nebensinn
verbunden hat und dass es in diesem Nebensinne nur im
Zusammenhang mit vielen andern Stellen des Evangeliums und
einer diesem zu Grunde liegenden theologischen Doktrin
verstanden werden kann. Ich hoffe, durch eine Veröffentlichung
an anderer Stelle eingehender nachweisen zu können, was
ich hier nur kurz und mit Einschränkung auf den vorliegenden

Gegenstand behaupte.1) Das "Eye elfte in 18, 6 ist zu
vergleichen mit dem ebenfalls prädikatlosen in 8, 24, 28 und
13, 19 und bedeutet nichts andres als die griechische Wiedergabe

des unaussprechlichen, vom Judentum mit der höchsten

religiösen Scheu verehrten und zugleich mit dem Wunsche
nach zauberischer Allgewalt begehrten2) Gottesnamens von
Exod. 3, 14. Die Meinung des Evangelisten ist offenbar, dass

Jesus durch seine Aussprache sein verborgenes göttliches Wesen
kundtue und was nun hier für uns besonders wichtig ist,
dadurch auch seine Häscher niederschlage und das Meer
stille vgl. 6, 20. Und dieser Name liegt nun auch eingekapselt
im Prolog des Evangeliums, denn die drei Worte ó <bv, b rtv

und b ip%ò[ievoc, die in der Offenbarung 1,4 und 8 den Gottes-

namen von Exod 3, 14 umschreiben, kehren dort auffällig und
eintönig wieder.

Von hier aus wird zunächst einmal verständlich, warum
das vierte Evangelium und speziell sein Prolog von alters
her als Schutz gegen die Feinde im Kriege hat dienen
müssen. Wir haben davon Beispiele nicht nur aus der Zeit
der Genfer Escalade und der ersten Vilmergerschlacht3) wie
ja Luther schon in der Schrift: „Ob Kriegsleute auch in

*) Vgl. dazu G. P. Wetter, Ich bin es. Theol. Studien und Kritiken 1915,
S. 224 ff. — 2) Zur Bedeutung des sogenannten Tetragrammaton im jüdischen
und christlichen Glauben und Aberglauben vergleiche z. B. Bdxtorf, Lexicon
Chaldaicum S. 1214 Anm., Luthers Schrift „Vom Sehern hamphoras", die Artikel
Tetragrammaton und Jehova in Wetzer und Weltes Kirchenlexikon und

A. Wuttke, Der deutsche Volksaberglaube 2S. 169. —¦ 3) Anzeiger f. schweizer,
Geschichte 1858 S. 8; vgl. auch 1856 S. 33.



24 K. Zickendraht

seligem Stande sein können" sagt: „Etliche Kriegsleut tragen
S. Johannis Evangelium bei sich". In den Himmelsbriefen,
die man auf den böhmischen Schlachtfeldern 1866 fand,1) ja
in denjenigen des gegenwärtigen Krieges2) wirkt diese

Anschauung ebenso nach. Eine apokryphe Weiterdeutung von
Joh. 18, 6 hat dabei mitgewirkt, wenn es in diesen Himmelsbriefen

so oft heisst: „Wie Christus im Ölgarten stillestand,
so soll Geschütz stillstehen. " Auf ihre Spuren führt ein weiterer
Satz in einem dieser Amulette : „Gleichwie die Wolkensäule
in der Wüste sich machte zwischen das Heer der Ägypter und
das Heer Israels, dass diese und jene nicht konnten zusammenkommen,

so wollest du zwischen mir und meinen Feinden
eine Feuermauer und Unterschied sein, dass sie mich nicht
berühren." Die Bibelstelle, die dieses Ereignis mitteilt, Exod. 14,
19—21 ist nämlich die wichtigste magische Stelle der Bibel,
die Stelle, aus der rabbinische Kunst den Sehern hamphorasch
gewonnen hat3) und zu der der Midrasch Mechiltha bemerkt,
dass die Pfeile und Schleudersteine der Ägypter Israel nicht
hätten treffen können, weil die Wolke diesem ein Schild war.
Die Vorstellung vom göttlichen Schild, die an Genesis 15, 1

und Ps. 18, 31 anknüpfte und im jüdischen Aberglauben eine
Rolle spielt, findet sich aber wiederum in dem vielverbreiteten
katholischen Gebet- und Zauberbüchlein : „Der geistliche
Schild",4) das seinerseits zahlreiche Beispiele für den
abergläubischen Gebrauch des Johannesevangeliums und des

Tetragrammaton enthält. Dass das Johannesevangelium auch zum
Zwecke der Stillung eines Meersturmes ins Wasser geworfen
wurde, wie Kluge a. a. 0. mitteilt, wird aus dem oben zu
Joh. 6, 20 bemerkten ebenfalls verständlich werden.

So haben wir auch schon den Grund erkannt, warum
der Prolog, genauer genommen Joh. 1, 1—14 besonders als
Schutzmittel dient. Es sind dies ja die Worte, die seit alters
auf einer der Kanontafeln der christlichen Altäre stehen.5)
Hierdurch werden wir aber noch auf eine besondere, speziell
kirchliche Verwendung des Prologs geführt, diejenige gegen

') Wuttke a. a. 0. S. 166. — a) Evangel. Freiheit 1915, Heft 7 und 10,
S. 248 ff. und 372 ff. — 3) Artikel Charms and amulets (Jewish) in Encycl. of
Rei. and Ethics ; A. Lehmann, Aberglaube und Zauberei2 S. 141—142. —
4) Vgl. Art. Schild im Schweizer. Idiotikon. — 5) Vgl. dazu die merkwürdige
Notiz in Augustins De civitate Dei, Buch 10, Kap. 29.



Das Johannesevangelium im Volksglauben und Volksbrauch 25

den Blitz. Sie hat im Evangelium noch ihren besondern
Anknüpfungspunkt.

Der Apostel Johannes steht seit alters unter den „Wetterherren"

voran.1) Dass er ein „Donnersohn" heisst Mark. 3, 17

und Luk. 9, 54 Feuer vom Himmel rufen wollte, würde zur
Erklärung allein nicht genügen. Es kommt aber dazu, dass
der Verfasser der Apokalypse 10, 4 als mit den Geheimnissen

des Donners vertraut erscheint. Und entscheidend
ist vollends, was das vierte, ebenfalls dem Zebedaiden
zugeschriebene Evangelium erzählt. Danach (Kap. 12, 12 ff.)
hat Jesus beim Einzug in Jerusalem, wo er mit Palmzweigen
eingeholt wurde, um Verherrlichung des Namens Gottes
gebetet, worauf ihm eine Stimme vom Himmel antwortete, die
das Volk als Donner auslegte, Jesus aber mit dem Sturz des

Satans in Beziehung brachte (Vers 28—31). Natürlich kann
es sich hier nicht darum handeln, eine richtige Exegese der
Stelle zu geben. Ich hebe nur diese Umstände als mögliche
Anknüpfungspunkte heraus, um den kirchlichen Brauch zu
erklären, dass am Palmsonntag unter Verlesung der genannten
johanneischen Perikope Palmen geweiht werden, die man zum
Schutz gegen den Blitz verbrennt und anderseits der johan-
neische Prolog seit dem 15. Jahrhundert nach jeder Messe als

Wettersegen gelesen wurde und das Anhören desselben als
bester Schutz gegen den Blitz galt.2) Dabei mache ich noch
besonders darauf aufmerksam, dass der Name Gottes hier
wieder erwähnt wird und dass der Glaube des Judentums
eine enge Beziehung stiftet zwischen dem Feststrauss des

Laubhüttenfestes und dem Tetragrammaton. Anderseits
besteht ja für den Volksglauben eine enge Beziehung zwischen
dem Blitz und dem Teufel. Hübsche Auskunft über diesen
Glauben an den johanneischen Prolog als Blitzschutz gibt
eine Tischrede Luthers ; dort wird auch eine originelle Anekdote

erzählt vom ersten Verlobten der spätem Gattin Lukas
Kranachs, der er es mit dem Prolog versuchte, während sein
Geselle Palmen in den Ofen steckte. Jenen tötete der Blitz,
dieser kam mit dem Schrecken davon.3)

*) Wuttke a. a. 0. S. 22. — 2) Ad. Franz, Die kirchl. Benediktioncn im

Mittelalterl. S. 480, 506; II S. 57. Wuttke a. a. 0. S. 286, vgl. auch S. 136. 168.

170 zum Gebrauch des Prologs und die Beispiele bei Kluge. — 3) Luthers
Tischreden nach Aurifaber ed. Förstemann und Bindseil II, S. 442; vgl. auch

Klingners Aufsatz: Palästra 1912, 56, S. 113. 125—127.



26 K. Zickendraht

2. Der Johannestrunk.1)
Im 2. Kapitel des Johannesevangeliums liest man die

berühmte Erzählung von der Hochzeit zu Kana. Ich hebe
aus derselben zunächst wieder die für diesen Aufsatz wesentlichen

Gesichtspunkte heraus. Jesus und seine Jünger werden
eingeladen; danach geht der Wein .aus. Jesu Mutter macht
ihn darauf aufmerksam, offenbar, um ihn zum Weggehen zu
veranlassen. Jesus aber antwortet ihr, seine Stunde sei noch
nicht gekommen. Ich bemerke dazu, dass dies nach meiner
Auffassung die beste Deutung des pragmatischen Zusammenhanges

ist. Jesus macht daraufhin aus sechs Krügen Wasser
Wein und der Tafelmeister sagt zum Bräutigam, dessen

Vorsorge er irrtümlich den Wein zuschreibt, er habe gegen den
üblichen Brauch den guten Wein zuletzt gegeben, da die
Gäste schon genug getrunken hatten. Seit alter Zeit hat nun
die weiterdichtende Tradition behauptet, jener Bräutigam sei

Johannes der Zebedaide gewesen. Schon ein Prolog zum
Johannesevangelium aus den Kreisen der Monarchianer
behauptet, Johannes sei von Jesus von der Hochzeit abberufen
worden und das Ausgehen des Weines sei eben ein Zeichen

gewesen, dass er zur Virginität bestimmt worden sei,2) als

deren Typus ihn die alte Kirche gefeiert hat. Notker Balbulus
feiert ihn mit folgender Sequenz :

Johannes Jesu Christo multum dilecte virgo
Tu eius amore carnal em in nave parentem liquisti
Tu leve coniugis pectus respuisti Messiam secutus,
Ut eius pectoris sacra meruisses fluenta potare

etc.3)

Hierauf bezieht sich Luther in einer Tischrede. Er will
auch schon gehört haben, dass die Braut Maria Magdalena
gewesen sei,4) wie dasselbe auch des Adelphus Erklärung der

Sequenzen mitteilt. Aus dem Angeführten erklären sich nun
unschwer eine Menge Züge im weltlichen und kirchlichen
Volksbrauch des Johannestrunkes. Die Frage nach seinem

') Vgl. hiezu J. V. Zingerle, Johannissegen und Gertrudenminne, Sitzungs-
ber. d. Wiener Akademie phil. hist. Klasse Bd. 40, 18672 und Ad. Franz a. a. 0.
Bd. I S. 279 ff. Ferner den Artikel „Johannes" im Schweizer. Idiotikon und

„Feste" in Wetzer und Weltes Kirchenlexikon. — 2) Corssen, Monarchianische

Prologe. Texte und Untersuchungen Bd. 15,1.— 3) Jos. Kehrein, Lat. Sequenzen
des Mittelalters No. 402. — *) A. a. O. Bd. IV S. 313.



Das Johannesevangelium im Volksglauben und Volksbrauch 27

Zusammenhange mit altgermanischen Bräuchen1) lassen wir
ausser Acht und können auch ganz absehen von der Ableitung
aus der Sage von der fehlgeschlagenen Vergiftung des Apostels
durch einen Becher, die aus einer Kombination von Mark. 10, 38
und 16,18 erwachsen zu sein scheint. Das Kanawunder, dessen

Erzählung auch im Ritus der Weinweihe beim Johannestrunk
an Hochzeiten häufig vorkommt, und die altkirchliche Tration

darüber erklärt die wesentlichen Züge seines Gebrauchs
bei Eheschliessungen sowohl als beim Abschied. Die Spendeformel:

Bibe in amore, ad amorem, super amorem oder
einfach amorem scheint auf die geistliche Liebe des Johannes

zu Jesu zu deuten. Das Trinken der Johannesminne bei Hochzeiten

wird ferner unmittelbar verständlich. Besonders deutlich
wird der Zusammenhang mit der Kanahochzeit, wenn der
Wein, wie dies Zingerle von Tirol berichtet, in sechs Kannen
zur Kirche getragen wird, ebenso anderseits wenn man Tropfen
davon in die Fässer im Keller giesst und davon Segen erhofft.
Ebenso steht die altdeutsche Scherzfrage, wonach Johannes
der grösste Völler unter den Heiligen sei, weil seinetwegen
auch der Betrunkene noch Johannissegen trinken müsse,2)
nach dem Obenerwähnten in direkter Beziehung zum
Kanawunder und setzt nur die Scherzrede des Tafelmeisters
Joh. 2, 10 fort.

Aber auch die Verwendung des Johannisweines als
Abschiedstrunk und „Letze" ist ganz im Einklang mit dem
Kanawunder, das Jesus wirkte, als ihn seine Mutter zum Gehen
veranlassen wollte.3) Ob seine Anwendung gegenüber Reisenden

auch auf einen altchristlichen Brauch gegenüber
wandernden Evangelisten zurückgeht, als dessen Patron wieder
Johannes (vgl. 3. Joh. 5, ff. mit Matth. 10,42) gelten konnte,
sei nur vermutungsweise ausgesprochen. Selbstverständlich
sind mit dem Vorstehenden überhaupt nur die biblischen und
kirchlichen Anknüpfungspunkte der besprochenen Bräuche
gegeben und ist nicht behauptet, dass diese sie alle geschaffen,
jedoch zum mindesten, dass sie sie gestaltet haben.

') Vgl. dazu ausser Zingerle und Franz auch Hooi's Reallexikon der

germanischen Altertumskunde Bd. 3 über das Minnitrinken und „Art. John the

Evangelist", Dictionary of Christian Antiquities Vol. 1. — 2) Grimm, Deutsches

Wörterbuch Bd. 4, Artikel: Johannes. —3)Vgl. dazu auch Luthers Bemerkung
bei Enders, Luthers Briefwechsel Bd. 7, S. 259, sowie Klingner a. a. 0.
S. 128 und 130.



28 K. Zickendraht

3. Die Sage vom ewigen Johannes.

Joh. 21, 22—23 erzählt, dass Jesus von einem Jünger,
den er lieb hatte, gesagt habe, er könnte bestimmen, dass

dieser bis zu seiner Wiederkunft am Leben bleibe. Daraus
habe sich die Sage entwickelt, dass dieser Jünger nicht sterbe,
freilich mit Unrecht, da jenes Wort Jesu nur hypothetisch
war. Trotz des Protestes des Evangelisten erhielt sich die
Sage und knüpfte sich an den Namen des Apostels Johannes,
sobald man diesen unter dem Lieblingsjünger verstand. Ihr
nächster Nährboden war die glühende religiöse Sehnsucht,
die Endvollendung zu erleben, die schon in der jüdischen
kanonischen und apokryphen Literatur sich da und dort äussert
und im Urchristentum durch Verheissungen von der Nähe des

Endes zum stärksten Ausbruch kam ; man denke nur an Paulus.
Eingehender kann hier nicht davon die Rede sein. Als die

Verheissungen sich nicht erfüllten, nahm die Sage zum Teil
eine krass-sinnliche Gestalt an. Man dachte sich Johannes
in seinem Grabe schlafend und mit seinem Atem die Erde
bewegend, und da man dies Grab in Ephesus suchte, konnte
die alte Sehenswürdigkeit des ephesinischen Tempels, das

sepulcrum Icari stertentis quasi dormiat einfach in ein christliches

Wallfahrtsziel umgewandelt werden, ja sogar Anlass
zu einem Handel mit der Erde des besagten Grabes bieten.1)
In dieser Gestalt blieb die Sage natürlich lokalisiert und mit
der Zeit vergänglich. Sollte sie Ort und Zeit durchwandern
können, so musste auch Johannes dies tun. Dies geschah,
indem zwei unter sich verwandte Gedankengänge sich ihrer
bemächtigten, die fast alles Glauben und Denken der Antike
beherrschen, der Gedanke der ewigen Wiederkehr und der
Seelenwanderung. Der Macht dieser Vorstellungen hatte schon
das Judentum nicht widerstehen können; schon zur Zeit
des neuen Testaments erwartete man die Wiederkehr derer,
die entrückt worden waren, des Henoch, Mose und Elia. Nun
drangen diese Ideen auch ins Christentum ein, schufen nicht
nur den Kain, den Brudermörder, der umherwandert und

') Vgl. dazu Erbes, Der Apostel Johannes, Zeitschr. f. Kirchengesch. 1912,
S. 159 ff, Couard, Altchristi. Sagen. N. kirchl. Zeitschr. 14. Jahrgang S. 162
und Corssen a. a. 0.



Das Johannesevangelium im Volksglauben und Volksbrauch 29

nicht sterben kann, zum ewigen Juden um,1) sondern
gewannen an Johannes die neue Gestalt eines ewigen Christen.2)

Hiemit trat Johannes der Zebedaide in die gewaltige
Schar der ewig wandernden oder in regelmässigen Abständen
sich neu verkörpernden oder wiedererwachenden Gestalten
der Volkssage ein. Es liesse sich ihnen eine eigene
Monographie widmen, in der jedes Volk vertreten wäre; Teil,
Barbarossa, Buttadeus, Elia, Chidher, Ilja Murometz usw. gehörten
hieher. Hier soll dem nicht weiter nachgegangen werden,
ebensowenig der Frage, inwieweit astronomische Beobachtungen
hier mitspielen.3) Nur soviel sei gesagt, dass der Heimat nach
Johannes am nächsten zusammengehört mit den Gestalten
des Ahasver und Cartaphilus, mit denen er sich etwa auch
kreuzt, sowie mit den sieben Schläfern, die ja auch in Ephesus
lokalisiert sind.

Hier nur noch einiges über die Nachwirkung und die
innere Wahrheit der Sage. In Bezug auf die erstere ist es

merkwürdig, dass sich in unsern Landen in der Blütezeit der
klassischen Dichtung in Deutschland unmittelbar vor der

grossen Zeitenwende der Revolution der Gedanke der
Seelenwanderung und der Wiederkehr derart hat geltend machen
können, dass sich seine Spuren bei Lessing. Goethe, Schlosser,
Lichtenberg und andern nachweisen lassen.1) Damals ist auch
Johannes wieder lebendig geworden. Ob sich Cagliostro für
ihn ausgegeben hat, kann ich nicht nachweisen. Doch sagt
in Schillers Geisterseher sein Ebenbild, der Sizilianer von
dem fürchterlichen Unbekannten, dem angeblichen Armenier,
viele hielten ihn für den Jünger Johannes, von dem es heisse,
dass er bleiben werde bis zum jüngsten Gericht. Vor allem
aber hat sich ja unser Zürcher Kaspar Lavater dadurch eine

weniger erfreuliche Berühmtheit erworben neben seinem vielen
Grossen und Guten, dass er fest an die Wiederkehr des

Johannes glaubte, ein angebliches Billet von seiner Hand bei
sich trug, seinen Anblick ersehnte, seine unsichtbare Nähe

') Vgl. die Parallelisierung Kains mit dem Judentum bei Augustinus
Contra Faustum Lib. 12 Cap. 9 ff. — 2) Vgl. die umfassenden Untersuchungen
The wandering Jew in Encycl. Brit. 13, 673 ff.; K. Müller, Studien zur Ahas-

verussage. Theol. Studien und Krr. 1916, S. 333 ff. und K. Völlers, Chidher in

Archiv f. Religionswissenschaft 1909 S. 234. — 3) Vgl. dazu P. Zondervan,
De Legende van den wandelenden Jood. in Nieuw theol. Tijdschrift 1917 S.

279 ff. — 4) Vgl. A. Bertholet, Seelenwanderung S. 47 ff.



30 K. Zickendraht

zu fühlen glaubte und darauf nicht bloss im Verein mit seinen
Kopenhagener Freunden ein ganzes Lehrsystem baute, sondern
sich auch dabei von dem Wädenswiler Burschen Herrmann
lange Zeit schmählich irreführen liess.1)

Eine tiefe Wahrheit steckt ohne Zweifel in der Sage von
dem ewigen Menschen. In der Erzählung von solchen, die
Jahrhunderte verträumen oder nach gewissen Zeiträumen
wiederkehren, hat sich das primitive Denken mit denselben
Problemen auseinandergesetzt, die den grössten Denkern zu
schaffen geben, den Problemen der Zeit und der
Geschichtsphilosophie. Und gerade die Gegenwart wird den nachdenklichen

Menschen geneigt machen, zu glauben, dass sich die
Weltgeschichte wiederhole, wie jüngst ein englischer Staatsmann

gesagt hat. Mit den -grossen Krisen kehrt aber auch
die Vorstellung der ewigen Wiederkehr zurück. In unserer
Zeit hat sie Nietzsche verkündet und gewissermassen redet
davon auch die Anthroposophie. Zur Zeit der Entstehung
des Christentums sprach man von Elia, in der Reformationszeit

von Ahasver, zur Zeit der Revolution von Johannes. Es

gibt eben offenbar auch eine fausse reconnaissance der
Weltgeschichte.

') H. Gelzer, Lavaters u. s. Freunde Verkehr mit der Geisterwelt. Prot.
Monatsblätter Bd. 14, 1859. S. 169. Janentzky, Lavaters Sturm und Drang
1916. S 322 ff.


	Das Johannesevangelium im Volksglauben und Volksbrauch

