
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 22 (1918-1920)

Artikel: Die Einsiedler Wallfahrts-Andenken einst und jetzt

Autor: Ringholz, Odilo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-112043

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-112043
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


232

Die Einsiedler Wallfahrts-Andenken einst und jetzt.
Von Dr. P. Odilo Ringholz O. S. B., Einsiedeln.

(Schluss).

VII. Bûcher und Bilder.

Das sind in neuerer Zeit die am meisten von den

Pilgern gekauften Wallfahrtsandenken. Aber wir treffen sie schon
seit Jahrhunderten an. „Es ist auffallend und in der Tat
merkwürdig, dass die Geschichte zweier der wichtigsten
Erfindungen des fünfzehnten Jahrhunderts, der Buchdruckerkunst

nämlich und der Kupferstecherkunst, in ihren ersten

Anfängen sich an die Wallfahrt zu Maria-Einsiedeln knüpft.
In einer Zeit, wo noch auf keinem Punkte des die jetzige
Schweiz bildenden Gebietes diese beiden so wichtigen
Erfindungen benützt wurden, bemächtigten sich die Mönche im
finstern Walde derselben, um den zahlreich dahin ziehenden

Pilgern ein Angebinde an die Wallfahrt mitzugeben.') Das

erste nachweisbare Wallfahrtsandenken dieser Art ist die
uralte Legende des hl. Meinrad in deutscher Sprache, die zuerst

nur handschriftlich vorhanden, dann aber schon um die Mitte
des 15. Jahrhunderts, wahrscheinlich in Basel, zuerst als sogen.
Blockbuch (Xylograph) mit Bildern gedruckt und in Einsiedeln
vertrieben wurde. Nach den ersten Textworten „Dis ist der
erst anevang" etc. wurde es Anevang (Anfang von Einsiedeln)
genannt. Nur noch zwei Exemplare existieren von dem
kostbaren Werklein, eines im Stiftsarchive Einsiedeln und ein
anderes in der königl. Hof- und Staatsbibliothek München.2)
Dass dieses Büchlein auch wirklieh von Pilgern als Andenken
erworben worden ist, beweisen die Aufzeichnungen des Johannes
Gensbein von Limburg, der im Jahre 1489 die Wallfahrt nach
Einsiedeln gemacht hat.3) Allmählich erweiterte sich das

Büchlein zur „Einsiedler Chronik" mit Aufführung der „ Wunder-

4) P. Gallus Morel OSB im Geschichtsfreund XIII (1857), S. 162. —
2) Für diesen ganzen Abschnitt verweisen wir auf das prächtige Werk von

Benziger, Geschichte des Buchgewerbes im fürstl. Benediktinerstifte U. L. F.
von Einsiedeln, 1912. — 3) Neites Archiv der Gesellschaft für ältere deutsche
Geschichtskunde VII (1882), S. 572. 577.



Die Einsiedler Wallfahrts-Andenken einst und jetzt 233

zeichen'-, die vom 15. bis 17. Jahrhundert an verschiedenen
Orten, nämlich zu Basel, Nürnberg, Ulm, Luzern, Freiburgi. Br.,
Freiburg i. Ue., Konstanz etc. gedruckt wurde, bis vom Jahre
1664 an die Stiftsdruckerei diese und andere Bücher herstellte.
Die Einsiedler Chronik erlebte bis zum Jahre 1823 50 bis 60
oft sehr starke Auflagen in vier Sprachen (deutsch, lateinisch,
französisch und italienisch) und wurde vielfach eine bevorzugte

Familien-Lektüre, wie wir das zufällig aus dem einen
und andern Berichte über auffällige Hilfe etc. erfahren, so
z. B. 1609 aus Krenkingen, bad. Amt Bonndorf; 1632 aus
Ohningen, bad. Amt Konstanz; 1746 aus Urach, bad. Amt
Neustadt u. a. 0. Ausser den Einsiedler Chroniken wurden
religiöse Erbauungs- und Unterrichts-Bücher in sehr grosser
Auswahl von den Pilgern erworben, nämlich Legenden, sogen.
Goffine (Postillen), Gebet- und Betrachtungs-Bücher, Kalender
u. dergl. Ganz besonders beliebt war das Gebet- und
Unterweisungs-Büchlein „Bilger-Stab oder Wallfahrt nachher Ein-
sidlen", verfasst von P. Hieronymus Widmer, das von 1678
bis 1789 zwölf, oft recht hohe Auflagen erlebte, die teilweise
von P. Joh. Bapt. Häfelin besorgt wurden. Bis 1798 hatte das
Stift das Buchgeschäft als „Ehehafte" (Monopol) inne, gestattete

aber auch den Inhabern von Läden in Einsiedeln und
zum Teile fremden „Buchführern" den Vertrieb am Orte.
Doch übte es pflichtgemäss genaue Aufsicht, damit keine
unpassenden, abergläubischen oder schlechten Schriften im Volke
verbreitet würden. Mit Ende des 18. und Anfang des 19.

Jahrhunderts gingen die Herstellung und der Vertrieb von
Büchern an Geschäfte über, die sich nach und nach im Flecken
Einsiedeln gebildet haben. Die alte Einsiedler Chronik
verschwand aus dem Buchhandel, dafür wurden massenhaft kleine,
meist gut illustrierte „Beschreibungen" und „Führer", sowie
neue spezielle Pilgergebetbücher meist mit geschichtlicher und
asketischer Einleitung hergestellt und vertrieben. Seit 1885
die neuen grossen Pilgerzüge aus dem Auslande, besonders
Süddeutschland, immer mehr aufgekommen sind, lassen die
Veranstalter und Leiter dieser Züge eigene Pilgerführer drucken,
d. h. Anleitungen für die Zugsteilnehmer, die dann zugleich
mit den Abzeichen, nämlich Schleifen und Medaillen, ein
Wallfahrtsandenken bilden.

Neben den Büchern wurden seit dem 15. Jahrhundert
auch Einblattdrucke, besonders mit den Texten der Engel-



234 P. Odilo Ringholz

weihbulle und ihrer Bestätigungen von gebildeten und
gelehrten Pilgern gerne erworben, i) während die oft buntfarbig
ausgestatteten „Haussegen" beim Volke sehr beliebt waren.
Auch die Scheine, wodurch manche Pilger ihre Wallfahrt und
allfällige Abgabe von Messtipendien beglaubigen liessen,
bildeten oft für sie ein kostbares Andenken, das sie sorgfältig
aufbewahrten. Solche Scheine finden sich noch da und dort
in Archiven oder Sammlungen, z. B. einer vom Jahre 1494
im Schatzarchive der Statthalterei Innsbruck.2)

Noch mehr als Bücher erwarben die Pilger Bilder als

billigeres Andenken, um sie zu Hause als Zimmerschmuck zu
verwenden, oder sie als Zeichen in ihre Gebet- und andere
Bücher einzulegen oder sie zu verschenken. Zu den ältesten
und schönsten noch vorhandenen Bilder-Andenken gehören
die drei berühmten Kupferstiche, sogen. Madonnen von
Einsiedeln des Meisters E. S. (Endres Silbernagel von Gemünden
im Hunsrück, f 2. Mai 1503 zu Freiburg i. Br.) aus dem Jahre
1466.3) Es folgten Bilder von Martin Martini, von den Kilian
und Klauber in Augsburg, von den Schönbächler, Öchslin und
Weidmann in Einsiedeln, von Christian von Mechel und von
vielen andern mehr oder minder bekannten Holzschneidern
und Kupferstechern. Massenhaft wurden solche Bilder seit
1664 auf den Stiftspressen gedruckt, so z. B. in dem einzigen
Jahre 1730 60,000 Exemplare, was bei dem damaligen Betriebe
eine sehr grosse Leistung gewesen ist. Daraus kann man auf
den Absatz bei den Pilgern schliessen. Nicht blos auf Papier
wurden die Bilder gedruckt, auch auf Pergament und wie
schon erwähnt, auch auf Horn, Seiden und Leinwand. Sehr
beliebt waren die handgemalten Spitzenbilder aus Pergament
oder Pergamentpapier. Wie ein Kenner schrieb „gehören die
Einsiedler Blätter zu den besten".4) Es gab aber auch roh
gezeichnete und gedruckte Bilder, die mit allerhand Flitter
aus Metallblättchen, Stoffen, Haaren, Stroh etc. beklebt
wurden. Bilder aus Stroh- und Papiergeflecht, sowie ganze

') Stutsgeschichte I, S. 562, Anm. 2, 615. — *) Benziger, a. a. 0., S. 17. —
3) Das Verdienst, den wahren Namen, die Heimat und das Ende des Meisters
E. S. entdeckt zu haben, gebührt Herrn Prof. Dr. Peter P. Albert, Archivrat
zu Freiburg i. Br. Sein Buch „Der Meister E. S." ist 1911 in Strassburg bei
Heitz erschienen. — Die Einsiedler Stiche des Meisters E. S. sind schon sehr
oft abgebildet worden, s. Stiftsgeschichte I, S. 442 f. — *) Stückelberg, Über
Pergamentbilder in diesem Archiv IX (1905) 1 ff. mit sehr guten
Abbildungen.



Die Einsiedler Wallfahrts-Andenken einst und jetzt 235

Haarbilder waren nicht selten. Manche Pilger brachten Haare
von verstorbenen Angehörigen mit und liessen davon Bilder
machen, die dann ein doppeltes Andenken wurden, an die
betr. Verstorbenen und an die Wallfahrt.

Die Darstellungen auf den Bildern waren überaus mannigfaltig:

die Vorderseite des Klosters, das Innere der Kirche,
Inneres und Äusseres der Gnadenkapelle, das Gnadenbild,
die Engelweihe, die verschiedensten Heiligen und Szenen aus
der hl. Geschichte, Allegorien, Symbole usw. Auf der Rückseite

oder noch auf einem angebogenen Blatte waren nicht
selten Texte beigegeben. Das wird besonders bei den sogen.
„Hailigen Brieff'' der Fall gewesen sein, von denen z. B. 1531

Abt Ludwig H. Blarer um ein S, 12 Schilling bezogen hat.
Leider sind in der Rechnung keine andern Anhaltspunkte
über Beschaffenheit und Bezugsquelle angegeben. Verwandt
mit diesen „Hailigen Brieff" mögen die „Einsiedler Briefe"
sein, die im 18. und 19. Jahrhundert in Kupferdruck hergestellt

wurden, Vorläufer der modernen Bilderalbums. Sie

konnten, ähnlich wie die Briefe in jener Zeit, ohne Umschlag
(Couvert) geschlossen werden und zeigten beim Entfalten
zuerst die Gesamtansicht des Klosters mit dem Platze, dann
das Äussere der Gnadenkapelle und zuletzt ihr Chörlein mit
dem Altar und Gnadenbilde. Auf der Aussenseite dieser
Briefe, wo sonst der Raum für die Adresse ist, stehen Verse,
deren zwei erste also lauten:

„Nimm, Pilgrimm! diesen Brief mit frohen Händen an;
Du siehst, woher er kömmt, aus eingeschlsssnem Plan."

Es existieren zwei Ausgaben, nämlich neben der
deutschen noch eine französische. Diese Einsiedler Briefe bildeten
ein sehr beliebtes Andenken, das den \ Pilger an den Aufstieg
zur Kirche, an den Eintritt in sie und die Gnadenkapelle
lebhaft erinnerte. Noch jetzt finden sich solche Briefe nicht
selten. Zu Anfang unseres Jahrhunderts lebten die Einsiedler
Briefe wieder auf, freilich in reicherer Ausstattung mit
verschiedenen Ansichten des Klosters, der Kirche, des Fleckens
und seiner Umgebung mit erläuterndem Texte und so

eingerichtet, dass sie wie Briefe geschlossen und mit einer Adresse
versehen wirklich auf der Post versandt werden können.

Eine religiöse Spielerei waren die sogen. Schluckbilder
oder -Zettel, d. h. weiches Papier, 36—43 mm hoch und 27
bis 28 mm breit, das mit einer Darstellung des Gnadenbildes



236 P. Odilo Ringholz

bedruckt war. Ihr Vorbild hatten sie im Alten Testamente
(IV. Mosis 5, 23), obwohl ihr Zweck ein ganz verschiedener
war. Sie wurden im Wasser oder als Pillen gedreht aus
Andacht und als Mittel gegen leibliche und geistigen Gefahren
eingenommen. Es war und ist das in Italien und Frankreich
Gebrauch, und ein spekulativer Drucker in Einsiedeln mag
diese Bildchen für Wallfahrer aus jenen Ländern fabriziert
haben. Vor mir liegen einige Exemplare aus dem 18.
Jahrhundert. ')

Andachtsbilder für Pilger wurden vor und nach der
Errichtung der Stiftsdruckerei auch im Flecken Einsiedeln
hergestellt und zwar in der Regel — es gab auch Ausnahmen —
mit Bewilligung und unter Kontrolle des Stiftes. Im 19.
Jahrhundert ging ihre Herstellung auf die einheimischen Geschäfte
über, soweit sie nicht ihren Bedarf von auswärts deckten. Es
kamen neue Verfahren auf: die Lithographie, der Stahlstich,
Farbendruck, Lichtdruck etc., auch wurde auf neue Stoffe,
wie Gelatine (Huch-, Hauchbilder) und Zelluloidpräparate
gedruckt. — Ein echt modernes Wallfahrtsandenken sind die

sogen. Herz-Jesu- und Muttergottes - Schilde, mit den
betreffenden Darstellungen in Farben auf gepresster Pappe meist
in Vierpassform gedruckt, zum Aufhängen an Türen und
Zimmerwänden. Ihr grösster Durchmesser beträgt 134 mm.

Für jeden Geschmack war und ist gesorgt, neben feinen,
künstlerisch ausgeführten Bildern, wird auch ganz gewöhnliche

Ware feilgeboten, je nach dem Preis, den die Pilger
dafür zahlen wollen. Doch ist man, je länger umso mehr,
für würdige Darstellungen und gute Ausführung besorgt.2)

VIII. Genussmittel.

Auch solche wurden als Andenken und Kram von den

Pilgern mitgenommen. Da ist in erster Linie das Wasser
von dem Frauenbrunnen vor dem Kloster zu nennen. Der
hl. Meinrad hatte sich bei einer Quelle niedergelassen. Später

') Über solche Schluckbildchen, die auch in Mariazeil (Steiermark)
nachweisbar sind s. Beissel, Wallfahrten zu U. L. F. in Legende und Geschichte

(Freiburg i. Br., Herder 1913), S. 253. R. Andrée, Votive und Weihegaben
(Braunschweig 1904), S. 21. — 2) Benziger, Beiträge zur Geschichte des
katholischen Andachtsbildes in der Zeitschrift für Bücherfreunde, N F. V, 1 (1913),
S. 65—74.



Die Einsiedler Wallfahrts-Andenken einst und jetzt 237

wurde sie gefasst und wohl schon beim ersten Klosterbau
etwas unterhalb desselben ein Brunnen errichtet. Bald bildete
er für die Pilger einen Gegenstand besonderer Aufmerksamkeit

und schon der Schulmeister Rudolf von Radegg besingt
im Jahre 1314 ihn folgendermassen :

Ferner verdankt dieser Ort seinen Ruf einem Brunnen voll Heilkraft,
Frauenbrunnen genannt, dir, o Maria, zur Ehr!

Unterm Altar der heil'gen Kapelle entspringet die Quelle,
Und, wie es allgemein heisst, so ward sie selber geweiht.

Dorther fliesst sie sodann verborgen unter der Erde,
Tritt am Hügelabhang vor dem Gebäude ans Licht.

Reiche Labung gewährte voreinst Einsiedlern der Brunnen,
Uud man nennt mit Recht selben geheiligt durch sie.

Aber er heilt auch mancherlei Weh und stillet die Fieber;
Kranken, wie es bekannt, bringt er Erquickung und Hilf.J)

In diesen Versen ist der Volksglaube an die Heilkraft
des dem Brunnen entströmenden Wassers ausgesprochen, und
den liessen die Pilger sich nicht nehmen. Sie trinken mit
Andacht von den 14 Röhren und viele nehmen noch in
Fläschchen Wasser mit nach Hause, ähnlich wie die Pilger
im Heiligen Lande Wasser aus dem Jordan, ferner aus der
Quelle der alten St. Wolfsgangskapelle am Abersee in
Oberösterreich u. a. 0. mitnehmen oder sich schicken lassen.2)

Im 17. und noch im 18. Jahrhundert war der Hexenwahn
sehr weit und stark verbreitet und wurde besonders durch
die damaligen Juristen befördert. Die Furcht vor Behexung
war gross. Daher verlangten manche Pilger und auch viele
Nichtkatholiken Mittel gegen das Malefizium, d. h. Behexung.
Nebst angemessener Belehrung — das Stift Einsiedeln hat
sich glücklicherweise von dem Hexenwahn stets frei
gehalten3) — gab man den Leuten, die darum baten, aus der
Apotheke Tropfen und Pulver zum Einnehmen und in An-

*) Geschichtsfreund X (1854), S. 185. — Der Herausgeber P. Gallus
Morel OSB, bemerkt dazu u. a. : „Von der bis zum Ekel in Reisebeschreibungen

und Reisehandbüchern wiederholten Sage, dass Christus aus einer der
vierzehn Röhren getrunken, finde ich nirgends eine ältere Spur". — 2) Für
Öl und solches Wasser wurden eigene Glas- oder Blechfläschchen hergestellt.
S. o. S. 191 und bei R. Andrée, a. a. 0., S. 25. Für Einsiedeln kann ich bis

jetzt keine solche eigene, mit Bildern versehene Öl- oder Wasser-Fläschchen
nachweisen. — 3) Und hat gegen den Hexenwahn gearbeitet, besonders P

Konrad Hunger, Pfarrer von Einsiedeln, f 1. Mai 1662. A. Dettling in den

Mitteilungen des histor. Vereins des Kt.. Schwyz XV (1905), S. 48 ff. Vergi
Katholische Schweizerblätter 1888, S, 605.



8 P. Odilo Ringholz

lehnung an das im Buche Tobias 6, 8 und 8, 2. 3 Berichtete
auch Rauchwerk zum Verbrennen. Das Volk nannte diese
Mittel „Malefiz-Trank, -Pulver und -Rauch". Leider geben
die noch aus dem Anfange des 18. Jahrhunderts vorhandenen
Apotheker-Rechnungen keinen Aufschluss über die Zubereitung

dieser Mittel, nur das erfahren wir, dass zum „Malefiz-
Rauch" Waldrauch genommen wurde. Waldrauch ist. nämlich
das Harz, das die grossen Ameisen in den Tannen-, Fichten-
und Kieferwäldern in ihre Haufen eintragen, und das oft
anstatt des feuern und mannigfaltig verfälschten Mastix
verwendet wird. Gewiss ein unschädliches Mittel, und so werden
auch die andern gewesen sein. Auch war es ein vernünftigeres,

menschlicheres und christlicheres Verfahren, als die
Leute gegen die „Hexen" aufzuhetzen und diese selbst in den
Tod zu treiben. Diese Mittel werden schon die längste Zeit
nicht mehr verlangt oder gegeben, dafür nehmen die Pilger
seit den fünfziger Jahren des letzten Jahrhunderts gerne die

sogen. Einsiedler Tropfen, einen Balsam für innere und äusser-
liche Anwendung mit. Dieses Mittel hat freilich mit den

„Hexen" nichts zu tun, vielleicht mag es aber gegen den
„Hexenschuss" gut sein!

Der volkstümlichste Wallfahrts-Kram sind die sogen.
Einsiedler Schafbock. Es sind runde Honigkuchen in
der Gestalt von einem oder zwei liegenden Schafen in
verschiedenen Grössen. Bei der Jugend besonders sind sie der
liebste „Einsiedler Kram". Selten kehrt ein Vater oder eine
Mutter aus der Mittel- und Ost-Schweiz von Einsiedeln nach
Hause zurück, ohne für ihre daheimgebliebenen Sprösslinge
ihre Taschen gehörig mit diesem Kram versehen zu haben.
Wenn der Nidwaldner' Kreuzgang die Rückreise von
Einsiedeln macht, warten an den Dampfschiffländen zu Brunnen,
Beckenried und Buochs und an der Strasse nach Stans viele
Kinder, denen der Säckelmeister von Amts wegen Schafböcke
zuwirft. Auch an andern Wallfahrtswegen, z. B. in Oberägeri
(Kt. Zug), betteln Kinder die von Einsiedeln zurückkehrenden
Kreuzgänge mit einem Sprüchlein um Schafböcke an.

An den verschiedenen Namen, die das Gebäck in den
verschiedenen Landesteilen der Schweiz bekommen hat, können
wir ebenfalls seine Beliebtheit, Volkstümlichkeit und grosse
Verbreitung erkennen. In der Mittelschweiz wird es „Holen-
benz", „Häliböck", oder, wie hauptsächlich in beiden Unter-



Die Einsiedler Wallfahrts-Andenken einst und jetzt 239

walden, einfach „Benz", d. h. Böcke genannt. Diese Namen
bedeuten dasselbe wie die Einsiedler Benennung „Schafbock".
In der Ostschweiz werden sie „Limböck", „Limmelböck" und,
offenbar aus Missverständnis, sogar „Himmelböck" genannt.
Lim (Leim) und Lim-Mehl ist eine geringere Art von Mehl,
die viel Klebstoff enthält, woher auch der Name stammt,
und die früher manchmal zur Herstellung von Schafböcken
verwendet worden ist.

Die jetzige Einsiedler und die andern Benennungen
scheinen indessen erst im Verlaufe der letzten hundert
Jahre aufgekommen zu sein; denn im ganzen 17. und
18. Jahrhundert fand ich in den bezüglichen Schriften,
nämlich in den Krämerordnungen und Gerichtsprotokollen,
nur den Namen „Schäfli", niemals Schafbock oder einen
andern Namen.

Die erste, ausdrückliche Erwähnung dieses Gebäckes
fand ich in der Krämerordnung für die Einheimischen, d. h.
Einsiedler, vom Jahre 1631, wo die „Schäfli-Leute", d. h. die
Einsiedler Krämer, die die Schäfli, d. h. Schafböcke, feilhielten,
genannt werden. Aus dieser ersten Erwähnung darf jedoch
nicht geschlossen werden, dass die Schafbock erst 1631

aufgekommen seien. Im Gegenteil lassen die damals getroffenen
Bestimmungen, die auch später immer wieder in Erinnerung
gebracht wurden, darauf schliessen, dass es sich um einen
längst eingebürgerten Artikel handelt. Den Schäfli-Leuten
wurde nämlich immer eingeschärft, nur gute, gesunde Ware
zu führen, sonst mussten sie Wegnahme der Ware und noch
dazu Strafe gewärtigen.

Meistens betrieben die Schäfli-Leute, besonders
Frauenspersonen, die Herstellung ihrer Waren als Nebenberuf und
backten sie auch meist in ihren Stubenöfen. Die fachmännische

Herstellung der Schafböcke, die in Backöfen gebacken
werden, begann in Einsiedeln erst in den 1870er Jahren und
ist seither zu grosser Blüte gediehen, so dass dieses Gebäck
auf der Bäckerei-Ausstellung in Zürich 1913 und auf der
Landesausstellung in Bern 1914 mit der silbernen Medaille
ausgezeichnet worden ist. Hauptsächlich wird die Ware in
Einsiedeln selbst bei den Pilgern vertrieben, seit längerer Zeit
wird sie auch nach auswärts geliefert.

Der Unterschied zwischen Lebkuchen (erste urkundliche
Erwähnung in Einsiedeln 1550) und Schafböcken, abgesehen



240 P. Odilo Ringholz

von der äussern Form, ist der, dass beim Lebkuchen der Honigteig

gewürzt wird, während er bei den Schafböcken ohne
Gewürz bleibt. Daher rührt auch die verschiedene Färbung
her; während der Lebkuchen durch das Gewürz braun wird,
bekommen die Schafböcke eine hellere Farbe. Ältere Modelle
für Schafböcke sind zwar noch vorhanden, weisen aber weder
eine Jahrzahl noch andere sichere Merkzeichen auf, aus denen
auf ihr Alter geschlossen werden könnte. Im Jahre 1680
erscheint im Flecken Einsiedeln zum ersten Male das Haus zum
Schäfli. Ob dieses Haus zur Schafbock-Industrie in irgend
einer Beziehung stand und deshalb diesen Namen erhalten
hat, können wir nicht sagen.

Die alte, ursprüngliche Benennung Schäfli, sowie die
Form des Gebäckes selbst führen uns auf dessen Bedeutung
hin. Das Schäflein, das Lamm, ist ein Sinnbild Jesu Christi.
Auf ihn, als das Opferlamm, als das Lamm Gottes, haben
schon die alttestamentlichen Propheten, hat der hl. Johannes,
der Täufer, hingewiesen, Joh. 1, 29. 36. Diese sinnbildliche
Bedeutung des Lammes ist allbekannt. Deshalb werden in
manchen Gegenden am Charsamstag, der Vigil von Ostern,
lebende Lämmer in der Kirche beim Gottesdienste gesegnet,
dann zu Hause geschlachtet und an Ostern verspeist. Daher
rührt auch die sehr weit verbreitete Sitte, auf Ostern aus
feinem Backwerke (Biskuit) Osterlämmer herzustellen, denen
oft die Siegesfahne des auferstandenen Heilandes beigegeben
wird. Dieselbe Bedeutung haben auch die obenerwähnten
Agnus Dei aus Wachs. Früher wurde in Einsiedeln auch
auf den Lebkuchen das Lamm Gottes abgebildet. Solche alte
Modelle sind noch jetzt vorhanden. ')

An allem, was wir über die Einsiedler Andenken wissen,
sehen wir einerseits die kindliche Anhänglichkeit des
gläubigen Volkes im In- und Auslande an das Heiligtum im
Finsterwald und anderseits die Gemütstiefe desselben Volkes.
Seine Verehrung gegen ULF von Einsiedeln nahm manchmal

Formen an, denen gewehrt werden musste. Wie die
Pilger sich oft eigenmächtig in Besitz von Andenken an die
Gnadenstätte setzten, haben wir oben bei den Andenken aus

1) Geschichtliches über die Einsiedler Schafböcke in den „Feierstuuden1,
(Einsiedler Anzeiger) 1916, Nr. 8 und 9, und separat von dem Verfasser.



Die Einsiedler Wallfahrts-Andenken einst und jetzt 241

Holz erfahren. — In ihrer Andacht gingen sie oft auch so

weit, dass sie den Altar in der Gnadenkapelle erkletterten,
um das Gnadenbild küssen zu können. Es bedurfte des
Ansehens des Apostolischen Nuntius in der Schweiz Julius Abbas
Piazza, Erzbischofs von Rhodus, um dieser frommen Zudringlichkeit

zu wehren ; unterm 2. Dezember 1698 gab er, unter
Androhung von Strafen, ein scharfes Verbot heraus. Man hat
in Einsiedeln immer gesucht und sich bemüht, die Andacht
der Pilger in vernünftige Bahnen zu lenken und sie vor dem

Aberglauben zu bewahren. Wenn aber trotzdem hie und da

von einfältigen Leuten die Wallfahrtsandenken und geweihte
Sachen überhaupt nicht nach dem Willen und der Vorschrift
der Kirche angewendet und gebraucht worden sind, darf man
das nicht der Wallfahrt oder der katholischen Kirche zur
Last legen. Übrigens gilt auch hier der alte Rechtsgrundsatz :

Abusus non tollit usum, der Missbrauch hebt den richtigen
Gebrauch nicht auf. Doch ist auch noch der Umstand zu
beachten, dass man in der alten Zeit, besonders in religiöser
Beziehung, viel kindlicher und naiver gewesen ist, als wir es

jetzt sind, und dass wir in manchen Dingen andere Anschauungen

haben, als die Alten. Um gerecht zu bleiben, muss
man die Zeiten aus sich beurteilen und nicht andere Zeiten
und fremde Verhältnisse zum Masstab nehmen. Die äusseren
Formen wechseln eben, wenn auch der Kern und das Wesen
der Sache sich gleich bleibt.

Es wäre noch manches über die geistigen Wallfahrtsandenken

zu bemerken. Da aber das weniger in den
Rahmen unserer Zusammenstellung gehört, mögen nur einige
Andeutungen hierüber gestattet sein.

Für geistige Anregungen sind die Pilger bei der Wallfahrt

sehr empfänglich und sie nehmen diese mit nach Hause
und vergessen sie in der Regel niemals mehr. Die in
Einsiedeln gefeierten Feste, besonders die Engelweihfeier am
14. September, machen auf sie einen unauslöschlichen Eindruck,
ferner das Salve Regina, das täglich nach der Vesper,
nachmittags ca. 4 Uhr, nach der uralten Melodie seines Verfassers,
des Hermann des Lahmen, Mönches der Reichenau f 1054,

gesungen wird. Manche Andachten, die die Pilger in
Einsiedeln kennen gelernt, haben sie in ihre Heimat verpflanzt,
ähnlich wie Bäumchen und Pflanzen, die wir schon erwähnt
haben. — Manche Pilger lassen sich in die zu Einsiedeln

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXII (1919) ie



242 P. Odilo Ringholz

errichteten Bruderschaften aufnehmen und bleiben so in
lebendiger Verbindung mit dem Gnadenorte.])

All' das sind auch Andenken an die Wallfahrt und zwar,
weil geistiger Natur, von bleibendem Werte. Daher die
merkwürdige Erscheinung, auf die schon der Zürcher Stadtarzt,
Konrad Türst, zu Ende des 15. Jahrhunderts hingewiesen hat
„dass die Pilger von einer Kirchfahrt nach Einsiedeln nicht
ersättigt werden, sondern ihr Leben lang entzündet von einem
Heimsuchen für und für in das andere",2) — eine Tatsache,
die durch die tausendjährige Geschichte unserer Wallfahrt
vollauf bestätigt worden ist.

x) Belege für Obiges finden sich viele in der Wallfahrtsgeschichte, z. B.
S. 69. 78. 102. 157 f. 160. 163 f. etc. Einige besonders merkwürdige Fälle
habe ich zusammengestellt unter dem Titel „Berufungen ULF von Einsiedeln"
in den „St. Meinrads Raben für Zöglinge und Freunde der Stiftsschule
Einsiedeln" VII (1917), Nr. 2—4. Etwas erweitert in den „Feierstunden"
(Einsiedler Anzeiger) 1917, Nr. 47—50. „Das grosse Gebet" in den „Feierstunden"
VI (1916), Nr. 12, und in der Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte
XI (1917), S. 126 ff. — ») Quellen zur Schweizer-Geschichte VI (1884), S. 36.


	Die Einsiedler Wallfahrts-Andenken einst und jetzt

