
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 21 (1917-1918)

Artikel: S. Mirus

Autor: Stückelberg, E.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-111942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


163

S. Mirus.

Von E. A. Stückelberg, Basel.

Lebenszeit und -Umstände des h. Mirus sind durch
zeitgenössische Berichte nicht bekannt. Die Quellen setzen erst
mit und nach der ersten Erhebung des Leichnams 1452 ein;1)
weil damals aber auf dem Grab schon ein Altar des h. Mirus
stand, hat der Kult schon vorher bestanden. Da er aber in

der Notifia Sanctorum Mediolani noch
nicht erwähnt wird, ist es möglich,
dass er damals noch nicht existierte.
Immerhin darf dieser Nicht-Erwähnung

eines comensischen Heiligen in
dem Buch des Mailänders nicht allzuviel

Gewicht beigelegt werden, da
die Notifia nicht einmal alle Heiligen
der eigenen Diözese aufführt.2)

Da sich aber keine altern Denkmäler

als die auf die Erhebung
folgenden gefunden haben, so dürfte das

Todesjahr des Heiligen ins XIV.
Jahrhundert gesetzt werden.

Die Legende erzählt, S. Mirus sei
als Kind bejahrter Eltern geboren
worden, und diese hätten aus
Dankbarkeit für das Wunder den Sohn der
Kirche und der Pilgerschaft geweiht.

Mirus sei nach Rom gewallt und habe sich dann in die
Einsamkeit bei Canzo zurückgezogen. Von hier ging er weg,
um bei Sorico zu sterben.

Er hat zu Lebzeiten und nach dem Tode in Zeiten der
Dürre Regen erfleht3) und dadurch dankbares Andenken bei
den Umwohnern des Comersees erworben.

S

Fig. 1. S. Mirus.
Wandgemälde von 1516

in Dasio (Valsolda).

') Vgl. AA. SS. Mai IL, p. 602—608. — 2) z. B. der h. Uguzo fehlt
in der Notitia. — 3) Über den Bittgang zu Lomellina vgl. AA. SS. und Kerler,
Patronate, p. 286—287.

ii*



164 E. A. Stückelberg

Die Legende weiss noch zu melden, dass des Heiligen
Mutter aus Prato stammte und dass deshalb die Pratenser
seinen Leichnam an sich bringen wollten. Aber ihre Hände
erstarrten bei der ersten Berührung des Sarges, sodass sie von
dem Raube ablassen mussten. Derartige Verhinderung und
Bestrafung von Reliquienfrevel ist ein ständiger Zug der
mittelalterlichen Hagiographie. '

Ein anderes Motiv
der Legende, das ebenfalls

sowohl in
Oberitalien als anderwärts
mehrfach wiederkehrt,
wurde dem Verfasser
in Sorico erzählt : auf
dem ausgebreiteten
Mantel setzte S. Mirus
über das Wasser. Es
sei in der Gegend, wro

der Heilige lebte,
zuviel Lärm entstanden,
deshalb sei er so
entwichen. Man findet
den Zug vom schwimmenden

Mantel in der
Legende des h. Julius,
die am Ortasee (Fig. 2),

in der des h. Beat, die
am Thunersee, in der
des h. Gerard, die am
Lambro!) ihren Schauplatz

hat. Auch bei
S. Sebald,2) von S. Al-

A

m
>

sp
i u«

au

Fig. 2. Das Mantelwunder.
S. Julius fährt auf dem Ortasee.

(Relief in S. Giulio, Ortainsel).

deguhde, Bischof Baudolin,3) Fintan zu Rheinau (Fig. 3),4)
Johann Elemosynarius, Raymund von Pennaforte und Franz
von Paula.5) Das Motiv vom Mantel, der das Wasser teilt,
ist uralt ; schon- Elisa erbt vom Propheten Elias ein solch

wunderkräftiges Gewand/')

') H. Günter, Christi. Legende. Heidelb. 1910, S. 77.—2) a. a. 0. S.78.—
3) Ferrari Catalogus 1. c., p. 703. — 4) Kupferstich i. d. Sammlung des Verf.;
ein anderes Bild (von B. Kilian) lässt den Einsiedler Benediktiner S. Adelrich
über die Wasser schreiten, aber ohne Mantel. — 5) Goénebault, Dictionnaire
1850, p. 830. — 6) 2. Kön. 2, 8 u. 14.



S. Mirus 165

k.

c,;»

Rationalistische Legendenerklärer sehen in diesem Zug
die Einführung des Segels: der Heilige hätte demnach die
Einwohner, die bisher nur den Ruderkahn besessen hätten,
mit Hilfe des ausgespannten Mantels gelehrt, mit dem Segel
zu fahren. Stünde es fest, dass das Motiv an primitive Kulturzeiten,

wie z. B. die angebliche Epoche des Apostels S. Beat
oder das Zeitalter des h. Julius (das V. Jahrhundert als Beginn

der germanisch-barbarischen

Herrschaft
in Italien) erinnern
wollte, so liesse sich
hierüber diskutieren.
Aber es scheint, dass

es sich um einen spät-
mittelalterlichen
Legendenzug handelt,
der meist an Heilige

später Zeiten
anknüpft. Auch ist
zu beachten, dass

weder Mirus noch
die andern Heiligen
mit dem schwimmenden

Mantel Schifferpatrone

sind ; das
scheint gegen die
Segel-Erklärung den
Ausschlag zu geben.

Ein ferneres häufiges

Legendenmotiv
ist das von der
Begleitung,1) d. h. den
Gefährten des Heiligen;

drei Knaben
werden genannt.
Ständig ist ferner die
Notiz vom mirus odor

S.JFWTANUS mari ao^ Ao^tiùuà
iinMoue- drcumaatuo voto facto, per me. -

aìos fhbctué pai/io pro nain, ttfuâ cuaaib.

Fig. 3. Das Mantelwunder.
S. Fintan fährt auf dem Rhein.

(Kupferstich des XVIII. Jh.)

bei der Graböffnung.
') Der „comitatus" der AA. SS.; in Dasio fasste man S. Uguzo, den Regenpatron

vom Luciopass, als Gefährten auf, während im benachbarten Puria von
„socii" des h. Uguzo die Rede ist, worunter wahrscheinlich die bei B. Giovio
genannten Mirus und Donat verstanden sind. Über das Legendenmotiv der
Gefährten vgl. Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengesch. 1917,....



166 E. A. Stückelberg

Der Kult.
Im Brennpunkt der Mirusverehrung, der Wallfahrtskirche

oberhalb Sorico, reicht der Kult unseres Heiligen bis vor 1452
zurück. Doch ist für die Zeit vor diesem Jahr nichts anderes
erweislich, als dass ein Altar des Heiligen in der Antoniuskapelle

über seinem Grab bestand. Die Kapelle selbst war
Bestandteil einer alten Michaelskirche. In genanntes Jahr
fällt die erste Elevation und Translation. Die Kirche wird 1453

vergrössert und heisst fortan nach S. Mirus. Der Bischof von
Como gibt Indulgenz für die Andächtigen. Aus dieser Zeit
stammt ein schönes Freskogemälde, das S. Mirus darstellt,
in seiner Grabkirche. Im Jahre 1516 reicht der Kult des

h.'Einsiedlers bereits bis in die Berge am Luganersee: Zeugnis
das Fresko von Dasio. 1526 entstehen in der Miruskirche
neue Wand- und Deckenbilder. 1545 erscheint Benedetto
Giovio's Gesang auf die drei Bergheiligen, zu denen S. Mirus
zählt. 1598 wird der Brunnen des Heiligen mit einer Kapelle
überbaut. 1608 malt Fiamminghino ein neues Bild für den
Hochaltar der Miruskirche. 1613 erscheint eine kurzeVita des

Heiligen in Ferraris Katalog der italienischen Heiligen. 1633

folgt der Katalog des Bischofs Caratino von Como diesem
Beispiel.1) Vier Jahre später nimmt derselbe Prälat eine
zweite Übertragung des Heiligenleibs vor. Die Gebeine wrerden
in die Stephans-Pfarrkirche von Sorico verbracht, visitiert,
versiegelt und andern Tags unter dem Donner der Kanonen,
die aus der spanischen Festung Fuentes2) am gegenüberliegenden

Ufer des Comersees herübertönten, wieder in die
Bergkirche zurück verbracht. Über 6000 Personen sollen der
Prozession gefolgt sein. 1643 wird zu Canzo mit dem Bau
der Kirche S. Miro al Monte begonnen.3) Von 1645 datiert
ein Brief4) des Bischofs Caratino über S. Mirus. Bald darauf
dürfte das Bild in der Kirche zu Gravedona entstanden sein.
Aus dem Jahre 1663 stammen einige Briefe des G. B. Como
aus Mailand, die das Leben des h. Mirus behandeln.5)

*) Synodus Diocesanus Coman. a Lazaro Carapino Ep. et Com. Como

1633, p. 109. — 2) Die A A. SS. der Bollandisten drucken irrtümlich Turentes.
— 3) Gütige Mitteilung von Hochw. Dr. Giovanni Longoni, Prof. am Collegio
S. Carlo in Mailand. — 4) Lettera scritta dal vescovo di Como L. Caraffino
eruditissimo viro adm. Rev. Patri Sylvestro a Petra sancta Soc. Jes. Id. Mart.
1645; mitg. von Herrn Dr. E. Motta in Mailand. — 5) Mss. Carisio, Bd. I,
144—147. Bibl. Ambrosiana, Mailand.



S. Mirus 167

Im XVHI. Jahrhundert wurde ein Antependium aus
farbigem Kunstmarmor mit dem Bild des h. Mirus für den
Hochaltar seiner Kirche geschaffen; ferner wurde damals
seine Todesstätte mit einem Gitter versehen. Im folgenden
Sseculum entstanden Holzschnitte mit dem Bild des Heiligen,
ebenso eine Vita, die bei G. B. Redaelli in Mailand gedruckt
wurde; die Pfarrkirche von Sorico bewahrt eine Prozessionsfahne

mit SS. Mirus und Stephan darauf, die aus dieser Zeit
stammt.

Die geographische Ausdehnung des Kultes war sehr
beschränkt. Im Westen scheinen Dasio und Canzo die
äussersten Ausläufer zu sein. Am intensivsten verbreitet war die

Verehrung des h. Mirus am Oberende des Comersees. Die
Pilger von Sorico, von Monte Mezzo, Bugiallo (N. Sorico),
Branzi, Stazona, Germaseno (NW. Dongo), Garzeno (NW.
Dengo), Dorio (N. Bellano), Novate (am N.-Ende des Lago di
Mezzola) und Caspano (unweit Morbegno im Veltlin) werden
schon im XVH. Jahrhundert genannt ; ferner die Mitglieder
der Bruderschaften von Gera, Trezzone und Burano. Auch
San Gregorio an der Adda wird als Herkunftsort von
Wallfahrern aufgeführt. Doch kann ich diesen Ort nicht verifizieren.1)

In Canzo leben noch Personen aus der Familie des

Heiligen ; diese pflegen bei der Wallfahrt das Prozessionskreuz
zu tragen. Zur Zeit sei der Träger ein etwa 70-jähriger Mann.2)

S. Mirus wird heute noch um Regen angerufen;
dargebracht wurden ihm seit dem XVI. Jahrhundert Votivalien
aus Wachs.

Der Name.
In den ältesten Zeugnissen lautet der Name unseres

Heiligen stets Mirus ;3) in seiner Legende wird seine Geburt
als ein Wunder (mirum) bezeichnet und bei seiner Translation
wird der Wohlgeruch als wunderbar (mirus) qualifiziert. Diese
Wortspiele gehören zu den bei Heiligen besonders beliebten

J) S. ö. von Morbegno liegt S. Giorgio an einem Nebenflüsschen der
Adda; zuviel Regen hat autoptische Nachforschungen b. Z. verhindert. ¦—

Es ist wohl S. Giorgio gemeint, denn von einem Regenwunder des h. Mirus
in S. Giorgio wird berichtet. (Ausführliches Heiligenlexikon. Cöln und Frankfurt

1719, Col. 1497.) S. Singer, Bern. — 2) Mündliche Auskunft des Hochw.
Herrn Pfarrers zu Sorico, dessen liebenswürdiger Führung ich dankbar
gedenke. — s) Vgl. die Inschrift zu Dasio.



168 E. A. Stückelberg

Wendungen, die nicht nur in Oberitalien, sondern auf der
ganzen Welt vorkommen.1) Der Name hat sich bis auf den
heutigen Tag im ganzen Kultgebiet als herrschend erhalten ;

dass er gelegentlich2) mit y statt i geschrieben wird, ändert
nichts daran.

Benedetto Giovio (1545) spricht im Anschluss an die
Bergesheiligen Donat und Lugûtio Uguzo) von einem
heiligen Aemilius. Es scheint sich hier um den Latinisierungs-
versuch eines unbekannten Vornamens durch den Humanisten
der Renaissance zu handeln; die neue Namensform drang
nirgends durch und wurde schon in der Übersetzung des
Maur. Monti in Miro umgewandelt.

Der Synodus Dioecesanus von Como (1633) nennt unsern
Heiligen Immirus ; ob dem Verfasser der Name des cremonen-
sischen Schutzpatrons Himerius oder ein anderer Name
vorschwebte, dem er S. Mirus angleichen wollte, scheint nicht
zu entscheiden. Nur durch einen Schreib- oder Druckfehler
entstanden, können wir uns die Formen Iminus und Imminus
der Bollandistens) denken.

Zum Namen fügen die meisten Autoren das Epithet
Eremita, während die Bilder den Heiligen bald als Einsiedler,
bald als Pilger charakterisieren.

Eine Heiligsprechung hat niemals stattgefunden;
dagegen berechtigte das Alter des Kults S. Mirus zur beati-
ficatio aequipollens: Regel ist der Titel Sanctus ; bloss der
Comenser Katalog von 1633 nimmt unsern Eremiten von der
Reihe der Heiligen aus, um ihn als letzten der neun Seligen
•des Bistums Como aufzuführen. Da aber dieser Katalog
unhistorische Katakombenheilige4) gleichwertig mitten unter
authentische Saneti setzt, so darf ihm nicht viel Gewicht
beigemessen werden.

Ikonographie.

Die wichtigsten Denkmäler der Darstellung von S. Mirus
sind in chronologischer Reihe folgende:

') Archiv 13, 196 fg.; Della Porta, Vita delle sante Vergine sorelle di

Piacenza, Liberata e Faustina Lugano 1747, p. 82, bietet ein hübsches

epigraphisches Exempel h agiologischer Wortspielereien. — 2) Ölgemälde des

XVII. Jahrhunderts in der Pfarrkirche zu Gravedona. — 3) AA. SS. Mai II,
p. 603. — 4) Z. B. den Märtyrer Abundius von Morcote.



S. Mirus 169

In derWallfahrtskirche ob Sorico befindet sich am ersten
Pfeiler rechts, dem Mittelschiff zugewendet, eine beinahe
lebensgrosse stehende Figur des Heiligen. Er ist abgebildet
als weissbärtiger Eremit in rotem und braunem Kleid und
schwarzen Schuhen. In der Rechten hält er den Rosenkranz,
in der Linken einen langen Krückstock; am Gürtel hängt
rechts eine Flasche. Zu Füssen des Heiligen sieht man drei
Arme und Krüppel. Hinter der Figur hängt ein weisses

Tuch vor blauem Himmel; der Rahmen ist rot mit weissen
Kreisen. Am Pfeiler gegenüber ist S. Anton, der Abt, dargestellt.

Das Bild stammt aus dem XV. Jahrhundert; der Kopf
ist sehr schön und sehr gut erhalten.

In der Pfarrkirche von Dasio im obern Val Solda
befindet sich an der Nordmauer ein Fresko in einem Bogenfeld.
In der Mitte sieht man die Madonna, zu ihrer Linken steht
S. Uguzo, zur Rechten S. Mirus. Datum 1516. (Fig. 1.)

In dem einen Feld eines vierteiligen Kreuzgewölbes der

Antoniuskapelle derWallfahrtskirche zu Sorico siehtman abermals

S. Mirus als Fresko gebildet. Er trägt Rosenkranz, einen
Trichter und ein Fässlein am Gürtel. Dieses Gemälde datiert
von 1526.

Am Hochaltar erblickt man ein Ölbild von Fiamminghino.
S. Mirus trägt Sack, Flasche, Trichter und Stock. Er ist als

Pilger dargestellt mit dem Hut auf dem Rücken und reicht
Armen ein Almosen (Brot?). Datum 1608.1)

Am Antependium des Hochaltars der Wallfahrtskirche
ob Sorico, also gerade vor dem Leib des Heiligen, befindet
sich ein Bild von S. Mirus, eingelegt in buntem Kunstmarmor
oder sog. Florentiner Mosaik. Der Heilige ist als betender
Eremit dargestellt. Datum XVII. Jahrhundert.

Im Brunnenhaus, erbaut 1598, am Aufstieg zur
Wallfahrtskirche, befinden sich die Bilder von S. Anton (Links),
S. Michael (rechts) und im Grund S. Mirus mit Kreuzstab
und dem Hut auf dem Rücken. Vor ihm sind zwei Arme,
ein Mann und eine Frau, dargestellt. Dabei Wasser und Löffel,
Datum XVII. Jahrhundert.

In der PfarrkirchezuGravedona ein Ölgemälde: Sitzender
Pilger, mit der Beischrift S. MYRVS. Datum XVII. Jahrhundert.

*) Abg. Santo Monti, Storia ed Arte. 1902. Fig. 190.



170 E. A. Stückelberg

Unter einem Felsblock, wo S. Mirus soll gestorben sein,
in einer niederen Höhlung ein Gemälde : der Heilige sterbend
mit Rosenkranz in der Rechten und Kreuzstab in der Linken.
Davor eine Gittertür.

In der Pfarrkirche von Sorico eine Prozessionsfahne,
darauf S. Mirus kniend, weissbärtig, mit über der Brust
gekreuzten Händen. Am Gürtel die Flasche. Neben ihm
S. Stephan. Datum XIX. Jahrhundert.

1637 war noch in der Wallfahrtkirche ein Altargemälde
vorhanden, das sieben Szenen aus der Legende des h. Mirus
darstellte. Die Bollandisten schildern dasselbe; in Kürze
charakterisiert gab es wieder, wie die Eltern ihr Kind Gott
geloben, wie es geboren wurde und den Namen empfing,
wie Mirus nach Rom pilgerte, wie er als Einsiedler nach
Canzo kam, seinen Abschied von hier, sein Sterben bei Sorico
und zum Schluss den versuchten Reliquienraub.

Wahrscheinlich waren die Szenen nach der Sitte des

XVII. Jahrhunderts um ein Mittelbild gruppiert, ähnlich wie
sie auf den Kupfern des h. Uguzo, Gerard, Gottard, Ambros,
Fintan, usw. erscheinen.1)

') Nicht zugänglich war dem Verfasser die bei Potthast zitierte Schrift
von Stampa über S. Mirus.


	S. Mirus

