
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 21 (1917-1918)

Artikel: Hochzeit- und Totengebräuche im Wallis

Autor: Reber, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111936

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-111936
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen — Mélanges 83

(Roland) 6, 79: Wenn im Kanton Bern einer in Klemme und Ver-
derben kommt, das Volk sagt, er sei im Runzival.

12. Inschriften. 1, 6 (Schwarze Spinne): Dort nahm sie einen
schönen Teller, blau gerändert, in der Mitte einen grossen Blumenstrauss,
der umgeben war von sinnigen Sprüchen, z. B. :

0 Mensch fass in Gedanken

Drei Batzen gilt z'Pfund Anken.

Gott giebt dem Menschen Gnad,
Ich aber wohn' im Maad.

In der Hölle, da ist es heiss,
Und der Hafner schafft mit Fleiss.

Die Kuh, die frisst das Gras,
Der Mensch, der muss ins Grab.

13. Ortsnamen: Etymologische Sagen. 3, 90 (Der letzte Thor-
berger): Aber es empfingen sie die Röthenbacher als echte Schweizermannen,
blutig floss der Bach an selbem Tage in die Emme und hiess von da an mit
Recht der Röthenbach.

6, 141 (Gründung Burgdorfs): Den wilden Strom, an dessen Mündung

Emma gehaust, wo sie ihm das Leben gerettet nannte er Emma oder

Emme, und dessen Namen er führt bis auf den heutigen Tag.
Basel. E. Hoffmann-Krayer.

Hochzeit- und Totengebräuche im Wallis.

Über die Volksgebräuche im Wallis bei Vermählungen, Geburten und

Beerdigungen habe ich mich in meinen zahlreichen Schriften über dieses

merkwürdige Land öfters vorübergehend vernehmen lassen. Auf besondere

Veranlassung hin will ich darüber hier nur einige Tatsachen zusammenstellen.
Ob und wann diese Gebräuche früher auch unten im Rhonetale beachtet
wurden, musste erst noch besser in Erfahrung gebracht werden. Auch oben

in den Seitentälern verliert die Überlieferung täglich an Anhängern. Doch
wären sicher heute noch viele Reste davon aufzufinden.

Bei der Geburt eines Kindes wurde, ohne Unterschied des Geschlechtes,
ein kleines Fass Wein bei Seite gestellt und bis zum Hochzeitstag des

Betreffenden unberührt gelassen. ') Aus der Kirche zurückgekehrt wurden die
Gäste in oder vor den Keller geladen, wo es galt, dem alten, guten AVeine

zuzusprechen und dem Paare Glück zuzutrinken. Dabei bediente man sich
hölzerner Schüsseln, welche man nur im Keller aufbewahrte und nie in die
Wohnung hinaufnahm. Auch das Schwarzbrot und der Käse wurden in
hölzernen Becken geboten, welche ebenso ihren Aufenthalt nur im Keller hatten.
Nach der Hochzeit wurde das Fässchen wieder aufgefüllt und nun aber bis

zum Tode des einen oder andern des Paares verschlossen aufbewahrt. An
diesem Tage kamen die Freunde wieder in den Keller, um der gleichen
Bewirtung beizuwohnen. Die gleichen Becher und Holzteller kreisten, bis das

Fass leer war. Bei guten Jahrgängen „nährte" man in der Zwischenzeit
den Wein durch einige Liter Neuen.

') Vgl. Hanns Bächtold, Verlobung und Hochzeit (Basel 1914) 1, 43 § 48.



84 Miszellen — Mélanges

Dass sich an diese Holzgeschirre eine gewisse Arerehrung knüpft, habe

ich vor vielen Jahren z. B. in Villa, einem 1800 m hoch am Col de Torrent
gelegenen Dörfchen, noch selbst beobachten können. Man reicht dieselben nie
den Fremden, zeigt sie nicht einmal, sondern hält sie hinter dem Gebälke des

Kellers verborgen. Wie ich dieselben fand und herunter nahm, hat die alte
Besitzerin gejammert. Diese Geschirre datierten manchmal von sehr alten
Generationen her, ohne jemals anders, als zu den traditionellen Feierlichkeiten
benützt zu werden.

Nach langem Parlamentieren gelangte ich in Villa in den Besitz eines

solchen Tellers und Bechers. Beide sehen sehr alt aus und könnten,
besonders der Teller, schon in einem Pfahldorf durchaus ähnlich vorgefunden
worden sein. Der nicht ganz runde Teller hat bei 5 cm Tiefe an der
breitesten Stelle 22 cm Durchmesser. Er zeigt, wenn auch vom Drechsler
gedreht, eine unregelmässige verzogene Form. Am besten vergleicht man ihn

mit einem AATalliser Frauenhut. Auf der Bodenfläche sieht man das Familienzeichen,

ferner zwei PP und ein IX eingeschnitzt (Fig. 1). Der jünger aussehende

Becher trägt die Jahrzahl 1521, darüber einen Kreis mit drei Querstrichen
(Augen und Mund darstellend), auf der entgegengesetzten Seite noch eine

ähnliche Figur. Diese zwei Darstellungen sind die nämlichen, welche in den

Kalendern Sonne und Mond repräsentieren. Ich stehe auch keinen Augenblick

an, die zwei hier beobachteten Bilder ebenfalls für Sonne und Mond zu

halten Dieser merkwürdige Becher hat 10'/s cm Höhe und 7 cm Durchmesser.

Teller und Becher sind von brauner Farbe, der Teller aus Nussbaumholz, der
Becher aus Kirschbaumholz dargestellt. (Fig. 1)

Das an Naturschönheiten überreiche, auf allen Höhen einfach wundervolle

Eringer-Tal hat, wie kein anderes im Wallis, seine Traditionen, Legenden
und Sagen beibehalten. Von Evolena über Villa nach dem Col de Torrent
habe ich nebstdem höchst wichtige und grossartige vorhistorische
Gravurenmonumente entdeckt '), welche beweisen, dass diese Gegenden bis zur Höhe

von 2400 m vor Jahrtausenden schon bewohnt waren. Anlässlich der
Beschreibung dieser Merkwürdigkeiten erwähne ich auch einige der interessantesten

Sagen, nicht blos des Tales, sondern des ganzen Landes Wallis.

Was bedeuten jene merkwürdigen, auf Granitblöcken eingravierten
Zeichen, worunter der Kreis, der Doppelkreis, das vierspeichige Rad, das

Swastika, das einfache Kreuz, die Steinaxt, auch Schalen von verschiedener Grösse

zu bemerken sind? Diese in neuerer Zeit der Neolithik zugeschriebenen,
symbolischen Zeichengruppen gelten besonders dem Sonnenkultus. Sie haben
denselben in bedeutungsvoller AA'eise verewigt. Allerdings brachten erst die

Entdeckungen der letzten 25 Jahre, diejenigen des Wallis in erster Linie,
die Wissenschaft zu dieser Überzeugung.

Alle oben erwähnten, gerade sämtliche oberhalb Villa, in den Alpes

') B. Reber, Vorhistorisches aus dem Eringertal und den Nendaz-

Alpen. Anzeiger für Schweizer Altertumskunde. Zürich 1891, S. 369; ders.,
Recherches archéologiques dans les vallées d'Evolène et de Binn. Genève 1892 ;

ders., Vorhistorische Monumente und Sagen aus ¦ dem Eringertal. Anzeiger
f. Schw. Altert., Zürich 1893, S. 174 ; ders., Vorhistorische Skulpturendenkmäler

im Kanton Wallis. Archiv für Anthropologie XXArI. Band (1896).



Miszellen — Mélanges 8»

Cotter, auf der Monumentengruppe, wovon der Feenstein (Pierre aux Fées)
den Mittelpunkt bildet, befindlichen Zeichen bedeuten nichts anderes als die

Sonne selbst und deren Kultus. Für die eingehende Beschreibung dieser

hervorragendsten bis jetzt bekannt gewordenen Zeicheugruppen muss ich auf die

oben erwähnten Publikationen verweisen. Ebenso wird man darüber ergänzende

Angaben in einer Abhandlung über Analogien unter den vorhistorischen Symbolen ')
und weiter noch in einer andern die Bedeutung2) dieser Zeichen finden.

Immerhin da diese Gravurengruppen zu den merkwürdigsten und
interessantesten ihrer Art gehören, so dass den Lesern unseres Organes eine
Ansicht derselben sicher willkommen sein wird, entschliesse ich mich nachträglich
zu dieser Reproduktion und einigen weiteren Ausführungen. Angesichts der
soeben aufgezählten diesbezüglichen Literatur, wozu noch mein Vortrag am

Congresse in Genf (1912) kommt3), darf ich mich auf das Nötigste beschränken.

Im Eringertal führt ein schöner Weg von Evolena über Villa, die Alpes
Cotter und den Col de Torrent, wohl eine der herrlichsten Alpenpartien. In
den Alpes Cotter, stark links vom Weg, auf einem aussichtsreichen Vorsprung
des Gebirges, wohl 2200 m über Meer, liegt der Feenstein (la Pierre aux
Fées, fayes, in der hier zu Lande üblichen Ausdrucksweise) (Fig. 2), und hart
daneben die von mir ausgegrabene Felsenstelle (Fig. 3). Ganz in der Nähe,
in einer mit einer Quelle versehenen kleinen Mulde traf ich auf dem
freiliegenden Felsen noch eine Anzahl Schalen sowie die Zeichengruppe (Fig. 4).

Auf dem Feenstein bemerkt man gegen den einen Rand hin zwei weite
und tiefe, etwas ovale Aushöhlungen; parallel damit etwa zu 2/z der Oberfläche

gegen den andern Rand hin eine langgezogene Vertiefung, die überdies im
Innern noch fünf sehr regelmässige Schalen aufweist. Die Überlieferung
erzählt, dass der Feenstein in Urzeiten die Opferstätte bildete. Das Opfer
musste seine Knie in die zwei weiten Schalen setzen, den Körper biegen,
wobei ein Erwachsener mit dem Hals über die erwähnte lange Rinne zu liegen
kommt. In diesem Moment wurde ihm von den Opferpriestern in Gegenwart
der Bevölkerung, der Kopf abgeschnitten und das Blut in den zahlreichen
Schalen und Rinnen gesammelt.

Einzig in ihrer Art steht die Zeichengruppe der Fig. 3 da. Sie enthält
neben zahlreichen einfachen Schalen 5 verschiedene und verschieden geformte
Kreuze, 22 im Innern ein oder zwei Schalen enthaltende Kreise, 10 Schalen mit
Rinnenfortsätzen, links sieht man drei eigentümliche Gravuren, welche sehr
wahrscheinlich Personen oder Tiere darstellen sollen. Unstreitig die weitaus
wichtigsten Zeichen der ganzen Zusammenstellung sind rechts unten das vier-
speichige Rad und die sehr gut nachgebildete Steinaxt. Mit allen diesen
Zeichen befinden wir uns mitten unter den vorhistorischen Sonnensymbolen.
Es unterliegt also tatsächlich keinem Zweifel, dass wir hier an den
Altären des stein- und bronzezeitlichen Sonnenkultus stehen. Grabungen an

l) B. Rebeh, Quelques nouvelles analogies dans les gravures préhistoriques.

La Revue préhistorique, Annales de Palethnologie, Paris 1908. —
a) Ders., Les gravures cruciformes sur les monuments préhistoriques.
Bulletin de la Société Préhistorique Française, Paris 1912. — Vgl. auch
K. Helm, Altgermanische Religionsgeschichte 1, 173 ff. — 3) B. Reber, Quelques
series de gravures préhistoriques. Congrès internat. d'Anthropologie et d'Archéologie

préhistor. Compte rendu en 2 vol. Genève 1912.



86 Miszellen — Mélanges

diesen Stellen würden vielleicht Aufschluss bringen. Aber man bedenke die
damit verbundenen Schwierigkeiten in diesen hochgelegenen, einsamen
Berggegenden. Doch ich hoffe, diese Genugtuung noch zu erleben. Ähnliche
Zeichengruppen habe ich fast in allen Seitentälern der Rhone im Wallis, oft
in sehr hoher Lage entdeckt, ebenso in Savoyen und im Jura. Andere
Forscher vor mir, wie Troyon, Ferd. Keller und Dessor hatten das Studium dieser
Denkmäler begonnen, doch standen ihnen nur wenig zahlreiche und meistens

nur einfache Gravuren zur Verfügung. Dem entsprachen auch ihre
Schlussfolgerungen.

Ich gebe diese Aufklärungen hier, um die Frage zu stellen, ob die

zweiSonnen-oderMoudbilder des Holzbechers mit jenen sehr alten
Steinbildern zu einander in Beziehung stehen. Und ich antworte
sofort: Warum denn nicht? Schon dass alle auf dem Gebiete des gleichen
Hochalpendorfes gefunden wurden, verlangt eine nähere Betrachtung. In einer so

überwältigend wunderbaren Alpeneinsamkeit wie diese, wohl auch in dieser Richtung

zum Unerreichtesten gehörend, was die ganzen Alpen überhaupt bieten,
erhalten sich die Traditionen und der alte Glaube besser als in der leicht
lebigen Stadt. Dieser Beweis würde für mich vollständig ausreichen, um mich

von der Richtigkeit meiner Annahme zu überzeugen. Dazu bedenke man,
dass die ganze Gegend nur einen einzigeu, grossartigen Sonnentempel bildet.
Wo sollte man so Hehres, so erhaben Schönes, zur Anbetung des göttlichen
Gestirnes so Geeignetes noch finden?

Fest eingewurzelter Glaube und Gebräuche verlieren sich überhaupt nie
mehr vollständig. Sie können durch spätere Religionen korrumpiert und
entstellt, nie aber spurlos ausgerottet werden. Dafür besitzen wir unzählige
Beweise. Die neuere anthropologische und ethnologische Forschung befasst sich

gegenwärtig mit Vorliebe gerade mit diesen immer wichtiger erscheinenden

Fragen.
Besitzen wir aber auch direkte unumstössliche Beweise für die Erhaltung

eines sehr alten Kultus? Ich befinde mich in der angenehmen Lage, diese

Frage, auf eigene Erfahrungen gestützt, bejahen zu können.
Genf besass einen dem Apollo, also dem Sonnengotte geweihten Tempel.

Der Sonnenkultus hat sich auf Genferboden bis in die Neuzeit erhalten. Sein

AArappen führt heute noch die Sonne. Ohne mich hier weiter damit befassen

zu wollen, verweise ich auf eine Abhandlung, welche alles einschlagende
Material enthält.l) Dieselbe erregte das wissenschaftliche Interesse in hohem
Grade. Ich erhielt bedeutungsvolle Hinweise, so dass ich bald darauf eine

weitere Abhandlung über den gleichen Gegenstand zu veröffentlichen veranlasst

wurde.2)
Aus letzterer muss ich hier einige Angaben herüber nehmen. Es handelt

sich um einen Brief des heiligen Vinzenz Ferrer, eines als Prediger
berühmten Dominikanermönches, dessen Biographie man bei den Bollandisten
findet.") Er wurde in Valencia am 23. Januar 1350 geboren. Hier folgt
nun eine Stelle aus einem seiner Briefe vom 14. Dezember 1403. Sie lautet:
„Nachdem ich die Lombardei, Savoyen und vier Bistümer durchwandert und

') B. Reber, Pourquoi voit-on le soleil dans les armoiries genevoises
Genève 1903. — 2) Ders., Le culte du soleil à Genève au moyen-âge. Genève

1904. — 3) AA. SS. Boll. 5. Apr. I, 482 ff.



Miszellen — Mélanges 87

überall in Städten, Schlössern und Dörfern gepredigt habe, befinde ich mich

gegenwärtig in Genf. Hier herrscht, unter vielen andern Enormitäten, ein sehr

verbreiteter Aberglaube. Man begeht hier alljährlich im Frühling feierlich
das Fest des Heiligen Oriens.1) Ja es bestehen zu dessen Verehrung sogar
Bruderschaften. Wenn ich diese Irrtümer ausgerottet haben werde, muss ich
sodann die Diözese Lausanne besuchen, da mich der dortige Bischof schon

drei Mal inständig gebeten, ihm gegen den dort verbreiteten heidnischen Glauben

zu Hilfe zu kommen. Nämlich überall in jener Gegend, aber besonders an

der deutschen und savoyischen Grenze ist der heidnische Glaube noch fest

eingewurzelt. Dieses Volk, besonders auf dem Lande, verehrt die Sonne als

einen Gott, betet jeden Morgen zu ihm und hält Gottesdienste zu seiner

Verehrung. Um diese heidnischen Irrtümer auszutilgen, werde ich in der nächsten

Fastenzeit (Februar 1404) in Lausanne erscheinen."
Dass der in Genf im Jahre 1403 göttlich verehrte Oriens nichts anderes

bedeutet, als die Sonne selbst, glaube ich nachgewiesen zu haben. An der
Ostseite der, wie man allgemein annimmt, an der Stelle des ehemaligen
Apollotempels erbauten Kathedrale befindet sich heute noch ein aus dem frühen
Mittelalter (und natürlich damals schon aus älterer Zeit herübergenommenes)
in Stein gehauenes, umfangreiches, rundes Sonnenantlitz. Die aus dem Quartier
an diese Stelle hinführende Strasse heisst Rue du Soleil-Levant : „zur
aufgehenden Sonne".

Bei Restaurationsarbeiten an und in der Kathedrale hat man in deren
Fundamenten selbst eine dem Mitlira, einer weiteren Sonnengottheit geweihte
Inschrift gefunden. Somit ist der antike Sonnenkultus für Genf ausgezeichnet
dokumentiert. Unlängst habe ich alles Diesbezügliche zusammengestellt2)
unii bringe hier daraus nur die Abbildung des Originals des Sonnenbildes an
der Kathedrale, wie es jetzt im Musée épigraphique aufbewahrt bleibt (Fig. 5).
Eine fast analoge Sonnenfigur befand sich an der jetzt abgetragenen St. Gallus-
kapelle bei Schännis, im Kanton St. Gallen.

AVenn im Jahre 1403 in Genf und 1404 im ganzen Waadtlande der
Sonnenkultus noch so üppig blühte, sehe ich gar nicht ein, warum hoch oben

im stillen Evolenatale im Jahre 1521 nicht ebenfalls noch bescheidene Spuren
des alten Glaubens zu finden gewesen sein sollten. Diese Ansicht ist um so
mehr berechtigt, als die von mir in allen Tälern des Wallis nachgewiesenen
vorhistorischen Gravurenornamente durchweg den Sonnenkultus typisch
dokumentieren.

AVozu dienten diese Becher? Zu einem Trunk des köstlichen Walliserweines

und dazu bei einem kirchlich-feierlichen Anlasse, wo jeder Handlung
eine besondere Weihe beigemessen wird. Aber es darf auch nicht ausser Acht
gelassen werden, dass der AArein heute noch jeden zur Verehrung der .Sonne

stimmt. „In diesem Tropfen bemerkt man das Sonnenfeuer", „in diesem
Fass befinden sich die Sonnenstrahlen eines heissen Sommers", hört man im
Wallis sagen. Das Gold wird durch die Sonnenscheibe symbolisiert. Günstig
an der Sonne gelegene Rebberge nennt man Goldwand (Côte d'Or), Gold-
wändler den „Tropfen" (wie sich die Landleute gerne ausdrücken), der dort
wächst. So hängen die edelsten Dinge: Sonne, Gold und strahlender Wein

') Aufgehende Sonne. — 2) B. Reber, Remarques sur l'ancien culte du
soleil surtout dans les pays de Genève, Vaud et A'alais. Genève 1915 (In 8°,
37 p. avec 11 fig.).



88 Miszellen — Mélanges

in ihren Beziehungen eng zusammen. Es ist auch kein Wunder, dass das

Symbol des Goldes, die Sonnenscheibe oder auch nur der einfache Kreis als
das älteste Schriftzeichen erkannt wurde. Es stellt bei allen Urvölkern die

göttliche Sonne dar.
Genf. B. Reber.

Zum Quecksilber im Volksgebrauch ').

Im Arzneibuch des Landammans Michael Schorno von Schwyz, das

vor einigen Jahren in dieser Zeitschrift mitgeteilt wurde, findet sich unter
Nr. 48 als Mittel „für den Krampff" : „Leg ein Mercuri ring an den kleinsten
Finger an einen der lingen hand, trag in bestendig, so verget der krampff;
leg den Ring an hertzfinger." Dazu fragt Dettling in der Anmerkung:
„quecksilberhaltiger? Ring" 2).

Die Deutung ist richtig und bedarf keines Fragezeichens. Solche Queck-
silberringe. wurden für verschiedene Leiden empfohlen. In seinem „Scrutinium
amuletorum medicum", einer Fundgrube volkstümlicher Heilkunst, erwähnt
Jacob Wolff sie mehrfach3): „Magni alioquin etiam aestimatur a quibusdam
in lue venerea Mercurius coagulatus in annulos redactus ac gestatus, de quo
Georg Pitschki in Zenexto" 4). Ferner: „Deinde annulos vel laminas ex
mercurio coagulato factos ac appensos corpori, videlicet circa cor, neutiquam vero
in collo vel capite, huius dolorem mirifice delere asseverat Georg Pitschki in
Zenexto"5) oder: „Pro ulceribus sanandis tacere annulos ex Mercurio coagulato

in hora conjunctionis Mercurii et lunae factos, et in altero latere
affectae parti opposito gestatos, scribit Joh. Agricola tract, de Mercurio p. 198".8)
In dieser Angabe interessiert besonders die Vorschrift über die Zeit, zu welcher
der Ring angefertigt werden muss, die den magischen Einschlag bildet. Als
Krampf- und Gichtring erscheint der Quecksilberring endlich in folgenden
Worten: „de annulo ex mercurio colorato et coagulato facto, quod in pollice
pedum et manuum gestatus polleat adversus podagram ac chiragram, innuit
Rolfincius Cliymia p. 384 et method, medic, speciali consultato!-. 1. 13. coiisil.
1 p. 943" ').

Auch Nr. 42 in dem Schorno'schen Arzneibuch „Mittel für die Wassersucht

vnd alle kalte flegmatische Flüss; von Lucas Undernärer aus dem Endt-
libuch" schreibt Quecksilber vor: „Ein ketteli von quecksilber Drätten wie
ein gürtel vmbglegt, nimpt die Wassersucht hinwäg, oder wie ein hosenband

umb den Schenkel gelegt, oder ein ring am Finger oder Zechen für die Flüss" s).

Diesen Gürtel nennt Wolff gleichfalls: „Cingulum mercuriale corpori cancroso
vel affecto lue venerea salutare, sine dubio aegrorum pravis halitibus infectum,
iudicat Thom. Bartholinus dissertât, epistolic. de transplantatione morb. p. 20.

De Mercurio dicto ita loquitur Joh. Dan. Mylius Antidotar. medic, chym. 1. 1.

cap. 6 singulari artificio gestatur ille alligatus cum cingulo corpori, et omnis
lues venerea, quae intra gestantem est, apparet curabilis in ilio loco, ubi est

cingulum. De praeparatione varia vero huius cinguli sapientiae (cuius autor
vel propagator est Martinus Rulandus pater) atque applicandi modo et usu ;

item quod contra morbum Gallicum, foedam scabiem, ulcera maligna et ad

') Vgl. Archiv 19, 50. — 2) 15, 181. — 3) Erschienen im Jahre
1690. — ") a. a. 0. 63. — s) a. a. 0. 65. — 6) a. a. 0. 460. — ') a. a. 0.379.
— s) 15, 180.


	Hochzeit- und Totengebräuche im Wallis

