
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 20 (1916)

Artikel: Über einige archaistische Gerätschaften und Gebräuche im Kanton
Wallis und ihre prähistorischen und ethnographischen Parallelen

Autor: Rütimeyer, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111850

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-111850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


283

Über einige archaistische Gerätschaften und Gebräuche im

Kanton Wallis und ihre prähistorischen und ethnographischen
Parallelen.

Von L. Rütimeyer, Basel.

Es gehör! zweifellos zu den reizvollsten Aufgaben der
vergleichenden Ethnographie und Volkskunde, nach mehr
weniger tiefer Aufschürfung des heutigen Kulturbodens im
eigenen Lande den Spuren nachzugehen, welche frühere an
gleicher geographischer Region abgelagerte Kulturschichten
zurückgelassen haben. Man wird dabei oft mit Erstaunen
gewahr, wie dünn mancherorts die heutige Kulturdecke ist,
die uns von frühern Sedimenten trennt. In diesen letztern
finden wir denn oft Artefakte, geologisch würde man sagen
Petrefakte, zu deren anderweitigem analogem Nachweis oft
weite Reisen auf ganz andere, entlegene Schauplätze» menschlicher

Ergologie nötig wären, oder deren nächste Verwandte
wir in den prähistorischen Sammlungen unserer Museen
sehen. Sie zeigen uns, wie die menschliche Ergologie auf
materiellem und geistigem Gebiete in verschiedenen
Erdregionen und in verschiedenen Zeitaltern zu durchaus
ähnlichen Manifestationen gelangt ist. sei es durch Wanderung von
Objekten und Ideen, sei es durch lokale selbständige
Entstehung. Solclie Untersuchungen helfen auch dazu, in
statistischer Weise das Inventar unserer schweizerischen
Ethnographie allniählig zu vervollständigen, bevor dessen Archivstücke

völlig verschwunden sind, was vielfach droht, und wir
werden in unsern ethnographisch-volkskundlichen Sammlungen
je länger je mehr von der Reichhaltigkeit dieses ethnographischen

Gutes überrascht sein.

In unserer Schweiz ist es vor allem der Kanton Wallis,
welcher bei der Nachforschung nach solchen alten und primitiven

Kulturrelikten bei weitem das dankbarste Feld bietet
und für den Prähistoriker und Ethnographen, den Folkloristen,

Linguisten und Historiker, wie für den Naturforscher ein
wahrhaft gelobtes Land darstellt. Mit Recht sagt schon
De sor1) im Jahre 1 Söö : „Le Valais est le pays des exceptions.

') K. Dksor, Le Val d'Anniviers. Extrait de la Revue Suisse, Tome

XVIII, Neuchâtel (1855).



284 L. Rütimeyer

Tout voyageur, qui a visité cette partie de la Suisse doit en

rapporter le sentiment, que c'est de tous les Cantons de la
Suisse le plus curieux et le plus intéressant."

Im Wallis braucht oft nur sehr wenig tief geschürft zu
werden, um die Spuren altertümlicher Ergologie zu finden,
ja vielerorts liegen dieselben völlig frei zu Tage. Ich denke
hier zunächst an die ganze nomadisierende Wirtschaftsform,
die in vielen Hochtälern des Wallis heute noch betrieben
wird. Der Eingeborne des Val d'Hérens oder des Val d'Anni-
viers z. B. betreibt mit gleicher Sachkenntnis im Sommer
auf den höchsten Alpen in seiner Alphütte mit ihrer primitiven

Einrichtung die Milchwirtschaft, Käsebereitung und
Viehzucht, wie er in den mittleren Lagen sein Getreide baut
für seine Nahrung, Hanf und Flachs für seine Kleidung, und
wie er im viele Stunden entfernten Rhonetal seine Reben
bearbeitet und seinen Wein keltert, was bis vor kurzer Zeit
noch in den Bergdörfern geschah, indem die Trauben durch
Maultiere in grossen Ledersäcken zur oft 1000 Meter hoch
über den Reben gelegenen Weinpresse transportiert wurden.
Dazu ist er vielfach sein eigener Handwerker; Leinwand und
Wollstoffe werden im Hause gewoben, wobei die, die Wolle
liefernden, eigenen Schafe mit einer Scheere geschoren werden,

wie sie genau in gleicher Form uns aus Funden aus
La Tene und der Römerzeit bekannt ist. Die Kleider werden
aus den äusserst haltbaren, mit der Rinde von Nussbauni-
wurzeln gefärbten dunkelbraunen Tuchstoffen im Hause
hergestellt. In manchen Hochtälern muss der Walliser noch ein
Techniker, man möchte fast sagen Physiker sein, um auf
ingénieuse Weise durch Herstellung der berühmten
Wasserleitungen, die die „Gletschermilch" zu den sonnigen Hängen
bringen, das jedem einzelnen Landbesitzer zum Gedeihen
seiner Kulturen nötige Wasser während einer für jedes kleinste
Besitztum festgesetzten Zeit zu sichern, ein Verfahren, wie
ich es zu meiner Überraschung, allerdings in anderer Technik,

in ganz gleichem Prinzip in den Pahnengärten der Oase

Figuig in Marokko durchgeführt sah.
Die Familie lebt ebenfalls zum weitaus grössten Teil

von der selbstproduzierten Nahrung: Milchprodukte, Käse,
luftgetrocknetes Fleisch und Brot, bei dessen Herstellung sie

unabhängig ist von den Schwankungen einer Getreidebörse
oder eines Einfuhrtrustes, da wenigstens in den hohen Berg-



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 285

dörfern des Eringertales jeder ausreichend Korn pflanzt für
seinen Bedarf. Das dunkle Kleienbrot, im Val dAnniviers mit
Mais und Kartoffelmehl versetzt, wird, nachdem das Getreide in
ebenfalls altertümlichen Mühlen gemahlen ist, in Form
flachgewölbter runder Kuchen gebacken, teils zu Hause, teils wie
z. B. in Haudères, in der Mühle selbst. Die alle 3—4 Monate
gebackenen Brote wurden früher mit jetzt ziemlich obsolet
gewordenen Brotstempeln in Form kleiner vierkantiger
Holzklötze, deren Seitenflächen hübsche alte Kerbschnittornamente
und das Hauszeichen tragen (gegenwärtig auch meist nur die
Initialen aufgeschnitzt) gestempelt und so den betreffenden
Eigentümern, die jeder sein Mehl gebracht haben, zur
Verfügung gehalten.

1. Brotstempel von Haudères bei Evolena. Sammlung für Völkerkunde, Basel

Ein sehr altertümliches Gerät zur Brotbereitung fand
ich im Lötschental, eine sogenannte Steinleibsera, von 1642

2. Steiuleibsera, Lötschental, Blatten. Sammlung für Völkerkunde, Basel.

datiert. Es ist das eine flache Mulde aus Stein, welche in
einem 28 cm langen und 24 cm breiten scheibenförmigen
ca. 10 cm dicken Stück Chloritschiefer in roher Weise
ausgehöhlt ist und dazu diente, den Brotteig zu formen, der hier
seine flache fladenartige Form erhält, aber nicht in der Leibsera

gebacken wird. Seit langer Zeit gebraucht man nur noch
hölzerne, oft mit Kerbschnittornamenten und Hauszeichen
versehene tellerförmige, Holzleibseren. Der Name „Leibsera",
dieses eigentümlichen, sonst so viel mir bekannt nirgends



286 L. Rütimeyer

nachgewiesenen Gerätes, erklärt sich nach einer freundlichen

Mitteilung von Herrn Prof. Hoffmann-Krayer
vielleicht aus dem Wort „Char", welches schon althochdeutsch
so lautete und Gefäss bedeutet, so Milch-Char, und welches

3. Holzleibsera, Blatten Lötschental. Sammlung für Völkerkunde, Basel.

vielleicht durch dialektische Umwandlung in Leib-sëre sich
wandelte als Schüssel für den Brotlaib.

Von Nahrungsmitteln muss im Val d'Hérens nur gekauft
werden Mais, Reis und Makkaroni, sowie der allerdings als
Genussmittel geschätzte Kaffee und Zucker.

Man sieht, der Walliser Bergbewohner mit seinem
nomadisierenden Leben und seiner altertümlichen Wirtschaftsweise,

bei der fast alle Arbeitsspezialisierung fehlt, verdient
vollauf den Namen eines „ganzen Mannes", der durchaus
auf eigenen Füssen steht! Er ist von den Schwankungen des

kommerziellen Verkehrs viel unabhängiger als die Bewohner
des Haupttales. Wenn die für die Bewohner des Val d'An-
niviers vor zirka 70 Jahren zutreffende Bemerkung, dass die
Familien in den einzelnen Speichern, die sie auf ihren
verschiedenen Wohn-Etappen, Dorf, Mayen, Alpe und Rhonethal
besitzen, Provisionen für 1—6 Jahre hätten und so auch den

Ernährungsschwierigkeiten langer Kriege gewachsen wären,
heute kaum mehr gelten mag,1) so habe ich mich doch selbst
von den reichen Vorräten in Keller und Speicher, wie sie

heute noch gebräuchlich sind, oft überzeugen können. Bei
diesem System besteht weder grosser Reichtum noch bittere
Armut, die Bewohner des Val d'Hérens sind, wie es mir ein
alter Gemeindepräsident in philosophischer Weise ausdrückte:
„Nous sommes riches en peu de besoins".

') Allerdings hörte ich noch im Frühjahr 1916 von einem Bergbauern
im Val d'Anniviers sagen, er wäre in der Lage, mit seinen Speichervorräten
die gesamte Einwohnerschaft seines Dörfchens 3 Monate lang zu ernähren!





Tafel I

>¦ ^.::
^.,,

\>
Yi

—
Frauentraclit des Val d'Hérens

Cliché Jullien frères



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 287

Auch die Sprache ist altertümlich, indem die französischen
Dialekte von Evolena und Zinal, wie ich einer freundlichen
Mitteilung des Romanisten und Mitarbeiters am Glossaire romand,
des Herrn Dr. F. Fa nk h aus er in Winterthur entnehme, die
archaistischsten der Westschweiz sind und viele Züge zeigen,
die dem Altfranzösischen des f2.—13. Jahrhunderts entsprechen.

Ein glücklicher volkskundlicher Konservatismus der walliser
Bergleute trägt dazu bei, dass diese ursprünglichen Zustände,
die so recht das Milieu der hier noch lebenden archaistischen
Geräte und Gebräuche bilden, der andringenden Neuzeit nur
langsam weichen. Das trifft im Tal von Evolena besonders
auch zu für die so überaus malerische Frauentracht, welche
hier im Gegensatz zu fast allen übrigen Schweizertrachten
noch in ihrer ganzen malerischen Schönheit festgehalten wird.
Für den Freund schweizerischer Volkskunde gibt es wohl
kaum ein anmutigeres Bild als eine hübsche, auf ihrem prächtigen

Maultiere über die sonnigen, von der Gletscherpracht
des Col d'Hérens und der Dent Blanche überstrahlten Mayens
zur Feldarbeit reitende Evolenerin, oder die sonntägliche
Prozession nach der Kirche in Evolena. Glücklicherweise ist dieses
Festhalten an der Tracht bei den Frauen fest begründet in
der hier volkskundlich besonders verdienstlichen weiblichen
Eitelkeit; sagten mir doch zwei Frauen, denen ich meine
Freude ausdrückte, dass sie ihrer Tracht noch so treu
geblieben waren, wie ich dies bei meinem ersten Besuche ihres
Tales etwa vor 35 Jahren konstatiert hatte: „Oh, nous savons,
que nous sommes bien moins laides comme ça que dans les
blouses de la ville!"

Es mögen nun aus diesem hier nur sehr lückenhaft
skizzierten Kulturboden, dessen Archaismen dem aufmerksamen

Beobachter sofort in die Augen springen, einige ergo-
logische Objekte enthoben werden, die heute noch oder vor
kurzer Zeit benützt, mehrfach interessante prähistorische und
ethnographische Parallelen darstellen. Die geographischen
Regionen, in denen ich sie gefunden, sind vor allem Val d'Hérens,

Val d'Anniviers und das Lötschental.

Eigentums- oder Hauszeichen.
Über die zweifellos uralten menschlichen Einrichtungen

des Eigentums- oder Hauszeichens sowie die Kerbhölzer in
der Schweiz, soweit sie noch jetzt oder vor kürzerer Zeit in



288 L. Rütitneyer

Gebrauch standen, linden wir eine Übersicht in der vortrefflichen

und bekannten Monographie von Stehler1) über diesen

Gegenstand.
Die Eigentums- und Hau s zeich en haben sich in der

Schweiz, früher weit verbreitet, gegenwärtig meist ins Gebirge
zurückgezogen. Sie bestehen aus Punkten und Strichen, deren
Zusammensetzung oft auch einen Gegenstand wie Stuhl, Tragsattel

etc. darstellt, ohne dass im übrigen damit eine besondere

Beziehung zum Besitzer ausgedrückt werden sollte. Sie
werden statt des Namens des Besitzers angebracht auf Häusern,

Haushaltungs- unti Feldgeriiten, Schachteln und andern
Gebrauchsgegenständen und stellen, wie Stehler sagt, die
zahlreichen Eigentums- und Besitzzeiclien dar. Auch bei
öffentlichen Bekanntmachungen werden sie noch verwendet,
wie mir im September 1915 ein Anschlag am Gemeindehaus

in Ferden bewies, wobei die zur Vornahme eines
Gemeindewerkes aufgebotenen Familienväter auf dem Schriftstück

nicht mit ihren Namen, sondern mit ihren Hauszeichen
aufgeführt wurden. Das Hauszeichen vererbt sich vom Vater
auf den jüngsten Sohn; auch die andern Söhne können es

übernehmen, müssen aber ein Bcizeichen dazu setzen in ganz
ähnlicher Weise wie dies Andrée2) beschreibt für die Ost-

jaken und Westjaken.
Diese Eigentumszeichen sind zweifellos eine uralte und

weit verbreitete Gepflogenheit, über deren Verbreitung über
die Erde die Arbeit von Andrée guten Aufschluss gibt. Die
Spuren dieses Gebrauches linden wir übrigens auch noch
mitten in unserer Kulturwelt, wo gewisse Warenzeichen,
Marken der Steinnietze, Holzfäller etc. auch in dieses Kapitel
gehören. Wir sehen diese Eigentuinsniarken in allen vier
andern Weltteilen weit verbreitet bei mehr oder weniger
primitiven Völkern, so bei Nomadenstämmen, wo sie bei den
Arabern und Beduinen unter dein Namen „Wesm" bekannt
sind und auch als Kollektivmarke ganzer Stämme, nicht
nur als individuelle Marke an Gebäuden, Felsen etc.
angebracht werden; wir finden sie bei Jägervölkern ziemlich
über die ganze Erde bei Stämmen der Südsee, Amerikas,
Afrikas, der Arktis verbreitet als Eigentumsmarken besonders

') G. Stkbi.kr, Die Hauszeichen und Tesslen der Schweiz. Schweiz.
Archiv v. Volkskunde Jahrg. 11 (1907). p. 165. — 2) Axdhee, Ethnographische
Parallelen und Vergleiche. X. F. (1889), p. 81.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 289

auf Waffen, nach denen in Zweifelsfällen über das Eigentumsrecht

eines erlegten Wildes entschieden wird. So hat neuerdings

auch Merker1) eine interessante Übersichtstafel gegeben
über die Eigentuniszeichen, welche die Masai in Form
einfacher eingekeilter Linien an Spitze und Dorn ihrer Pfeile
aus Metall und Holz anbringen, und Frobenius2) meldet
dasselbe von den Pfeilen der Sosso in Togo. Nicht nur totes,
auch lebendes Eigentum wie Vieh wird von den Beduinen
wie bei den Wallisern mit solchen in die Ohren
eingeschnittenen Eigentumsmarken versehen.

Diese heute als ziemlich global nachweisbar primitive
Ergologie existierte wohl auch zweifeflos schon in dei'
Prähistorie, und man darf wohl unbedenklich mit Verworn3)
u. A. annehmen, dass gewisse Einkerbungen, die man vom
Aurignacien an auf paläolithischen und neolithischen
Knochenartefakten wie Lanzen und Harpunenspitzen, auch auf Dolmenblöcken

findet, als Eigentumszeichen die gleiche Bedeutung
hatten. Verworn nimmt auch an, dass gewisse Zeichen auf
Höhlenwänden, wie z. B. in Altamira. so zu deuten seien. Sie

finden sich auch auf Metallobjekten der Bronze- und Hallstattzeit

als eingekerbte Marken.

Kerbhölzer (Tesslen).
Wir verstehen unter Tesslen mehr oder weniger lange,

meist flache Holzstäbe, auf denen die Hauszeichen und andere

Einkerbungen eingeschnitten sind, durch welche gewisse
Verhältnisse normiert werden. Wir können in Anlehnung an die

Einteilung von Stebler auch im Wallis 3 Hauptarten von
Tesslen unterscheiden :

1. Tesslen zum Aufgebot und zur Regelung gewisser
Pflichten (Kehrtesslen).

2. Tesslen zur Kontrolle gemachter Leistungen und zu
Abrechnungen.

3. Tesslen zur Dokumentierung gewisser Rechte, also
hölzerne Dokumente.

In den französisch sprechenden Hochtälern des Wallis
sind die Tesslen meist nicht mehr im Gebrauch seit zirka

') Merker, Die Masai (1904), p. 237, Taf. 5 und 6. — 2) Fkobenids,
Und Afrika sprach. Bd. 3 (1913), p. 626. — :i) Verworn, Die Anfänge des

Zählens, Correspondenzblatt der deutschen Ges. f. Anthrof., Ethn. ond Vna.
42 (1911), p. 53.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XX (1916) w



290 L. Rütimeyer

30 Jahren; wohl zuletzt scheinen sie noch im Val d'Hérens
gebräuchlich gewesen zu sein vor noch 12 20 Jahren. Noch früher
sind sie in andern Tälern obsolet geworden, so dass Gabbud1)
in Lourtier vom „bon vieux temps du bois" spricht. Immerhin

war es mir im Val d'Hérens noch möglich, eine Anzahl von
tacheras, in Bagnes hiessen sie tasseras (lat. tessera, die Marke),
für unsere Sammlung zu sichern. Im Lötschental allerdings
werden einzelne Tesslen beute noch gebraucht. Dieselben
gehören der grossen Mehrzahl der oben genannten zweiten Kategorie

an, indem durch gewisse Einkerbungen auf denselben die

Leistungen der Kühe, resp. ihr Besitzer, an Milch während der
Alpzeit vermerkt wurden, was dann die Basis der Abrechnung
ergab. Jede tachera ist natürlich auch mit ihrem Hauszeichen
versehen. Diese tacheras haben eine Länge von zirka 30 cm
bis über 1 in, eine Breite von zirka 3 cm und besitzen nieist
einen rechteckigen Querschnitt ; sie sind vorzugsweise aus
Tannenholz gemacht. Auf diesen Tesslen wurden nun die
Milcherträge durch gewisse Zeichen, wie Striche, Punkte,
Kerben eingeschnitten (Fig. 4). Die heute nur noch von alten
Leuten bekannten Maasse waren im Val d'Hérens:
Loëtan =6 1. — kräftige, strichförmige, über die ganze

(^ huitain) Breite der Tessle gezogene gerade
Kerbe.

Chezan 3 1. =2 parallele Striche, beidseits etwas
auch seizan (- sixain) schief verbunden.

Motta — 1 l/s 1. - dreieckige Einkerbung auf der Kante
der Tessle.

Cuillerée 1*/* dl. eingekerbter runder Punkt.
Eine andere, seltener mehr vorkommende Tessle ist die

der obigen Kategorie 3 angehörende tachera de fonds (Fig. 5).
Es besagt diese, im täglichen Maasse in cuillerées ausgedrückt,
den Anteil des Terrains, welches ein Alpgenosse an der Alpe
hat. Jeder Abschnitt des Terrains kann ein bestimmtes Maass
Mitch liefern, dessen Grösse auf der tachera de fonds
eingekerbt ist. Diese sind also eine Art Grundbuch der Alp, ein
Eigentumstitel.

Der gleichen Art von Tesslen gehören im Lötschentat
die sogen. Alpscheiter an, von denen ich ein schönes Stück

') Gabbud, Au bon vieux temps du bois, Schweizer Volkskunde (1913)

p. 80. Vergi, auch Luchsingee, Archiv (1915), p. 169—170.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 291

4. Tachera, Milchtessle
aus dem Val d'Hérens.

5. Tachera de fonds,
Val d'Hérens.

Sammlung für Völkerkunde, Basel.

I. Alpscheit v. 1605, mit
2 Einlegetesslen aus
Kippel, Lötschental.

,'.r



292 L. Rütimeyer

von 1605 erwerben konnte (Fig. 6). Sie sind seit 50—60 Jahren
nicht mehr im Gebrauch und bestanden aus bis 2 m langen
Stücken Holz mit dreieckigem Querschnitt. An den Kanten
sind je nach der Grösse der Alp und der Alpberechtigten
eine Reihe sorgfältig ausgeschnittener Lücken, jeder Ausschnitt
von verschiedener Grösse, in welche genau die Beitesslen oder
Einlegetesslen passen, die keilförmig diese Lücken ausfüllen.
Jede Beitessle repräsentiert ein Alprecht. Auf dieser und der

entsprechenden Stelle des Alpscheites sind die Hauszeichen,
sowie auf der Beitessle noch die einzelnen Kuhrechte
eingekerbt. Das Alpscheit blieb in Verwaltung des Alpvogtes als

Vertreter der Gemeinde, die Beitesslen behalten die
Kuhbesitzer als Gülten sorgfältig auf und weisen sich bei Be-

fahrung der Alp damit für die Anzahl ihrer Kühe aus. Mit
diesen hölzernen Dokumenten war jeder Betrug ausgeschlossen.

Gegenwärtig sind wie gesagt die Alpscheiter obsolet und
ersetzt durch die heute noch gebräuchlichen Krapfentesslen,
eine weithin in Europa wenigstens früher verbreitet gewesene
Tesslenform. Die Krapfentessle besteht aus einem flachen

9—10 cm langen und 2'/8 cm breiten Knebel
Ji'V aus Hartholz, der oben ein Loch hat, um an

^^^k einer Schnur aufgehängt zu werden, und am

^Ä^k andern Ende einen Ausschnitt zeigt, welcher

^^ die Beitessle darstellt, die aber genau in jenen

f t - l Ausschnitt passen muss (Fig. 7). Durch jene

aus Kippel Löt- Kerben, welche über die Beitessle und Krapfen-
schental. Samm- tessle gezogen werden, wird die Anzahl der
lung für Völker- Kuhrechte dokumentiert. Die Krapfentesslen

künde, Basel. behält an einer Schnur aufgereiht der Alpvogt,
die Beitessle der Eigentümer, der diese oft einen Wert von
Tausenden von Franken repräsentierenden Hölzchen sorgfältig in oft
hübsch geschnitzten Schachteln aufbewahrt. Durch diese noch
einfachere Tessefform ist ebenfalls jeder Betrug unmöglich.

Zur gleichen Kategorie gehören auch die heute noch
gebräuchlichen, von Prof. Hoffmann-Krayer und Frl. Goldstern

in Feschel bei Leuk gesammelten und anscheinend
noch nicht beschriebenen Wassertesslen unserer Basler Sammlung

für Völkerkunde. Es sind dies ziemlich lange Stäbe, in
die Löcher gebohrt sind, bei unserm Exemplar 16, in denen
die einzelnen Hölzchenbündel, welche die Einzelwasserrechte
für 20-stündige Bewässerung eingekerbt enthalten, eingehängt



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 293

werden. Jedes dieser kleinen Tesselhölzchen enthält
neben dem Hauszeichen die Zahl der Stunden, welche
dem Eigentümer Recht auf das allgemeine Gut, das
Wasser, geben, welches wie die Alpe Kommunalbesitz
ist. Eine starke Querkerbe über die Tessle bedeutet
4 Stunden, ein halber Strich 2 Stunden, 1 Punkt 1

Stunde, 1 Haarstrich 20 Minuten Recht auf
Bewässerung.

9*

8. Wassertessle von Feschel. Sammlung für Völkerkunde, Basel

Tesslen der ersten Kategorie, also Kehrtesslen,
die zu bestimmten Pflichten herumgeboten werden,
habe ich selbst keine gefunden, wohl aber bedeutet
die oben genannte mit dem Hauszeichen versehene

Aufforderung der Männer zum Gemeindewerk in Ferden
im Lötschental eine Kehrtafel. Eigentliche
Kehrtesslen sind z. B. die von AmHerd1) aus Ulrichen
beschriebene Bärentessle, die zum Aufgebot bei der
Bärenjagd diente, sowie eine seiner Zeit von Herrn
Pfarrer Iselin in Riehen in Ulrichen gesammelte und
dem historischen Museum übergebene Kehrtessle, die

von 1388—1809 im Gebrauch war zum Aufgebot zum
„Kalten Kreuzgang". Dabei mussten nach den
Angaben des Donators alle Jahre in den ersten Wochenfasten

9 Männer von Ulrichen nach Glis unter Ab-
beten des Rosenkranzes wandern, um Befreiung von
dem bösen Nordwind zu erlangen. Eine weitere
beschreibt Stebler, „die Nachtwachttessle" der Gomser,

9 Tessle v wobei der Nachtwächter mit einem, mit der Reihen-
Ulrichen folge der Hauszeichen versehenen Kerbstab, in der

Z Kreuz*6" Nacht an die Haustüre desjenigen klopft, welcher die
gang" nächste Nacht zu wachen hat, wobei das Kerbholz

Hist^Mus! vonHand zu Hand wandert, also ein richtiger Botenstab.
Basel.

') AmHerd, Denkwürdigkeiten von Ulrichen (1879), p. 191.



294 L. Rütimeyer

Wir haben also in den Tesslen Einrichtungen zu sehen,
welche Zahl und Schrift ersetzen und so in früherer Zeit
für des Lesens und Schreibens unkundige Bevölkerungen
Dokumente von grösster Wichtigkeit darstellten, auf denen
ein guter Teil ihres wirtschaftlichen Lebens basierte. Es unterliegt

aber kaum einem Zweifel, dass der Ursprung dieser Schrift-
und Zahl-Substitute viel weiter zurückgeht in prähistorische
Zeitepochen, in denen überhaupt noch weder Zahl noch Schrift
existierten. Sie sind wohl sicher als archaistische Relikte
anzusehen. Es erseheint deshalb nicht verwunderlich, wenn manche
Gelehrte diese Art menschlicher Gedanken- und Willensmitteil

ung. diese Schreibsubstitute, schon in alte prähistorische
Zeit, ins Paläolithicum verlegen. Verworn1) geht so weit,
dass er sagt, dass die Rechnung mit Kerbhölzern, wie sie in
der Schweiz und andern Ländern an einzelnen Orten noch
vorkommt, bis heute unter der alten Form mit den alten palä-
olithischen Symbolen geschieht, wobei er an die schon im Auri-
gnacien vorkommenden, den römischen Zahlen I V und Y
gleichenden Zeichen denkt.

Wenn wir vielleicht auch nicht so weit gehen, so
erscheint uns doch die Annahme, dass von unsern Botenstäben
und Tesslen direkte, nie unterbrochene Fäden bis zu
gewissen paläolithischen Kerbknochen durch die Jahrtausende
und Jahrzehntausende sich in die Tiefe senken, eine
Annahme, die auch durch mannigfache ethnographische Parallelen
gestützt wird, durchaus gerechtfertigt. Schötensack2)
berichtet ebenfalls über solche eingeritzte Zeichnungen aus
Laugerie-basse, die in ihrem ganzen Charakter und ihren
Figuren — Rhomben, Streifen, blattförmige Gebilde — an
die Gravierungen auf australischen Botenstäben erinnern. Und
vollends haben die von Verworn abgebildeten Kerbknochen
mit ihren eingeritzten Zeichen eine derartige Ähnlichkeit mit
unseren Kerbhölzern, dass wir sie wohl mit irgend einer
Kategorie unserer Tesslen vergleichen dürfen, handle es sich
nun um Eigentumsmarken der Jäger oder um irgend ein Ab-
reclinungszeichen, vielleicht bei Teilung der Jagdbeute. Wir
finden überhaupt bei Durchsicht der grossen Tafelwerke von

') Mr. Verworn, Die Anfänge des Zählens, Korrkspondknzbi.att der
Deutsch. Ges. f. Anthrop., Ethnol. und Uhgescii. 42 (1911), p.53. —2) 0. Schötensack,

Die Bedeutung Australiens für die Heranbildung des Menschen, Ztsch. i\
Ethnol. Bd. 33 (1901), p. 143.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 295

Piette1) und Girod et Massenat2) über paläolithische Skulpturen,

Ornamentik und Gravüren eine Menge von Objekten
aus Rentierhorn oder Knochen, die derart mit Strichen und
Einkerbungen verschiedener Art und Länge, einzelne auch
mit Löchern zum Aufhängen, ganz ähnlich wie z. B. bei der
Krapfentessle, versehen sind (Fig. 10), dass die Erklärung der-

nrv* *y.

10. Paläolithische „Knochentessle" mit Loch zum Aufhängen, Laugerie-basse,
Magdalénien, Girod et Massénat, pl. IX, Fig. 3.

selben als Kerbknochen oder Knochentesslen äusserst nahe

liegt. Es sind meist flache, falzbeinartige Knochenstücke;
aber auch andersgeformte kommen vor, wie ein dreikantiger bei
Girod et Massénat abgebildeter Kerbknochen aus Laugerie-
basse, der mit Strichen verschiedener Länge versehen ist, die
teils nur eine Seitenfläche, teils beide einnehmen, daneben

7a 7b 7c

11. Paläolithische „Knochentessle", Laugerie-basse, „Os couvert de traits et

d'encoches", Girod et Massénat, pi. X, Fig. 7 a, b, c.

') E. Piette, L'art pendant l'âge du Renne, Paris (1907). — 3) Girod
et Massénat, Les Stations de l'Age du Renne dans les Vallées de la Vézère et
de la Corrèze. Laugerie-basse. Industrie, Sculptures, Gravures, Paris (1900).



296 L. Rütimeyer

nur Einkerbungen der Kante, auch ein X förmiges Zeichen
ist da, kurz, Kerbungen, die in ihrer offenbar gewollten
Verschiedenheit durchaus an unsere Tesslen erinnern und hier
allerdings keine Milchmasse, wohl aber vielleicht die
verschiedenen Arten von Jagdbeute bezeichneten (Fig. 11).

Andere Knochen weisen wieder neben Einkerbungen am
Rand Figuren wie ein römisches V, Punkte und verschiedene
lange Striche auf. Auch aus der Schweiz, z.B. aus dem Kesslerloch,

sind solche Kcrbknochen bekannt und von Nüesch
abgebildet, wo z. B. über ein Stück Rentierstange Kerben von
verschiedener Länge eingeschnitten sind.

Andere cylindrische Knochen oder Stangenstücke sind
dann wieder mit eingeritzten Ornamenten versehen, die in
der Tat an Einritzungen australischer Churingas und Botenstäbe,

auch an Decor von Bumerangs erinnern. Besonders
spielen, wie schon Schötensack hervorgehoben, rhombische
Figuren, auch das Wolfszalm- oderChevron-Ornament eine Rolle.

Eine Parallele, wohl ein ethnographischer Schlüssel zu
manchen der genannten paläolithischen Kerbknochen wäre
das von Martin l) beschriebene Kerbholz der juganischen
Ostjaken. auf dem namentlich die Jagdbeute verzeichnet ist.
Kleine Kerbe geben die Zahl der erlegten Hasen, grössere
die Füchse an etc. Eine direkte schweizerische Parallele
hiezu sind die von Stehler2j von Münster (Wallis) beschriebenen

Schärtesslen, wo jede von den Bürgern getötete Schärmaus

auf Tesslen eingekerbt wird. Diese Schärtesslen werden
vom Gewalthaber an tuner Schnur aufgereiht, aufbewahrt
und am Finde des Jahres zur Verrechnung von 10 Cts. pro
Stück Schärmaus verwendet. Auf die Bedeutung mancher
jener Kerbknochen als Kerbhölzer im heutigen Sinne des

Wortes deutet namentlich auch, wie Verworn mit Recht
hervorhebt, der Umstand hin, dass einzelne Zeichen und
Zeichcngruppen ausradiert und durch neue ersetzt sind, was
eben auf Rechnen mit diesen Zeichen deuten dürfte, genau
wit» wir es bei manchen heutigen Tesslen sehen, die nach
erledigter Verrechnung abgehobelt werden, um neuen Kerben
Platz zu machen.

Vielleicht finden wir, um das gleich hier vorwegzunehmen,

auch für tien Botenstab oder seine nahe Verwandte.

') Martin, Forschungsreisen zu den juganischen Ostjaken. Globus
Bd. 72 (1897), p. 233. - ') Stbbler 1. c. p. 180.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 297

die australische Churinga, eine schweizerische prähistorische
Parallele in einem merkwürdigen 21 cm langen beidseits an
den Enden abgebrochenen drehrunden Stab, dessen Umfang
ca. 5,3 bis 6,8 cm beträgt. Derselbe ist an der Oberfläche leicht
verkohlt und entstammt dem bronzezeitlichen Pfahlbau Mörigen
am Bielersee, woher er der Gross'sehen Sammlung zukam,
die sich jetzt im Landesmuseum in Zürich befindet. Er wurde
wie ich einer freundlichen Mitteilung des Herrn Dr. Gross
entnehme, in Mörigen von einem Fischer gefunden, der diesem
bis jetzt anscheinend für die Schweiz einzigartigen Fund gar
keine Bedeutung beigelegt hatte. Herr Prof. Senn, Direktor
des botanischen Gartens in Basel, hatte die grosse Freundlichkeit,

für die ihm auch hier der beste Dank gesagt sei, auf
meine Bitte die botanische Natur des Holzes so genau wie
dies möglich war, festzustellen. Es handelt sich demnach um
das Holz von Evonymus, des Spindelbaums.

Ich lasse bei dem Interesse der Sache sein Gutachten
hier in Extenso folgen:

Bericht über die botanische Natur des skulpturierten
Stabes aus dem Pfahlbau im Bielersee.

„Das Holz ist relativ gut erhalten und lässt sich mit dem
Rasiermesser, besonders nach Durchtränkung mit Glycerin,
leicht schneiden. Von der anatomischen Structur sind nur noch
die Zellumrisse zu erkennen, diese allerdings recht deutlich.
Dagegen kann die Membranstructur der einzelnen Holzelemente
nicht mehr festgestellt werden, speziell nicht die Art der
Verdickung der Gefässwände, ein Umstand, der die Bestimmung
des Holzes sehr erschwert. Eau de Javelle bleicht das Holz
etwas, lässt aber die Einzelheiten nicht besser erkennen. Bei
Behandlung mit dem Schultze'schen Macerationsgemisch, das
die Structur der Pflaüzenreste der Steinkohle deutlich zum
Vorschein bringt, wird das vorliegende Pfahlbauholz sehr
stark angegriffen und z. T. in einen fettartigen, in Äther und
in Chloroform löslichen Körper verwandelt, nach dessen
Entfernung nur noch zarte strukturlose Membranen zurückbleiben.

Gute Quer- und Längsschnitte beweisen, dass man es

nicht mit einem Tannen-, resp. Gymnospermen-Holz, sondern
mit einem Dicotylen-Holz zu tun hat, dessen Gefässe durch
den ganzen Jahreszuwachs gleichmässig verteilt sind. Da diese
einen relativ kleinen Durchmesser aufweisen, handelt es sich



298 L. Rütimeyer

um ein feinporiges und zerstreutporiges Holz. Die Markstrahlen
liegen ziemlich nahe beisammen und sind ausnahmslos
einreihig, mit durchschnittlich neun übereinander liegenden Zellen,
welche ungefähr doppelt so hoch als breit sind. Die genauen
Zahlen sind in der folgenden Tabelle zusammengestellt:

Durchmesser der Gefässe 21 — 34 — 47 //
Markstrahlzellen im Lichten 7,5 — 13 u breit

13,0 — 28,6 fi hoch.
Seitliche Entfernung der Markstrahlen von einander 47—102//.

Bei der Einreihigkeit der Markstrahlen des Pfahlbauholzes
fallen die meisten unserer einheimischen Nutzhölzer ausser
Betracht, so auch der Buchs, dessen Querschnitt, besonders

was die Weite und Verteilung der Gefässe betrifft, recht gut
mit dem Pfahlbauholz stimmte.

Von einheimischen Hölzern mit einreihigen Markstrahlen
kommen wegen zu grosser Gefässweite ebenfalls nicht in
Betracht: Salix, Juglans, Alnus, Castanea, Diospyros. In die

engere Wahl fallen von einheimischen: Cotoneaster, Evony-
mus, Cistus, Daphne, Punica, Rhododendron und Viburnum,
von mediterranen: Cistus, Punica, Aesculus, Viburnum Tinus,
Nerium Oleander, von nordamerikanischen: Hamamelis und
Amorpha.

Unter allen stimmt das Holz von Evonymus in der
Weite der Gefässe, der Verteilung, Gestalt und Grösse der
Markstrahlen und ihrer Zellen am besten mit dem Pfahl-
bauholz überein. Ein gewisser Unterschied besteht allerdings
in der Verteilung der Gefässe innerhalb eines Jahresringes,
indem sie im Pfahlbauholz völlig gleichmässig verteilt, in
dem von mir untersuchten Ast von Evonymus dagegen im
Herbstholz etwas seltener sind als im Frühholz. Da dies
aber nicht einmal in allen durch den gleichen Ast geführten
Schnitten der Fall war, sondern stellenweise auch eine gleich-
massige Verteilung der Gefässe innerhalb der Jahresringe von
Evonymus konstatiert werden konnte, glaube ich diese kleine
Verschiedenheit auf Einflüsse des Standortes zurückführen
zu können. Der Pfahlbau-Stab besteht demnach aus
dem Holz von Evonymus. Ob es von dem mediterranen
E. verrucosa oder von den bei uns einheimischen Arten E.

europaea oder E. latifolia stammt, kann nicht mit völliger
Sicherheit entschieden werden. Das von mir untersuchte



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 299

Präparat von E. europaea stimmt allerdings am besten mit
dem Pfahlbauholz überein, doch könnte das ein Zufall sein.

Immerhin ist es durchaus möglich und in hohem
Grade wahrscheinlich, dass das Holz, aus welchem
der Pfahlbau-Stab besteht, nicht weit von dessen
schweizerischem Fundort gewachsen ist.

Es ist noch zu erwähnen, dass das Holz des Evonymus
oder des Spindelbaumes auch heutzutage noch zu feineren
Drechslerarbeiten und zur Herstellung von Ladestöcken,
Pfeifenrohren, Zahnstochern u. dergl. verwendet wird (vergi.
Miesner, Die Rohstoffe des Pflanzenreichs, IL Aufl. 2. Bd.
S. 967). Das Holz des Spindelbaumes wird dort als ziemlich
hart, aber gut schneidbar, meist ziemlich schwer, schwer-

spaltig und von geringer Dauer bezeichnet. Die letzterwähnte
Eigenschaft kann aber jedenfalls nicht dagegen ins Feld
geführt werden, dass der Pfahlbaustab aus Evonymusholz
bestehe. Denn es ist sehr wohl denkbar, dass ein bei Luftzutritt
rasch zerstörbares Holz unter den günstigen in einem Mooroder

Seeboden realisierten Bedingungen ebensolange erhalten
bleiben kann, als ein an und für sich dauerhafteres Holz."

Die Abbildung dieses merkwürdigen Fundstückes (s. Fig.
13 a. S.302), die ich der Freundlichkeit der Direktion des

Landesmuseums verdanke, die mir das Original zur genauem
Untersuchung überliess, sowie derjenigen des Herrn Dr. F. Sarasin.
der den Stab photographierte, zeigt, dass derselbe über und
über mit Ornamenten oder konventionellen Zeichen in feinem
Kerbschnitt, respektive in Einritzung bedeckt ist. Es sind
namentlich schraffierte Rhomben, Dreiecke und Zickzacklinien,

die durch Querbänder in gewisse Einzelgruppen
geteilt sind. Die erste Ansicht dieses Stabes in seiner Abbildung
im Werke von Gross,1) der ihn als „bâton de parade"' oder

„insigne de chef" darstellte, erweckte in mir die Frage, ob

es sich hier nicht um eine Parallele der australischen Botenstäbe

handeln könnte. Diese sind ja ebenfalls als zylindrische
mit Kerbschnitt-Figuren und Ornamenten bedeckte Holzstäbe
gefertigt, und in der Tat zeigt sich in der Art der Zeichnungen
solcher australischer Botenstäbe, wie schraffierte Rhomben und
Dreiecke,auchZickzacklinien,mancheÜbereinstimnmng(Fig. 12).

') V. Gross, Les Protohelvètes ou les premiers colons sur les bords des

lacs de Bienne et de Neuchâtel. Berlin (1883), p. 101 u. Taf. XXXIII Fig. 2.



300 L. Rütimeyer

*«¦

-J

W

*:l
SM

%n
Û fad

w

*«

là * W

12 a—d. Westaustralische Botenstäbe, perspektivisch und aufgerollt.
e. Westaustralischer Botenstab. Sammlung für Völkerkunde, Basel.

a—d. Sammlung für Völkerkunde, Leipzig, nach Weule1) Taf. I.

*) K. Weule, Botenstäbe bei den Buschmännern. Jahrbuch d. städt.
Museums p. Völkerkunde zu Leipzig. Bd. 6 (1915), p. 42.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 301

Letztere weisen allerdings auch vielfach bei unserem
Stab fehlende Objekte der äussern Natur auf wie den

Bumerang, Emu, Schlangen etc. neben ornamentalen und
konventionellen Zeichen, welohe auch etwas lockerer gruppiert
sind, als dies beim Stabe von Mörigen der Fall ist. Immerhin
finden sich wie gesagt auf einzelnen doch ganz ähnliche
Zeichnungen, speziell schraffierte Rhomben und Dreiecke,
auch Zickzackbänder, die ebenfalls durch Querbänder in
grössere und kleinere Gruppenfelder abgeteilt sein können.

Noch mehr stimmt der Dekor unseres Stabes überein
mit demjenigen gewisser Ornamentierungen auf australischen
Bumerangs wie sie von Sarg1) abgebildet wurden.

Eine Gruppe von Rhomben des Mörigen-Stabes
entspricht dann wieder durchaus ähnlich schraffierten Rhomben,
wie sie auf paläolithischen Knochenritzungen vorkommen,
wobei wieder auf die obenerwähnten zuerst von Schöten-
sack hervorgehobenen Beziehungen von australischen Botenstäben

und paläolithischen zylindrischen mit eingeritzten
Ornamenten — namentlich Zickzackbänder und Rhomben -
versehenen Knochenstücken von Laugerie-basse hingewiesen
sei (Fig. 13).

Was das merkwürdige Stück ursprünglich bedeutete, ist
natürlich nicht mit Sicherheit zu sagen. Immerhin möchte
ich auf die obigen Analogien ausdrücklich hingewiesen haben.
F. Sarasin seinerseits dachte an dekorierte Stäbe, wie sie
auf malajischen Webstühlen als Fadenstrecker benützt werden
(Fig. 14). Vielleicht findet sich in nordischen prähistorischen
Kerbschnittarbeiten ein Analogon. Jedenfalls ist dieses Stück
als Unikum aus schweizerischen Pfahlbaufunden
hervorzuheben.

Bewegen wir uns bei den obengenannten prähistorischen
Tesslen und Botenstäben allerdings auf hypothetischem Boden,
der aber durch reichliche ethnographische Parallelen ziemlich
gefestigt erscheint, so können wir zu den Hauptgruppen unserer
wallisischen und überhaupt schweizerischen Tesslen aus der
europäischen Ethnographie eine Menge sicherer Parallelen
aufstellen.

•) Fr. Sarg, Die australischen Bumerangs. Vf.röffentl. aus dem städt.
Völkermuseum v. Frkft. a. M. (1911), p. 36 Fig. 48 u. a. m.



va

5w\

\ ''&M

V
/S

V/A

A.M
Vv

"^#3fc"

ft. 7\ J0S/V /V ' 0

Af. Im
ém

* \ S \
,' V

dF

</§»' X

%>^. :

13 a. Kerbstab der Bronzezeit, Pfahlbau 14.

Mörigen. Landesmuseum Zürich. Fadenstrecker,
b—e Ornamentierte Rentierstäbe von Lau- Sumatra

gerie-basse, Magdalénien, „Chevrons" und Sammlung für
Rhomben. Girod et Massenat pl. VI Völkerkunde,

Fig. 748, pl. XXVII Fig. 5 a und b. Basel.

Phot. F. Sarasin.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 303

Die erste Gruppe, die Kehrtesslen, die, wie das oben
erwähnte Beispiel von Ferden beweist, auch als Kehrtafeln
funktionieren können, haben also die Aufgabe als Botschaft
der Gemeinde an die einzelnen Männer Mitteilungen ergehen
zu lassen, durch welche diese mittelst dieses, in gewissen
Fällen von Hand zu Hand wandernden Kerbholzes, zu
gewissen Leistungen aufgefordert werden.

Wir können also diese Kehrtesseln direkt vergleichen
mit der uralt menschlichen Einrichtung des oben mehrfach
genannten Botonstabes, des „Missing stick", wie Smyth1),
der zuerst bei den Australiern auf dieses Schriftsubstitut
aufmerksam gemacht hat, dasselbe nannte.

Um so mehr nähern sich die Kehrtesslen gewissen Arten
von australischen Botenstäben, als Spencer and Gill en2)
vom Arunta Stamm in Australien sagen „it is quite true,
that one or more of them is carried by certain messengers
sent to summon other members of the tribe to ceremonies
of various kind", es handelt sich also hier um ein Aufgebot
zu gemeinsamen Leistungen, genau wie bei der Kehrtessle.
Auch die Churinga, das Seelenholz, spielt bei diesen Arunta
Botschaften eine Rolle als sauf conduit für den Boten selbst,
dessen bona fides dadurch bezeugt wird. Auch die Churinga
selbst scheint schon als Aufgebot angesehen zu werden, es

scheinen hier fliessende Übergänge zwischen Seelenholz und
Botenstab zu bestehen, man kann hier nicht allzusehr schematisieren.

Bei der durch F. Sarasin3) hervorgehobenen
Beziehung zwischen Churinga der Australier und den galets
coloriés, wie er sie im Inventar der Arlesheimerhöhle so

reichlich nachweisen konnte, könnte vielleicht auch solchen
galets coloriés mit ihren oft an Buchstaben erinnernden
Zeichen eine Bedeutung als Botenstab innegewohnt haben,
neben derselben als Seelenstein, als Churinga.

Andere australische Botenstäbe, wie z. B. Bastian4)
einen solchen beschreibt, wo auf einem länglich zylindrisch
ovalen Holzstück Zeichen eingekerbt sind, bedeuten eigentliche

') Smyth, The Aborigines of Viktoria I (1878), p. 133 u. 354. —
2) Spencer and GiLLEN, The native tribes of central Australia. London 1 (1899),

p. 141. — 3) F. Sarasin, Les galets coloriés de la grotte de Birseck près Bàie,
Comptes Rendus de la XIVme Section nu congrès international d'Anthropologie

Genève (1912) p. 569. — 4) Bastian, Über australische Botenstäbe.
Ztschr. p. Ethnologie Bd. 14 (1882), p. 380.



304 L. Rütimeyer

durch den Boten übermittelte briefliche Mitteilungen, in denen
z. B. ein Stamm a einem Stamm b eine schriftliche
„Mitteilung macht" über die über Berge und Flüsse zu wählenden
Wege, damit Stamm c gleichzeitig überfallen werden könne.
Ein anderer von Dawson an Bastian brieflich erklärter Botenstab

bezeichnet durch Kerben die Zahl der zu einem gemeinsamen

Werk einzuberufenden Stämme oder Männer, also

genau eine Kehrtessle.
Überhaupt sind in Australien die Übergänge zwischen

einfachem Kerbholz und Botenstab auch wieder fliessende. So

bildet Weule1) (Fig. 15) einige Botenstäbe ab, welche genau

\.:

<l ¦ 'il" » vM
111il
io-.\'A

J V0

15. Australische Botenstäbe, Weule 1. c. p. 66. Stamm der Marangga, Süd¬

australien. Inhalt der Botschaft: Einladung zu einem Korroborri.

P^rklärung: Kerben a 4 alte Männer, die zur Teilnahme am Tanze

eingeladen werden, b die Frauen, die ausser den 4 Männern eingeladen sind,
c die übrigen Männer, die noch eingeladen sind, d der Absender der
Botschaft, e die drei Sänger, die den Tanz mit ihren Liedern begleiten werden, f die

Frauen des eingeladenen Stammes, g die Männer des eingeladenen Stammes.

wie einfache Kerbhölzer aussehen, deren Kerbungen aber
eine Botschaft enthalten, wie z. B. eine Einladung zu einem
Korroborri. Dass die Kerben einander völlig gleichsehen,
schadet nach Weule der Sache durchaus nichts, da bei
Primitiven, die mit andern Augen sehen als wir, die gleichen
Zeichen verschiedene Gegenstände bedeuten können. Die

') K. Weule, Vom Kerbstock zum Alphabet. Kosmos (1915), p. 64.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 305

Kerben sind hier als Symbole für die einzelnen Stichworte
der Botschaft anzusehen.

Kerbknochen von durchaus analogen Formen finden wir
auch reichlich in der paläolithischen Prähistorie, und es ist
auch hier sehr wohl die Annahme erlaubt, dass manche

y 5

+1 ' >i.

Pi

iny
¦*!

16 a 16 b b

16. Paläolithische Kerbknochen (oder Botenstäbe?).

a. Laugerie-basse, Magdalénien Girod et Massénat, pl. X. Fig. a und b.

b. Grotte des Espeluges, Lourdes Magdalénien. Piette, pl. XXIV. Fig. 6, 6a u. 6b.

derselben nicht nur als eigentliche Kerbhölzer zur Aufzeichnung

resp. als Ausdruck von Zahlen für Jagdbeute etc. dienten,
sondern wie z. B. die hier abgebildeten, auch in diesem
australischen Sinne.

Wir dürfen hier um so mehr eine Analogie der
australischen und paläolithischen Ergologie und Mentalität
annehmen, als ja sonst auch in den Geräten diese Parallelen
bekanntlich sehr frappant sind. Weule1) rechnet diese primitiven

symbolischen Schriftzeichen überhaupt recht eigentlich
zu den Elementargedanken oder Völkergedanken im Bastian-

l) Weule, 1. c. p. 94.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XX (1916) SO



306 L. Rütimeyer

sehen Sinne, welche als gemeinsame geistige Ausstattung der
Urmenschheit zukamen und nicht durch Entlehnung und
Übertragung erklärt zu werden brauchen. Noch bei einem
andern weit primitivem Stamm als die Australier, bei den
Weddas von Ceylon, dessen überaus dürftiges ergologisches
Inventar auf die ersten Anfänge menschlichen Kulturgutes
hinweist, haben F. u. P. Sarasin1) das frühere Vorhandensein

von Botenstäben nachgewiesen. Ganz neuerdings
konstatiert sie auch Weule2) bei den Buschmännern, wo sie mit
gewissen Botenstäben aus Westaustralien in Material, Technik
und Gebrauch auffallende Ähnlichkeit zeigen.

Von andern aussereuropäischen Stämmen seien noch
genannt die Li, die Urbewohner Hainans, die zur brieflichen
Verständigung Kerbzeichen auf Holzpfeilen gebrauchen.3)

Sehr zahlreich sind oder waren wenigstens bis vor
kürzerer Zeit die Parallelen zu den australischen Botenstäben
auch in andern europäischen Ländern, besonders in
germanischen und slavischen. So berichtet v. Schulenburg,4) wie
bei den Südslaven Kerbstöcke zu Mitteilungen, statt Briefe
benützt werden, deren Kerbzeichen auf althergebrachten
Überlieferungen beruhend, überall bekannt sind: ein Bauer
schickt z. B. einen Knaben mit einem neuen Kerbstock auf
die Alp zum Hirten, der daraus abliest, wie viel Käselaibe
er herunterschicken soll und welche Kühe nach Serajewo zu
treiben sind. Auch die Schulzenstäbe gehören hieher; nach
Treichel5) schickt der Dorfschulze in Nordostpreussen den
Klucke oder Krivule genannten Schulzenstab, wenn eine
Gemeindeversammlung stattfinden soll, bei den Bauern in einer
vorher festgesetzten Reihenfolge herum. Dabei hat jeder die
Pflicht, den ihm übergebenen Stab sofort seinem Nachbar
zu übergeben, wobei also in kurzer Zeit das Aufgebot
durchgeführt ist; genau dasselbe meldet Andrée6) aus Braunschweig
mit Herumgabe eines geschnitzten Knüppels.

Besonders ist der Botenstock nach Treichel und

') F. u. P. Sarasin, Ergebnisse naturwissenschaftl. Forschungen auf
Ceylon in d. Jahren 1884—86, Bd. 3 p. 457. — 2) K. Weule, Botenstäbe bei den

Buschmännern. Jahrb. d. städt. Mus. p. Völkerkunde zu Leipzig Bd. 6

(1913/14) p. 42.—3) Strzoda, Die Li auf Hainan und ihre Beziehungen zum
asiatischen Kontinent. Ztschr. p. Pìihnol. Bd. 43 (1911) p. 213. —4) v. Schulenburg,

Ztschr. f. Ethnol. Bd. 18 (1882) p. 348. — 5) Treichel, Ebenda Bd. 14

(1882) p. 11. — 6) Andrée, Braunschweiger Volkskunde 2. Aufl. (1901) p. 247 ff.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 307

Moeschlin1) eine altnordische Einrichtung; er heisst dort
Budstock und stellt einen ca. 1 Fuss langen Stab dar, der
von Haus zu Haus getragen, eilig weiter befördert wurde und
so zur Bekanntmachung einer durch Runen darauf gekerbten
Mitteilung diente, wie es im Fritjof-Lied Gesang 22 heisst:

„Zum Ting, zum Ting der Budstock geht
Zu Berg und Thal
Fürst Ring ist tot, bevor uns steht
Die Königswahl."

In Dänemark wurde durch einen in Bogenform
gekrümmten „Heerpfeil" das Kriegsaufgebot herumgegeben. In
Schweden spielten, wie ich einer freundlichen schriftlichen
Mitteilung des Herrn Dr. Hammerstadt, Intendant am
nordischen Museum in Stockholm, entnehme, die Kerbhölzer
früher eine grosse Rolle, sowohl als Schuld-Dokumente, wie
als Dorfgemeindeprotokolle, also als Schriftsubstitute.2)

Kerbtafeln, das Verzeichnis der Hausmarken, welche
die Reihenfolge der zu gemeinsamer Arbeit verpflichteten
Männer angeben, sehen wir in Schweden und Preussen statt
des mobilen Botenstocks im Gebrauch.3)

Überaus reichlich sind dann die Analogien zur zweiten
Art von Tesslen, die zur Kontrolle gemachter Leistungen und
zu Abrechnungen dienen. Hier sei nur erwähnt, dass diese

Kerbhölzer ¦— auch die Mehrzahl der schweizerischen Milch-
tesslen gehört hieher — in ganz Europa weit verbreitet sind.
In England sind sie nach Brunn er nachgewiesen seit 1200,
existieren aber selbstverständlich schon weit früher. Sie heissen
in England tally, in Frankreich taille, in Italien taglia, in
Österreich robisch, in Schweden Kerfstock, also wie das

deutsche Kerbholz. Ferner sind sie weit verbreitet in ausser-

europäischen Gebieten. Es gibt einfache und zusammengesetzte

Tesslen mit Grundtessle und Einsatz (Beitessle) von
verschiedenen Formen, so in Finnland in Form einer langen
Holzscheide, in die eine kantige Latte eingefügt ist, wobei
die Randkerben der Latte und Scheide sich entsprechen
müssen (Brunner). In der Wallachei wurde nach Domluvil4)

') Vide Treichel 1. c. — 2) Vgl. Meddelanden pör Nordiska Museets

(1887) p. 16 und (1903) p. 13. — 3) K. Brunner, Kerbhölzer und Kafeln, Zeitschr.
d. Ver. f. Volkskunde, Berlin (1912) p. 337. — 4) Domluvil, Die Kerbstöcke
der Schafhirten der mährischen Wallachei. Zeitschr. f. österr. Volkskunde
10 (1904), p. 206.



308 L. Rütimeyer

vor Einführung besserer Schulung die Milchverrechnung mit
den Hirten mit Kerbhölzern gemacht, ebenso bei den Slovaken
die rechtlichen Verpflichtungen zwischen Gläubigern und
Schuldnern in Geld, Frucht oder Lebensmittelleistung.1)
Bei den Nordslaven werden die Milchprodukte ebenfalls
mit Kerbhölzern verrechnet, in Südtirol die Traubenablieferungen,

und gewiss sagt Kraus mit Recht, dass wir bei
illiteraten Völkern in diesem Gebrauch nicht nur ein altes
Survival, sondern einen äusserst praktischen und rechtlich
sicheren Schriftersatz haben. In Deutschland und Österreich
war das Kerbholz allgemein im Gebrauch bis gegen die Mitte
des letzten Jahrhunderts bei Wirten, Bäckern, Fuhrleuten,
Fischern, Leistungen von Taglöhnern etc. (vgl. Kunze,2)
Handtmann,3) Andrée,4) Michaelis5). In Wien werden, wie
ich einer mündlichen Mitteilung von Hofrat Heger in Wien
entnehme, heute noch die städtischen Schneefuhren im Winter
mit einem dreiteiligen Kerbholz verrechnet. In verschiedenen
Gegenden Frankreichs wird ebenfalls heute noch bei Bäckern
das Kerbholz täglich gebraucht wie übrigens noch vor zirka
40 Jahren in Sitten.

Von Naturvölkern sei als Analogie zu dieser Kategorie
von Kerbhölzern6) nur erwähnt der Gebrauch solcher auf
Nord Nias und den Nikobaren,7) wo sie beim Handel mit
Kokosnüssen und Kokosöl dienen. Endlich wurden sie nach

Wehrli8) zu blutigen Abrechnungen verwendet bei den

Chingpaws in Oberburma, wo bei nicht friedlicher Erledigung
von Verbrechen oder Blutschuld durch Lösegeld, die
Schuldforderung in Form der Blutrache in ein Bambusstück
eingekerbt wird. Dieses Archivstück wird oft von Generation zu
Generation vererbt, und die Blutrache erst nach Jahrzehnten
auf Grund des Kerbholzes vollzogen.

Dieses führt uns über zur Bedeutung des Kerbholzes als

Rechtstitel oder Dokument, welcher Charakter eigentlich
implicite auch den andern Kategorien zukommt, hier aber
besonders hervortritt.

') Schukowitz, Kerbholz, ebenda Bd. 14 (1898), p. 113. — 2) Kunze,
Der Gebrauch des Kerbholzes auf dem Thüringer Walde Ztsch. n. Ver. f.
Volkskunde 2 (1892), p. 50. — 3) Handtmann, Ztsch. p. Ethnol. Bd. 21 (1889),
p. 763. — 4) Andrée 1. e. — 5) Michaelis, Schulzenstock oder Kerbholz?
Ztsch. p. Ethnol. Bd. 20 (1888), p. 172. — °) Kerbholz auf Nord Nias. Intern.
A. f. Ethnogr. Bd. 3 (1890), p. 40. — 7) Svoboda, Die Bewohner des Nikobaren
Archipels, ebenda Bd. 5 (1892), p. 198 und Bd. 6. (1893), p. 5 u. 22. — 8)Wehrli,
Beitrag zur Ethnologie der Chingpaw von Oberburma; ebenda, Suppl. zu Bd. 16.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 309

Von unsern Walliser Stücken gehören hieher die
tacheras de fonds und die Alpscheiter, welche als Rechtstitel
Alprechte belegen und, ähnlich einer Obligation, einen oft
hohen Verkaufswert haben. Parallelen hiezu wären die
Kerbhölzer der Tscheremissen in Nord- und Ostrussland, welche,
wie ich einer mündlichen Mitteilung von Prof. Adler,
Direktor der Sammlung für Völkerkunde in Kasan, entnehme,
die Jagdbezirke fixieren und so eine Art Grundbuch darstellen;
bei den Tungusen und Ostjaken gibt es nach demselben
Gewährsmann Kerbhölzer in flacher Löffelform, die als Pfandbriefe

gelten, indem die Schulden darauf eingekerbt sind, bei
den Ostjaken wird auch die Mitgift als Aussteuerrodel auf
Kerbhölzern vermerkt.

Endlich sei noch ein besonderer Gebrauch der Kerbhölzer
erwähnt, der in der Schweiz meines Wissens nicht vorkommt,
das Kerbholz als Kalendarium. Schon Schurtz1) sagt, dass

bei gewissen Völkern, wo es an schärferer Zeitbestimmung
fehlt, zu bestimmten Zwecken eine Art von Kalender
geschaffen wird. Beliebt sind hier Knotenschnüre, wo bei
Einladung zu einem Fest, z. B. in 10 Tagen, jeder Eingeladene
eine Schnur erhält, von der er täglich einen Knoten auflöst.

In Guyana wurden in dieser Weise Kerbhölzer verwendet.
In Wien sah ich in der Sammlung für Völkerkunde eine

Tessle, deren Abbildung (Fig. 17) ich der Freundlichkeit des

rr:.

uasi

HHbÌJ§S

17. Kalendertessle der Tschuwaschen. Sammlung für Völkerkunde, Wien.

(Die Tessle ist in mehrere Partien abgeklatscht und stellt ein einziges Stück dar.)

») ScHURTz/.Urgeschichte der Kultur (1900), p. 632.



310 L. Rütimeyer

Herrn Hofrat Heger verdanke, unseren Milchtesslen durchaus

vergleichbar, welche den Tschuwaschen (Wolgagebiet)
angehört. Es ist ein 1 m 28,5 cm langer und 7 cm breiter Stab
mit geraden und schiefen Kerben versehen. Dieser stellt ein
Kalendarium dar, wie es in den meisten Tschuwaschenhäusern

aufbewahrt wird. Die geraden Striche sind gewöhnliche

Tage, die schiefen stellen besondere Ereignisse dar, die
Kreuze sind Feiertage. Sie werden für ein ganzes oder
halbes Jahr angefertigt, und sind nach Mitteilung von Prof.
Adler bei den finnischen Völkern beiderseits des Ural sehr
verbreitet. Auch aus Deutschland beschreibt Brunner1) einen
Holzkalender mit Einkerbungen gewisser Zeichen, aus der
Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert. Sie sollen seit dem
12. Jahrhundert nachweisbar sein, auch die nordischen
Runenkalender gehören hieher.

Eine aussereuropäische Parallele zu den Tschuwaschen
Kaiendarien gibt Svoboda von den Nikobaren, wo Tage
und Monate auf gerade oder säbelförmige Kerbhölzer
eingeschnitten werden, eine weitere Weule,2) der Kerbstöcke
erwähnt, die auf der im Golf von Guinea gelegenen InSel Anno-
bom als Kalender dienen.

Diesen so ziemlich global verbreiteten, man darf wohl
sagen, allgemein menschlichen und seit Urzeiten in ähnlicher
Weise gebräuchlichen Schrift- und Zahl-Substituten ist noch
kurz an die Seite zu stellen ein besonderes in Amerika
gebräuchliches Schriftsubstitut in Form der Knotenschrift, der
Quipu. An einer Hauptschnur sind dünnere in gewissen
Abständen mit Knoten versehene Nebenschnüre angebracht, die
sich z. B. bei den alten Peruanern oft durch verschiedene
Farben unterschieden (rot Soldaten, gelb Gold, grün
Getreide etc). Diese Zeichen dienten zu Zählungen, zu
statistischen Tabellen, aber auch zu andern Mitteilungen;
v. Tschudi3) fand diese Zählungsart noch in den 40er Jahren
bei den Hirten der peruanischen Anden und lernte sie lesen.

Durch Knoten war der Bestand an Milchtieren sowie der
Ertrag an Milch, Käse und Wolle angegeben, also genau das

System unserer Milchtesslen mit anderer Technik. Auch das

Wampum der nordamerikanischen Indianer gehört hieher.

*) Ztsch. d. Ver. f. Volkskunde 19 (1908), p. 249. —2) K. Weule, Vom
Kerbstock zum Alphabet, Stuttgart 1915, p. 73. — 3) J. v. Tschudi, Peru.
Reiseskizze aus den Jahren 1838—1842. St. Gallen (1848), Bd. 2, p. 383.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 311

Auch in der Torrestrasse konnte Bastian1) Knotenschrift
nachweisen, indem Aufträge für Verkauf von Paradiesvögeln
mit Knotenschnüren gegeben wurden. In Nordsibirien dienen
Knotenschnüre bei Wogulen, Ostjaken, Tungusen und Jakuten
zur Verrechnung von Vorspanndiensten für Reisende.2)

Steinlampen.
Ein anderes hochaltertümliches Geräte, welches sich

noch in mehreren Seitentälern des Wallis findet, aber seit
wohl 50 Jahren so ziemlich obsolet geworden ist, sind die
Lampen aus Stein, meist Speckstein, der auch in verschiedenen
Tälern anstehendes Gestein ist. Ich fand solche Lampen teils
in höchst primitiver Form, teils wirklich zierlich geschnitzt
mit Inschrift und einfachen Ornamenten versehen in Evolena
und den höher gelegenen Bergdörfchen, wo ich in den Jahren
1913 und 1914 5 Stück sammeln konnte. Im Sommer 1915
konnte ich diese Steinlampen auch im Lötschental nachweisen,
wo sie wieder andere Formen hatten; die eine derselben ist
völlig rund und gleicht der bei Pittard3) abgebildeten Lampe
No. 3. Auch im Val d'Anniviers sah ich im Frühjahr 1916

Steinlampen teils imPrivatbesitz,teils inKapellen(St.Jean undGrimenz).
Es möge hier eine kurze Beschreibung einzelner Stücke

folgen; sie sind alle aus Speckstein verschiedener Härtegrade

gefertigt.
Villa, bei Evolena. Die Lampe, 10 cm breit, 7 cm lang und 51 2 cm

hoch, ist zirka 3 cm tief ausgehöhlt in einem irregulär achteckigen Stück
Speckstein und ist mit dem 7 cm langen, vierkantigen Handgriff aus einem
Stück gearbeitet. Das Innere der Höhlung zeigt noch eine fettige Brandschicht
mit Resten eines Dochtes. Auf einer der Aussenflächen ist die Jahreszahl 1629

und vis-à-vis ein H mit Kreuz eingeritzt. Tafel II, Fig. 8.

Evolena. Lampe in Form eines viereckigen Kästchens, 8:7 cm und
6 cm hoch. In der Mitte der obern Fläche führt eine runde Öffnung von 3 cm Durchmesser

in die 4 cm tiefe Lampenhöhlung. Die Aussenflächen, eingerahmt von
geraden eingeritzten Strichen, tragen auf einer Aussenfläche die Jahreszahl

1701, auf zwei andern Initialen und Kreuze. Tafel II, Fig. 4.

La Sage bei Evolena, leicht konische viereckige hohe Form 8 cm hoch,
an der Basis 5—ö'/z cm, oben 4,5 cm breit. Die Kanten abgeschrägt. Auf der
Vorderfläche eine Rosette eingeritzt, umgeben von einem Zickzackornament,
vis-à-vis Initiale und Kreuz, eine dritte Fläche hat römische Zahlen. Das Innere
der Lampe ist 3Ya cm tief. Fig. 21 a. p. 321.

Evolena, rechteckiges Kästchen 8 cm lang, 6 cm breit und 5 cm hoch.

Oben irreguläre rundliche Öffnung, die bei einem Durchmesser von 4,5 cm in

') Bastian, Ztschr. f. Ethnol. Bd. 13, p. 296. — 2) Weule 1. c. p. 57.

— 3) Pittard, Lampes en pierre provenant du Valais. Archives suisses d'Anthropologie

générale, Tome 1, 1914, p. 149.



312 L. Rütimeyer

die 3 cm tiefe Lampenhöhlung führt. Zwei Seiten zeigen ein Rosettenornament,
zwei andere Initialen und Kreuz. In einer Ecke ein Loch für den Docht.
Tafel II, Fig. 7.

La Sage, rechteckiger Block aus Speckstein 12 cm lang, 9,5 cm breit
und 7 cm hoch. Oben eine grössere halbkuglige Höhlung. Durchmesser 6 cm,
Tiefe 3 cm mit ausgeschnitzter Hohlrinne für den Docht. Neben diesen grössern
sind 2 kleinere etwas defekte Höhlungen mit einem Durchmesser von 3 cm,
einer Tiefe von 3 cm. In einer Ecke eine 3 cm tiefe zylindrische Höhlung
(wohl für Kerze). Keine Ornamentierung. Wir haben also hier eine dreifache

Lampe eventuell noch mit Kerze. Tafel II, Fig. 5.

Eisten, Lötschental. Ein irregulär viereckiger schwerer Block Speckstein

18:18 cm, 10 cm hoch, zeigt auf seiner Oberfläche etwas exzentrisch
eine schalenförmige Höhlung, Durchmesser 10 cm, Tiefe 6 cm, deren Rand
auf einer Seite eine Einsenkung zeigt, wohl für den Docht. Die vier
Seitenflächen zeigen die Jahrzahl 1645, ferner ein eingeritztes Spiel („Nünizieh"),
eine umrandete ovale Delle als Fuss, um den Block für Gebrauch des Spiels
fest auf diese Kante stellen zu können, endlich die Initialen des Besitzers

mit Kreuz. Tafel II, Fig. 1.

Blatten, Lötschental. Viereckige leicht konisch geformte Lampe, 8'/2—9
cm breit, 9 cm hoch. Obere Öffnung Durchmesser 6: 6V2 cm, Tiefe der Höhlung
5 cm. Ausser der Jahrzahl 1800 zeigt diese Lampe keinen Dekor. Tafel II, Fig. 6.

Ried, Lötschental. Rundliches napfförmig ausgehöhltes Stück Speckstein
mit dickem Rand. Höhe 11 cm, Durchmesser der Fussfläche 13 cm, Durchmesser

der obern Öffnung 8 cm, Tiefe der Höhlung 8 cm, grösster Umfang 46 cm.
Tafel II, Fig. 3.

Die Steinlampen im Lötschental haben den etwas
auffallenden Namen „Lusa", der dann sekundär auch auf Petro-
leumlämpchen übergegangen ist. Nach einer sehr verdankenswerten

Mitteilung von Herrn Prof. Gauchat, die mir durch
freundliche Vermittlung von Herrn Dr. F. Fankhauser, an den
ich mich für ethymologische Aufklärung dieses Wortes gewandt
hatte, zukam, ist dieses Wort wohl auf das keltoiberische Wort
„lausa" Steinplatte zurückzuführen. Piemontesisch heisst es

„loza", provenzalisch „lausa", spanisch „Iosa", portugiesisch
„loüsa". Im romanischen Wallis bedeutet lusa die Schieferplatte
des Hausdaches. Das Verbreitungsgebiet dieses Wortes geht von
den Westalpen, Wallis-Piemont, über Südfrankreich bis nach
Portugal, was auf gallischen oder iberischen Ursprung schliessen
lässt. Die Lusa wäre also die ausgehöhlte Steinplatte, die als

Lampe dient und der Umstand, dass das Wort im
deutschsprechenden Lötschental gebraucht wird, erklärt sich als

Entlehnung aus der romanischen Nachbarschaft oder als Relikt aus
der ehemals romanischen Sprache des ganzen Oberwallis.

Tourbillon, Sitten. Irregulär viereckiges Stück Kalkstein, weichesauf
einer Fläche eine runde napfartige Aushöhlung enthält von einem Durchmesser

von 5 cm und einer Tiefe von 272 cm. Die kreisrunde Schale ist sorgfältig



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 313

ausgehöhlt, im Innern glatt fast wie poliert und zeigt an einem Teil der Zircum-
ferenz eine Randeinsenkung (wohl für den Docht), lm Innern dieser Schale

war eine schwärzlich fettige Schicht zu erkennen, die mich vermuten liess, dass

das Stück ursprünglich als Lampe benützt wurde. Die Grundfläche dieses

kleinen „Schalensteins" beträgt 15 : 12 cm, die Dicke 7 cm (Fig 18).

Die im geologischen Institut in Basel von den Herren
Proff. Schmidt und Preis werk auf mein Ansuchen in
dankenswertester Weise vorgenommene genauere Untersuchung
dieses nur mit einer Schale versehenen „Schalensteins" ergab,
dass das Stück aus Kalkphyllit besteht. Die Aussennäche ist
bedeckt mit einer dicken Kalkinkrustation, die sehr wohl
ein Alter von einigen tausend Jahren haben kann. Der Stein
ist ein Stück Glacialgeschiebe und zeigt eine ziemlich glatte
facettierte und mit einigen Gletscherkritzen versehene
Unterfläche. Er ist zweifellos, so wie er gefunden wurde, benützt
und in sorgfältiger Arbeit mit einer Schale versehen worden,
die als Lampe diente. Das Geschiebe kann geologisch sehr
wohl aus dem Val d'Anniviers oder d'Hérens stammen.

f,/*»,.*

18. Neolithische Lampe in Form eines einschaligen „Schalensteins", Tourbillon.
Sammlung für Völkerkunde, Basel.

Ein zweiter, ebenfalls auf der Hochfläche von
Tourbillon gefundener einschaliger „Schalenstein" von 13 cm Länge,
8 cm Breite und H cm Dicke zeigt eine genau gleich
gearbeitete runde Schale von 5 cm Durchmesser und 2 l/2 cm
Tiefe. Im Innern war nichts von einer solchen Masse zu
finden wie beim vorigen Stück, das Innere ebenfalls glatt
wie poliert als halbkuglige Höhlung, deren Rand an einer
Stelle eine zirka 2 cm breite Lücke zeigt, die offenbar zur



314 L. Rütimeyer

Zeit der Herstellung der Schale herausgeschlagen wurde, da
sie genau dieselbe Patina zeigt wie die Schale selbst. Neuern
Datums ist aber eine an einer andern Stelle eingeschnittene
Kerbe. Es ist anzunehmen, dass dieser kleine aus Chlorit-
schiefer bestehende Schalenstein ursprünglich wohl auch als

Lampe gedient hat. Beide Stücke wurden neben einigen
weitern angeblich in 1 m Tiefe im Schlosshof von Tourbillon
gefunden, dabei befand sich ein rohgearbeitetes Bodenstück
eines offenbar neolithischen Gefässes aus schwarzem Ton. Auf
die archäologische und ergologische Bedeutung dieser Stücke
wird weiter unten noch einzugehen sein.

Ausser diesen von mir gesammelten Steinlampen besitzt
unsere Sammlung für Völkerkunde noch eine sehr schön
geformte grosse Lampe von Morel in Form eines runden konischen
Körpers mit 2 seitlichen Handhaben, die je 3 cm tiefe
zylindrische Höhlungen haben zum Einstecken einer Kerze. Im
Innern eine weite Höhlung, Durchmesser 12 cm, die auf ihrem
Grunde wieder eine zylindrische Einsenkung zeigt. Auf der
Aussenseite eingeritzte Ornamente in Rhombenform. Höhe 12 cm.
Durchmesser des Fusses 10 cm. Oberer Durchmesser 16 cm.

Kurz vor Drucklegung dieser Arbeit kamen mir noch
von Kippel im Lötschental drei weitere Steinlampen zu, die
so weit ich sehe wieder neue Typen dieses steinernen uralten
Hausgerätes repräsentieren, welches bei aller Primitivität eine
so grosse Formenvariation aufweist und die deshalb hier noch
abgebildet werden mögen. Sie sind sämtlich aus schwärzlich
gefärbtem Speckstein verfertigt und haben in der Mitte der
Höhlung eine Vertiefung für den Docht. Ihr fettig russiges
Aussehen deutet darauf hin, dass sie noch vor nicht langer
Zeit gebraucht wurden (Fig. 19).

Die erste derselben gleicht wieder in Form und auch in
Dimensionen durchaus einer von Baudon1) abgebildeten neolithischen

Lampe aus Kreidegestein von Grime's Graves (Norfolk).
Indem wir auf die Abbildungen hinweisen, sei hier nur noch

folgendes über Form und Grösse dieser Steinlampen erwähnt :

Fig. 19a. Solider, irregulär zugehauener, viereckiger Block, zeigt im Innern
napfförmige 4 '/2 cm tiefe Höhlung von 6 '/2—7 cm Durchmesser. Im Zentrum
daselbst eine Vertiefung für den Docht. Höhe 7,5 cm, grösster Umfang 26 cm.

Fig. 19 b. Rechteckiger, hinten mit Andeutung von zwei Rinnen
versehener, vorn etwas schnabelförmig zugehauener Speckstein, trogförmig
ausgehöhlt, vorn eine Hohlrinne für den Deckel, hinten ein kurzer Griff, davor
eine runde Vertiefung für den Daumen. Länge 14 cm. Höhe 5 cm. Breite
5 cm. Tiefe der Höhlung 4 cm.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 315

Fig. 19 c. Trogförmig ausgehöhltes, jederseits mit einem Henkel versehenes

Stück Stein. Länge 22 cm. Breite 7 cm. Tiefe 3 cm.

3 „r

S. 3
1 >

co a

Als Brennmaterial wurde in diesen Lampen, wie mir,
wenigstens im Lötschental, übereinstimmend gesagt wurde,
früher Butter verwendet, in die ein Baumwolldocht gesteckt
wurde. Einzelne wenige Steinlampen werden aber doch noch



316 L. Rütimeyer

heute gebraucht im Lötschental und zwar, was sehr bezeichnend

ist, nur noch in Kapellen, so in Weissenried. Dabei ist
jeder Haushalt verpflichtet, für je eine Woche die Butter für
die Lampe zu liefern, die, wie man mir sagte, täglich einmal
brennt, um den Rosenkranz zu beten. Es zeigt dies wieder,
wie ein altes, sicher prähistorisches Hausgerät, wenn es im
profanen Leben obsolet geworden ist, sein letztes Dasein noch
für Kultuszwecke fristet.

Sehr interessant erscheint mir ein, wenn man so sagen darf,
medizinisch-kultischer Gebrauch der Steinlampen, wie ich ihn
kürzlich imVald'Anniviers fand. Essind dort in einigen Kapellen,
so in St-Jean und Grimenz, Lampen in Form einer viereckigen
dicken Steinplatte, also eine wahre „lusa" (s. oben p. 312), welche
auf einer Seite eine Aushöhlung aufweisen, zur Aufnahme des

Brennfettes. Die Steinlampe in Grimenz misst ca. 22 cm Seitenfläche,

hat auf der Oberseite eine runde, napfartige Vertiefung
von ca. 8 cm Durchmesser und links und rechts davon je eine
kleinere. Nahe dem Rande findet sich auch auf der Unterseite
eine ähnliche Vertiefung von 7 cm Durchmesser. Das Fett, mit
dem diese Lampen gebrannt werden, steht nun in hohem
Ansehen als Heilmittel bei äussern Erkrankungen und Verletzungen.

Ein Mitglied der betreffenden Familie in Ayer teilte mir
mit, dass im Sommer 1915 ein Kind mit starkem Milchschorf
(crusta lactea), welcher langer ärztlicher Behandlung getrotzt
hatte, auf Rat der Grossmutter mit dem Fett der Steinlampe
der Kapelle von St. Théodule in Grimenz bestrichen wurde,
worauf in einer Woche prompte Heilung erfolgte!

Neben den hier genannten Lokalitäten kamen im Wallis
noch bis vor relativ kurzer Zeit Steinlampen vor in den
Dörfern des Plateau von Montana, wo Pittard1) sehr
altertümlich geformte Stücke von Lens beschreibt. Sie sind
dort, wie mir eine persönliche Nachfrage in den dortigen
Dörfern bewies, auch obsolet geworden, und nur einige alte
Leute erinnerten sieh noch an dieselben. Ebenfalls sehr
primitive Formen fand Re ber2) in Ayer, Vissoye und Grimenz

') E Pittard, Documents pour l'ethnographie suisse, Lampes en pierre
provenant du Valais. Arch, suisse d'Anthropologie générale Genève I (1914)

p. 194. — 2) Reiser, Vorhistorisches aus dem Wallis, Anzeiger v. Schweiz.
Altertumskunde (1891), p. 565—568; Ders., Vorhistorische Skulpturendenkmäler
im Kanton Wallis. Archiv für Anthropologie XXVI (1896); Ders., Walliser
Steinlampen. Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde. N. F. XVII (1916)

p. 352—56.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 317

(4 Stück) im Val d'Anniviers. Neuestens gibt dieser Autor
die Abbildung von 7 teilweise höchst altertümlichen, wrohl
ebenfalls prähistorischen Steinlampen, die ausser den genannten
Dörfern aus Zmutt und Villa stammen. Bei weiterer Nachfrage
werden sich solche gewiss auch weiter im Wallis und
überhaupt im Gebirge nachweisen lassen.

Fragen wir nun, wie lange lässt sich im Wallis selbst
der Gebrauch solcher Steinlampen zurückdatieren, so werden
wir direkt in die Prähistorie geführt. Hieher gehört höchst
wahrscheinlich wenigstens der eine der oben genannten
„Schalensteine", die ich in Tourbillon erworben habe. Es
befindet sich im dortigen Schlosshof ein sogenannter „Autel
druidique", ein verwitterter rundlicher Fels mit eingehauenen
Treppenstufen und 2 trogförmigen Vertiefungen. Dicht
daneben fanden sich nach Angabe des dortigen Concierge in
der Erde die 2 oben genannten „Schalensteine" und eine

Topfscherbe. Die erstem zeigen, wie mir Vergleichungen
zeigten, genau dasselbe Aussehen, auch die gleichen Dimensionen

wie die Schalen in den bekannten grossen, im Wallis
so häufig vorkommenden, besonders von Reber1) eingehend
beschriebenen Schalensteinen, so dass man allen Grund hat,
ihre Herstellung in die Zeit der Anfertigung der letzteren zu
stellen. Auffallend ist allerdings, dass es nur einzelne Steine
und zwar wie die fachmännische Untersuchung ergab,
beliebig aufgelesene Handstücke sind, die so bearbeitet wurden,
während die Schalensteine eine Mehrzahl, oft 10—50 und
mehr Schalen auf grossen Blöcken oder Steinplatten zeigen.
Immerhin erwähnt Reber-) selbst einen einzelnen ovalen
Block von 30:25 cm Länge und Breite und 10 cm Dicke,
der auf jeder Seite nur eine Schale aufweist und zu der
berühmten prähistorischen Schalensteingruppe „Pirra Martira"
gehört bei Grimenz.

Ähnliche kleine, mit oft nur einer Schale versehene

prähistorische Steine beschreibt auch Raua)aus Nord-Amerika.
Seine Figur Nr. 35 entspricht ganz gut unserm Stein von
Tourbillon, nur hatte der amerikanische Stein, dessen runde

') Reber, Die vorhistorischen Denkmäler im Kintischtal (Wallis), Archiv
e. Anthropol. Bd. XXI (1892—93), p. 305 und zahlreiche weitere Publikationen
dieses Autors. — 2) L. c. p. 318. — 3) Ch. Rau, Observations on cup-shaped
and other lapidarian sculptures in the old world and in America, U. S.

Geographical and geological survey of the rocky mountain region, Washington
(1887), p. 43 ff. Fig. 35 u. 36.



318 L. Rütimeyer

Schale 1 ]/2 Zoll Dicke und 72 Zoll Tiefe aufweist, bei einer
Gesamtdicke des Steins von 21jt Zoll, auf jeder Seite eine
solche Schale. Diese doppelseitigen kleinen Schalensteine
dienten eben wohl einem andern Zwecke, wie z. B. einer
am Ohio, der nach den noch vorhandenen Farbspuren als
Farbreibstein diente. Die Lampe von Grimenz hat allerdings
auch auf beiden Seiten Schalen.

Ich glaube also, dass wir unbedenklich unsere zwei
kleinen einschaligen „Schalensteine", deren Technik so ganz
derjenigen der grossen mehrschaligen gleicht, derselben Zeit,
also wohl der Neolithik zuweisen dürfen; auch die von Reber
wiederholt beschriebenen Heidenschüsseli von Zmutt dürften
dahin gehören, die wohl ebenfalls als Lampen aufzufassen
sind. Dass solche Schalenlampen mit den klassischen
prähistorischen Schalensteinen in Beziehung zu bringen sind, dafür
spricht auch die in der oben genannten neuesten Arbeit von
Reber1) gemachte Anmerkung, dass neben drei beim Ausgraben
eines Kellers gefundenen, wohl als Lampen gedient habenden,
kleinen Schalensteinen noch ein grösserer (17:15 cm) Gravurenstein

mit neun Schalen gefunden wurde, deren Technik mit
derjenigen der grossen Schalensteine übereinstimmt. Die von
Reber erwähnte, im Mittelpunkt der Schalen der drei
einschaligen Stücke vertiefte Stelle fehlt bei unseren Stücken,
deren Technik wie gesagt ebenfalls durchaus jener der viel-
schaligen Gravurensteine entspricht. Die neolithische Herkunft
unserer Stücke wird auch durch den Umstand erhärtet, dass

Re ber2) auf der Höhe von Tourbillon reichliche Gefässcherben
eines neolithischen Gräberfeldes nachwies.

Der oben beschriebene „Schalenstein" aus Kalkphyllit
zeigte nun, wie schon erwähnt, im Innern der Schale Überreste

einer etwas russig-fettigen Schicht, die sofort auf eine
frühere Verwendung des Steins als Lampe konnte schliessen
lassen. Da es s. Z. nach Vorschlag von Rivière3) dem
Chemiker Berthelot in Paris gelungen war, bei der berühmten
paläolithischen Lampe von La Mouthe in der Dordogne aus
dem aus der Innenfläche abgekratzten Staube nachzuweisen,
dass tierische fettige Stoffe, ähnlich wie Speck oder Schmalz

*) L. c. p. 355. — 2) Reber, Ein Instrument aus Kupfer von Tourbillon
bei Sitten. Anz. f. schw. Altertümskunde (1896), p. 34. — 3) E. Rivière, La
Lampe en grès de la Grotte de la Mouthe (Dordogne), Bulletin de la Société
d'Anthropologie de Paris (1899), p. 554; Ders., Deuxième note sur la lampe
en gres de la grotte de la Mouthe, ebd. (1901), p. 624.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 319

darin verbrannt wurden, so schien es mir von Interesse, diesen
Versuch auch hier machen zu lassen, was auf meine Bitte
von den Herren Proff. Rupe und Kreis in Basel, denen ich
für diese Untersuchung zu grossem Dank verpflichtet bin,
geschah. Der chemische Bericht lautet: „Die im Stein gefundenen
Fasern sind vorwiegend Baumwollfasern. Das abgeschabte von
der Oberfläche der Höhlung enthält u. a. Kohleteilchen. Eine
Spur Fettsäure war nachzuweisen, mit grosser Wahrscheinlichkeit

kann also gesagt werden, dass Fett vorhanden war.
Es ist daraufhin kaum zweifelhaft, dass der Schalenstein als

Lampe benützt wurde". Dass dies nun schon in prähistorischer
Zeit geschah, können wir von diesem Stück ja nicht absolut
sicher behaupten, immerhin ist es, da dasselbe aus dem
Boden gegraben wurde, in hohem Grade wahrscheinlich. Der
Stein kann auch zu verschiedenen Zeiten als Lampe gebraucht
worden sein. Auch spricht die ursprüngliche Einsenkung im
Rande dafür, dass er primär als Lampe angefertigt wurde.
Es würde dann eine der ältesten Steinlampen des Wallis
darstellen in einer Form, wie sie noch in der Steinlampe von
Eisten im Lötschental von 1642, die eigentlich auch einen
„Schalenstein" darstellt, sowie in der Kapellenlampe von
Grimenz nachklingt. Weitere wohl sicher prähistorische Walliser
Stücke sind die von Reber1) beschriebenen Heidenschüsseli
von Zmutt, die nach diesem Autor wahrscheinlich als Lampen
gedient haben. Ebenso sind prähistorisch zwrei Lampen des

Museums von Valeria in Sitten, die schon von v. Bonnstetten2)
abgebildet wurden. Besonders die eine ist auffallend durch ihre
Form eines gehenkelten Bechers (Höhe 20 cm, Durchmesser am
Fuss 11 cm, an der Mündung 11 cm, Tiefe der Höhlung 5 cm)
(Fig. 20). Oben am Henkel ist eine tiefe Delle offenbar zum
Halten des Daumens. Dieses merkwürdige Stück, dessen Photo-
graphieich der Freundlichkeit der Herren v. Kalbermatten in
Sitten und Morand in Martigny verdanke, wurde nach v.
Bonnstetten in einer Höhle des Saastales gefunden und ist nach
diesem Autor der Steinzeit zuzuweisen.

Der Gebrauch von Steinlampen geht bekanntlich sicher
schon ins Paläolithicum zurück, nachweisbar, wTie ich der

') Reber, Vorhistorisches aus dem Wallis. Anzeiger f. Schweiz.
Altertumskunde (1891), p. 565 ; Ders., Vorhistorische Skulpturdenkmäler im Kt.
Wallis. Arch. f. Anthrop. Bd. 24 (1897), p. 91. — 2) G. de Bonnstetten,
Recueil d'Antiquités suisses, Vol. 1 (1855), pl. V. Fig. 1.



320 L. Rütimeyer

Zusammenstellung von Baudonl) entnehme, bis ins
Solutréen und Magdalénien. Berühmt ist die hier schon genannte
Steinlampe aus La Mouthe, die als runde mit Handgriff
versehene Aushöhlung aus einem Stück „grès rouge du permien",
von spitz ovaler Form 17,8 cm lang, den dortigen
Höhlenbewohnern diente bei Anfertigung ihrer so kunstvollen
Höhlenbilder. Sie weist auf der Bodenfläche das Bild eines
Steinbocks in guter Zeichnung auf. Bei diesen paläolithischen
Lampen bestand das Material aus teilweise sehr harten
kristallinischen und vulkanischen Gesteinen, sowie aus Speckstein,

20. Prähistorische Lampe aus Speckstein. Museum Valeria, Sitten.

Sandstein und Kreide. Baudon führt im Ganzen 12

Steinlampen an, wovon zwei dem Magdalénien, zwei dem Solutréen,
die andern dem Neolithicum und der Bronzezeit angehören.
Sie entstammen französischen, englischen und schweizerischen
Fundorten (Museum Sitten). Die Steinlampen aus neolithischer
und Bronzezeit sind Landfunde, gehören also nicht den
Pfahlbauten an (Fig. 21).

Aus den schweizerischen Pfahlbauten kennen wir
merkwürdigerweise keine Steinlampen. Baux2j berichtet
allerdings über Gefässfragmente aus Speckstein, die einem Pfahl-

') Th. Baudon, Des lampes en pierre, taillée et en terre cuite des

Epoques paléolithique, néolithique et de l'Age du Bronze. Beauvais (1911). —

2) A. Baux, Note sur le travail de la pierre ollaire aux temps préhistoriques
dans le Valais. Anzeiger p. Schweiz. Altertumskunde (1876), p. 651.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 321

•¦••'

V:

*«

/U

t
k

a b

21. Parallelformen gegenwärtiger und prähistorischer Steinlampen.

a) Specksteinlampe aus Evolena. Sammlung für Völkerkunde, Basel.

b) Lampe aus Quarzit, Magdalénienperiode, Abri sous roche, Puy-de-Dôme.

Baudon, 1. e. pi. II

ì

c d

c) Specksteinlampe aus Villa bei Evolena. Sammlung für Völkerkunde, Basel.

d) Lampe aus Sandstein, Bronzezeit, Charente.

Bai hon I. c, pl. IV.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XX (191b) >i



322 L. Rütimeyer

bau des Bielersees entstammen und die in seinem Besitz
waren ; ob es sich aber dabei um Lampen handelte, ist nicht
ersichtlich.

Die Lampen aus den Pfahlbauten sind sämtlich aus
Thon, und wie ich einer freundlichen Mitteilung von Herrn
Dr. Viollier entnehme sind durchaus nicht alle als „Lampen"

s

-

¦f. --

•*•*•

22. Thonlampen aus den Pfahlbauten von Robenhausen und Wollishofen.
Landesmuseum Zürich.

angesprochenen kleinen Thongefässe als solche anzusehen,
sondern eine Anzahl sind, wie nachweisbare Metallspuren
beweisen, Schmelztiegel. Immerhin hat das Landesmuseum
einige wohl sichere Thonlampen aus Robenhausen und
Wollishofen, also aus neolithischer und Bronzezeit, deren



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 323

Abbildung, wie diejenigen anderer Objekte des Landesmuseums,
ich der Freundlichkeit der Herren Direktor Prof. Lehmann
und Vizedirektor Dr. Viollier verdanke (Fig. 22).

Die Beleuchtung der Pfahlbauhütten fand, wie ich
ebenfalls einer sehr dankenswerten Mitteilung des Herrn
Dr. Viollier entnehme, vor allem wohl statt durch „Kerzen"
aus Birkenrinde. Das Landesmuseum besitzt einige
eigentümliche, stark fingerdicke Bündel aus zusammengerollter
Birkenrinde, 8—10 cm lang, wovon 3 aus Schötz, deren
Bedeutung unbekannt war (Fig.23). AbbéBreuil brachte bei einem

••*

'.:

23. „Kerzen" aus Birkenrinde, Pfahlbau Schötz.
Landesmuseum Zürich.

Besuche den ethnographischen Schlüssel zu diesem
prähistorischen unbekannten Objekt, indem er dieselben als „Kerzen"
erklärte. Er hatte in abgelegenen Tälern Spaniens genau
dieselben Bündel noch als Kerzen in Gebrauch gesehen.
Und ganz neuestens verdanke ich Herrn Prof. Senn in
Basel, der die Güte hatte, die Natur dieser Rindenstücke
auf dem botanischen Institut als in der Tat aus Birkenrinde
bestehend nachzuweisen, die höchst interessante freundliche
Mitteilung, dass sein Assistent, Herr Dr. Bassalik aus Deutsch-
Polen, diesen Gebrauch noch als heute bestehend für die
Provinz Posen nachweisen kann. Letzterer schreibt mir:
„Bei einigen Bauern des Dorfes Chruszczyn bei Odalonow,
Provinz Posen, habe ich diese Rollen von Birkenrinde in
Talg oder Leinöl getaucht gesehen, die als Lichtstümpchen
dienten. Besonders waren diese Rollen in Gebrauch beim
Vermählen des Getreides auf Handmühlen während des

21*



324 L. Rütimeyer

Winters. Die Handmühlen sind gewöhnlich in Kammern
aufgestellt, die nicht als Wohnräume benützt werden und
brauchen nur so viel erhellt zu werden, das Loch in dem
Mühlstein, durch das jeweils eine Hand voll Getreide
hineingeworfen wird, zu sehen. Ob diese Beleuchtungsart heutzutage

noch verwendet wird, vermag ich nicht zu sagen.
Derartige Birkenlichter habe ich sonst nirgends in Polen
gesehen." Diese sehr interessante Mitteilung des Herrn Dr.
Bassalik weist also gleich zwei uralte neolithischePfahlbauten-
survivals in Polen nach : die Birkenkerze und die Getreide-
handmühle! Es wäre wichtig, dem Gebrauch dieser Birkenkerzen

weiter in Europa nachzuforschen, wobei wohl der
Norden am meisten in Betracht käme.

Kehren wir nach dieser Abschweifung zurück zu unsern
Walliser Steinlampen und sehen diese auf das Alter ihres
Stammbaumes an, so sind neben den genannten die von
Reber wieder neuestens beschriebenen aus Zmutt, Ayer,
Grimenz von höchst altertümlichem und primitivem Aussehen
hieher gehörig und sind wohl teilweise auch als prähistorisch
anzusehen; andere können, wie Reber selbst annimmt, auf
die ersten Jahrhunderte unserer Zeitrechnung zurückgehen,
eine zeigt gotische Formen. Historisch datiert sind dann
wieder die von mir gesammelten aus Villa von 1629 und dem
Lötschental von 1642. Der Gebrauch der Steinlampe scheint
aber heute nur noch im letztern und im Val d'Anniviers zu
leben als Kultlampe, während die Steinlampe als Hausgerät
in den letzten 50 Jahren obsolet wurde.

Es führt uns diese Kontinuität zur Frage über, ob die
Walliser Steinlampen zu erklären sind als Reliktenformen
aus alter Zeit, als eigentliche Survivals, oder als lokal und
spontan entstanden an Lokalitäten, wo vorhandener Speckstein
oder verwandte, in diese Gruppe gehörende Gesteine
ausreichend gefunden wurden und zur Benützung dieses leicht
schneidbaren Materiales aufforderten.

Nach dem oben gesagten möchte ich ganz unbedingt
der erstem Ansicht sein, dass wir es hier mit einer
ununterbrochenen Kontinuität der Herstellung von Steinlampen von
früher prähistorischer Zeit an bis zur Jetztzeit zu tun haben,
wobei in der Prähistorie auch andere Gesteinsarten als nur
Speckstein und Chloritschiefer neben diesen gebraucht wurden.
Zu dieser Auffassung führt auch die Betrachtung der Be-



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 325

nützung von Speck- oder Lavezstein im Wallis selbst und
seiner weitern Umgebung speziell im Alpengebiete. Dass die
Verwendung dieses Materiales für Hausgeräte überhaupt seit
der Prähistorie bis heute eine kontinuierliche ist, vermögen
wir historisch genau belegbar nachzuweisen.

Ganz abgesehen von unsern prähistorischen Steinlampen
spricht Reber1) von einem Lavezsteingefäss (Lavez ist, wie
mir Herr Dr. Fankhauser mitteilt, nicht wie man früher
annahm vom griechischen Xsßrjc, Kessel, sondern vom
lateinischen lapis oder lapidium abzuleiten), das in Bramois bei
Sitten einem prähistorischen, wohl bronzezeitlichen, Grabe
enthoben wurde, ebenso fanden sich prähistorische Scherben
aus Topfstein bei Valeria. F. Keller2) beschreibt einen mit
einem Eisenring und Henkel versehenen Kochtopf aus Lavezstein,

der 1846 in einem Grabhügel bei Pfäffikon gefunden
wurde. Als Beigaben fanden sich Bronze- und Eisengegenstände.

Das ehrwürdige Kochgeschirr entspricht in Form
und Grösse durchaus den heute noch allgemein gebräuchlichen

Lavezkochtöpfen im Calancatal.
Ferner beschreibt Viollier3) aus dem Gräberfelde von

Giubiasco im Tessin, in welchem er Gräber unterscheidet,
die einer sogen, etruskischen, dann einer La Tene I und
einer römischen Periode angehören, ein kleines, konisches
Gefäss mit Henkeln aus Speckstein, welches der La Tène-
Periode, sowie einen Kochtopf von 30 cm Durchmesser, auf
der Drehscheibe hergestellt und mit 3 Eisenspangen geflickt,
der einem andern Grabe entstammt, von dem nicht ganz
sicher ist, welcher der drei Perioden er angehört. Ferner
machte demselben Autor ein Ingenieur der Bahn Locarno-
Domodossola, die Mitteilung, er habe auf dieser Strecke
eine wohl sicher prähistorische Höhle gefunden, wo im
anstehenden Speckstein noch Kerne von ausgebohrten Specksteinnäpfen

zu sehen waren (mündliche Mitteilung). Nach Baux4)
wurden 1868 in Zermatt in mehr als 1 m Tiefe in Form
von Gefässkernen und Gefässtrümmern die Reste einer eigentlichen

prähistorischen Fabrik von Specksteingefässen gefunden.
Eine ebenfalls uralte Fabrikation von Topfsteingefässen fand

') Reber, Steinerne Geschirre aus dem Wallis, Arch. f. schw. Altertumskunde

(1899), p. 214. — 2) F. Keller, Über den frühesten Gebrauch des Lavez-
steins. ebd. Bd. I (1871), p. 215. — 3) Viollier, Fouilles exécutées par les

soins du Musée National. I. Le cimetière préhistorique de Giubiasco. Anzeiger
f. Schweiz. Altertskunde. N. F. 8 (1906), p. 263 u. 269. — 4) 1. c.



326 L. Rütimeyer

sich nach A. de Mortillet und Gastaldi1) im Tal von
Ala, südwestlich von Turin, in zwei Grotten, die
bezeichnenderweise die Namen Caverne de la Magicienne tragen.

24. Gallohelvetische Töpfe aus Lavezstein. Museum auf Valeria, Sitten.

Das Museum von Sitten besitzt zwei zerbrochene Laveztöpfe,
der grössere von 13 cm Höhe, oberer Durchmesser 13 cm, in Gé-

ronde gefunden, der gallohelve tischen Zeit angehörend (Fig. 24).

-tmilx

Kkm
t ,* '•¦

tirJSl*
v:^v'.-.

¥>

' <• ppiés

25. Römische Becher aus Speckstein. Historisches Museum, Basel.

Aus römischer Zeit stammen im historischen Museum in
Basel eine grössere Anzahl von Bruchstücken von Lavezge-
fässen aus Äugst, die dem 2. und 3. Jahrhundert angehören,
und zwei sehr schön erhaltene, höchst wahrscheinlich ebenfalls

aus dem römischen Äugst stammende konische Becher,
') A. de Mortillet, Vase en pierre ollaire de l'époque mérovingienne.

Bull, de la Société d'Anthrop. de Paris (1899), p. 28.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 327

die noch deutlich die Spuren eines Metallbeschlages zeigen
(Fig. 25). Ich verdanke ihre Abbildung der Freundlichkeit
von Herrn Dr. Major. Auch im rhätischen Museum in Chur
befinden sich Scherben von Specksteingefässen, die mit solchen
in terra sigillata in Chur gefunden wurden. Ein Laveztopf
mit römischen Münzen, die bis ins 4. Jahrhundert reichen,
wurde nach Keller1) bei Windisch gefunden.

Auch Plinius2) erwähnt im 36. Buche seiner Historia
naturalis den Speckstein als lapis Comensis, wenn er sagt:
„In Siphno lapis est qui cavatur tornaturque in vasa vel
coquendis cibis utilia vel ad esculentos usus, quod et in
Comensi Italiae lapide viridi accidere scimus." Aus den
Alpentälern nördlich von Como, wo der lapis Comensis oder
ollaris gebrochen wurde, wurden nach Kellerinden ersten
Jahrhunderten unserer Zeitrechnung in weitem Umfange die Länder
beidseits der Alpen mit Kochtöpfen und Bratschüsseln versehen,
deren Ruf bis ins späte Mittelalter, wir dürfen beifügen, in den
Südtälern Graubündens bis zum heutigen Tage sieh erhielt.

Aus dem frühesten Mittelalter beschreibt A. d e M o r ti 11 e t3)
ein kleines mit der Drehscheibe gearbeitetes Speckstein-Gefäss,
einem merowingischen Kirchhof in Seine et Oise entstammend,
und wie er annimmt, da er sonst in Frankreich keine Speck-
steingefässe kennt, Exportware von der Südseite der Alpen.
Ebenfalls mit typischen Objekten der Merowingerzeit gemeinsam

finden sich Specksteingefässe in der Emilia (Gastaldi).
Aus dem Mittelalter zeigte mir Herr Dr. v. Jecklin, Konservator

des Churer Museums, einen zylindrischen, oben
abgebrochenen, unlängst bei Räzüns gefundenen Topf aus Lavez-
stein, der mit Silbergroschen der Visconti aus dem Jahre
1380 gefüllt war. Eine Jahrhunderte alte Industrie von Lavez-
steingefässen, die auf der Drehscheibe hergestellt wurden,
bestand in Chiavenna, im Bondascatale (Bergell), sowie besonders

in Plurs, wo sie nach Giovanoli4) der Gemeinde im
Jahr 60000 Dukaten soll abgeworfen haben. Heute besteht

') F. Keller, Über den frühesten Gebrauch des Lavezsteines. Anz. f. schw.
Altertumskunde. Bd. I (1871), p. 215. — 2) C. Plini Secundi Naturalis Historiae
libri XXXVI. Herausgegeben von Sillig Vol. V Hamburg (1851), Cap. XXII
p. 359. — s) A. de Mortillet, Vase en pierre ollaire de l'époque mérovingienne.
Bull, de la société d'Anthropologie de Paris (1899), p. 28. — 4) G. Giovanoli,
Von den Lavezsteinen des Veitlins und Graubündens und ihrer Verwendung,
mit geschichtlichen Notizen. Jahresber. d. nature. Ges. Graubünoen, Bd. 53

(1912), p. 1.



328 L. Rütimeyer

als lezter Ausläufer dieser uralten Fabrikationstechnik noch
eine Fabrikation im Malencotal nördlich von Sondrio, wo die

Töpfe ins Engadin und andere Bündnertäler verkauft werden.
Heute noch haben, wie ich von dortigen Einwohnern weiss,
die meisten Familien im Calancatal und im Misox noch fast
ausschliesslich Laveztöpfe aus dem Malencotal als Kochgeschirre,

die über dem Herd an eisernen geschmiedeten
Herdketten über dem Feuer aufgehängt werden.

Die Laveztöpfe sollen den Speisen einen besonders

kräftigen natürlichen Geschmack geben und sie rascher gar
werden lassen, als in metallenen Kochgeschirren. Nach der
Legende sollen Speisen in diesen Töpfen gekocht auch kein
Gift annehmen, sondern dasselbe ausscheiden.

Auch im Tessin, im Maggiatal, in Lavizzara und dem
anstossenden Tal von Bavone wurde, wie ich einer mir freundlichst

von Herrn Claraz in Lugano zugesandten eingehenden
sehr verdankenswerten schriftlichen Mitteilung entnehme, noch
in den 30er Jahren des letzten Jahrhunderts für Anfertigung
von Kochtöpfen Lavezstein gebrochen, der noch vorzüglicher
sein sollte als derjenige von Chiavenna und Umgebung. Dieser
Stein wurde dort, wie übrigens auch heute noch im Wallis
und anderswo, auch zur Anfertigung von Ofenplatten benutzt.

Ausser Kochtöpfen aus Lavezstein wurden fabrikmässig
an den genannten Orten auch Blumentöpfe, Tabakdosen und
andre Gefässe hergestellt. Die Lampen werden wohl von den

Eingebornen der Täler, in denen wir sie heute noch
nachweisen können, selbst verfertigt worden sein, ebenso wie es

ihre prähistorischen Vorfahren machten.
Bei dieser im Obigen nachgewiesenen ununterbrochenen

Kontinuität im Gebrauche des Steines für Geräte dürfen wir,
trotzdem Steinlampen bis jetzt in den Pfahlbaufunden noch
nicht nachgewiesen sind — wir kennen sie nur aus neoli-
thischen, bronzezeitlichen, eisenzeitlichen Land- und Grabfunden
— einen ununterbrochenen Gebrauch solcher Steingeräte
annehmen und in den heute noch vorhandenen Walliser
Steinlampen wie in den Laveztöpfen des Misox die letzten Zweige
dieses ehrwürdigen Stammbaumes erblicken, und jenerLötschen-
taler Bauer, der mir von seiner Steinlampe in naiver Weise

sagte: „Ja, die kommt noch aus der Steinzeit", dürfte wohl
Recht haben! Wir sehen also in der Tat, dass die Technik
der Anfertigung von Gefässen und Lampen aus Lavezstein,



Tafel H

tek
-: *

io

No. 1. 3. 6. Lötschental
No. 2. Morel

Steinlampen verschiedener Provenienz
Sammlung für Völkerkunde, Basel

No. 4. 5. 7. 8. Val d'Hérens
No. 9. Grönland

No. 10. Ceylon



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 329

nicht nur, wie Capitan1) dies für Nord-Italien annimmt, sondern
auch im Wallis und bei näherem Zusehen in andern Teilen
des Alpengebietes z. B. Bündens, seit alter Zeit bis zur Gegenwart

kontinuierlich ausgeübt wurde.
Von gegenwärtigen aussereuropäischen ethnographischen

Parallelen wäre vor Allem zu erinnern an die bekannten
Specksteinlampen der Grönländer und Eskimo in Form ovaler und
mehr oder weniger rundlicher becherförmiger Schalen (Fig. 26),
die, wie im Wallis, mit tierischem Fett, hier mit Thran und
einem Docht aus Moos oder Baumwollfasern beschickt, zur
Ernährung und Beleuchtung dienen. Sie finden sich auch

r--,- • '

26. Specksteinlampen der Grönländer. 27. Steinlampe vom Adamspik.
Sammlung für Völkerkunde, Basel.

bei andern Arktikern, so bei den Tschuktschen, Korjaken und
Kamtschadalen. Die Lappen und Samojeden benützen, wie mir
einer der besten Kenner ihrer Ergologie, Herr J. Konietzko
in Hamburg schreibt, mit Ausnahme der Lappen am Warangerfjord,

welche mit Thran beschickte Hängelampen haben, keine
Beleuchtungskörper. Sie begnügen sich mit dem offenen Herdfeuer

und brauchen im Hause herum höchstens Kienspäne.
Auch die „Kerzen" aus Birkenrinde kennen sie nicht. Eine weit
entfernte tropische Parallele sind dann Steinlampen primitiver
spitzovaler Form, etwas an die Lampe von La Mouthe
erinnernd, die zu kultischen Zwecken in singhalesischen Tempeln
in Ceylon gebraucht und mit Kokosnussöl gebrannt werden.
Das hier abgebildete Stück habe ich s. Z. vom Oberpriester
der hochheiligen Buddha-Kultstätte auf dem Adamspik
erworben (Fig. 27).

Kinderspielzeuge.
Bei einer folgenden Gruppe primitiver Objekte, die ich

im Wallis fand, ist es schwieriger die Fäden nachzuweisen,
die sie mit den alten Zeiten verbinden, da uns meistens
direkte prähistorische oder althistorische Vergleichsobjekte

') Vide de Mortillet 1. c. Disussion.



330 L. Rütimeyer

fehlen. Es handelt sich hier bei gewissen Formen von
Kinderspielzeug, denen ein Platz in alten Zusammenhängen
anzuweisen wäre, oft mehr um eine Gefühlssache; aber hier das

Gefühl walten zu lassen, ist wohl um so berechtigter, als ja
allgemein bekannt ist, wie wir im Kinderspielzeug vielfach
noch uralte ergologische Objekte finden, die in Kinderhand
und Kinderzeit noch leben, während sie sonst nur noch bei
Naturvölkern im Gebrauche sind. Ich erinnere nur an Pfeil
und Bogen unserer Kinder, an die Lärminstrumente, die
genau den Schwirrhölzern Afrikas und Melanesiens entsprechen
u. a. m. Ich glaube, die Ethnographie hat überhaupt allen
Grund, in ihrem Forschungsbereich auf Kinderspielzeuge
etwas mehr Aufmerksamkeit zu verwenden als das vielfach
geschah. Dasselbe kann ein bedeutsames ergologisches
Aktenmaterial darstellen.

Ein solches höchst intensives Gefühl befiel mich, als ich
im Sommer 1913 im Zimmer eines Bauernhauses von Pralovin
bei Haudères eine Anzahl hölzerner „Kühe" auf dem Boden
herumliegen sah, mit denen die kleinen Kinder spielten. Die
erste Empfindung war, so etwa müssen die Kühe ausgesehen
haben, mit denen die Kinder unserer Pfahlbauern spielten
Es sind diese Kühe dargestellt in Form zylindrischer und
mit der Rinde bekleideter Klötzchen von Tannen-, Ahorn-,
Alpenrosen- oder Haselnussholz, deren untere Seite
abgeplattet ist und am hinteren Ende in Form eines eingekerbten
Kreuzes oft das Euter der Kuh markiert zeigen. Vorn und
hinten sind sie gerade abgeschnitten und zeigen am vorderen
Ende in einer zurechtgeschnitzten Zweiggabelung als Zeichen,
dass eine „Kuh" dargestellt werden soll, zwei an der Basis

breite, gegen das Ende sich zuspitzende seitlich abstehende
Hörner. Der Kopf und Schwanz, sowie die Extremitäten des

Tieres fehlen also, dasselbe erscheint aber der kindlichen
Phantasie als Kuh, indem eben das Hauptattribut des Rindes,
seine Hörner kräftig markiert sind. Das Tier ist dabei als

von oben, gewissermassen aus der Vogelschau gesehen,
gedacht. Die Rinde ist oft hinter den Hörnern in Form eines
Halsbandes ausgeschnitten oder zeigt auch sonst hie und da

Exzisionen, wohl um die Zeichnung des Felles darzustellen.
Einzelne sind auch völlig entrindet. Die Grösse dieser Kühe
schwankt bei den von mir gesammelten von 26 cm Länge
mit 9 cm langen Hörnern (Fig. 28b) bis zu 4,5 cm Totallänge



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 331

mit 1 cm langen Hörnern. Die Kühe dieses „Evolenatypus",
der zuerst im Jahresbericht der Sammlung für Völkerkunde
in Basel für 1913 *) kurz beschrieben wurde, finden sich im
hintern Teil des Val d'Hérens bis nach Arolla sehr häufig
im Gebrauch. Man findet sie auch hie und da auf den Wiesen
weggeworfen, da das Kind sie zum Spiel beim Heuen
mitnimmt. Sie werden, wie mir versichert wurde, in der Regel
nicht vom Kinde selbst geschnitzt, sondern von den Vätern
für die Kinder, was wohl eine bewusst konservative Formen-

^

a b

28. Grosse Spielzeugkühe von Evolena. a) Typus von Chateau d'Oex, b) Typus
von Evolena. Sammlung für Völkerkunde, Basel.

tradition, von Generation zu Generation übermittelt, bedeutet.
Neben diesem, weitaus am meisten verbreiteten Typus fand
ich aber auch im Sommer 1914 in Evolena und La Sage den
weit seltener jetzt noch vorhandenen, aber nach Angabe
Erwachsener früher reichlicher angefertigten Typus von Spiel-
zeugkühen, denjenigen von Chateau d'Oex, der zuerst 1914

von Delachaux2) beschrieben wurde. Bei diesen besteht
der Körper, der ebenfalls von oben gesehen gedacht wird,
auch aus unten platten, hinten und vorn glatt abgeschnittenen
Klötzchen, an deren vorderem Ende zwei natürliche, nicht
weiter zugeschnitzte divergierende dünne Zweigstücke als Hörner
belassen werden. Ein ganz gewaltiges Exemplar dieser Art
entdeckte meine Frau in Evolena ; es besitzt unten 4 Rädchen
und wurde von den Kindern herumgezogen (Fig. 28). Hier

*) Verhandlungen der naturf. Gesellschaft in Basel Bd. 24 p. 334. —
a) Th. Delachaux, Jouets rustiques Suisses. Schweiz. Archiv f. Volkskunde,
Jahrg. 18 (1914), p. 101, pl. 1.



332 L. Rütimeyer

war die Rinde weggenommen und nur am Hals und Rücken
als Band und Flecken belassen worden. Die Dimensionen
dieser Riesenkuh betragen 32 cm Länge und 13 cm Höhe,
die Hörner sind 9 cm lang. Fig. 28 b hat eine Höhe von
26 cm. Es wäre von Interesse festzustellen, wie weit dieser
denkbar primitivste Typus der Darstellung der Kuh, wie
wir ihn im Val d'Hérens fanden, im schweizerischen
Gebirge noch nachzuweisen ist. Im Wallis selbst findet er
sich noch selten im Lötschental, woher Herr Dr. Stebler,
angeregt durch den interessanten Aufsatz von Delachaux,
uns einige Exemplare einsandte, ferner in Morel und Lourtier

in ganz ähnlicher Weise als einfaches Zweigstück mit
vorderer Gabelung (Fig. 29). Von letzterem Ort schenkte

29. Spielzeugkühe von Morel. Sammlung für Völkerkunde, Basel.

uns Herr Gabbud zwei Exemplare. Aus Graubünden erhielt
ich nach Nachfrage an verschiedenen Orten ein allerdings
noch mit Schwanzstummel versehenes, auch sonst etwas
abweichendes Exemplar (Länge 15 cm) aus dem Prätigau,
aber neuestens durch die Freundlichkeit von Frl. G ad mer
in Clavadel ein genau dem Evolenatypus entsprechendes aus
dem Sertigtal (Länge 4 Va cm), wo sie heute noch gebraucht
werden (Fig. 30). Dass im schweizerischen Hügel- und Flachlande

oder auch im Jura noch solche urwüchsige Spielzeuge
vorkommen neben der Flut eingeschleppten künstlichen
Spielzeuges, ist wohl kaum anzunehmen.

In der Basler Sammlung für Völkerkunde, die auf solche

primitive Spielzeuge ein besonderes Augenmerk richtet,
befindet sich eine grosse Anzahl von ebenfalls höchst primitiven
Spielzeugkühen aus Riemenstalden, dem Bündner Oberland
und Stampa im Bergell. Als bisher unbekannten Typus hebt
Herr Prof. Hoffmann-Krayer1), Vorstand der volkskund-

') Vergi. Verhandlg. der Naturp. Ges. in Basel Bd. XXVI (1915), p. 270.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 333

liehen Abteilung, aus dieser Gruppe namentlich eine trächtige
Kuh hervor, indem auf ihrer Unterseite ein kleines Schiebfach

ein Miniaturkälbchen birgt. Im Übrigen kann auf diese

Typen, deren Hauptvertreter die Abbildung wiedergibt, hier
nicht im einzelnen eingetreten werden (Fig. 31). *)

Im Lötschental, wo ich im Sommer 1915 unter anderm
auch solchen primitiven Spielzeugen nachforschte, finden
oder fanden sich (es gelang mir nur von einem Erwachsenen
solche Stücke zu gewinnen, der mir sie so schnitzte, wie er
dies als Knabe zu tun gewohnt war, bei Kindern selbst im

30. Spielzeugkuh und Ziege naturi. Grösse. Sertigtal bei Davos.

Sammlung für Völkerkunde, Basel.

Gebrauch vermochte ich sie nicht aufzufinden — auch ein
Merkzeichen, solche Objekte noch zu sammeln, solange sie
noch zu haben sind!) aus einfachen dünnen Zweigstücklein
geschnitzte Tiere, die Kühe, Stiere, Ziegen etc. mit ihren
Hirten darstellen sollten. Die Tiere sind auch als von oben
angesehen gedacht und bestehen aus einem berindeten unten
abgeplatteten Zweigstück, die Hörner sind aus kleinen
Astgabeln geschnitzt oder etwa auch nur durch abgelöste und
aufgerichtete Rindensplitter markiert und haben in ihrer
Anordnung für Stier, Kuh und Ziege etwas der Natur
abgesehenes typisches, richtiges. Vor den Hörnern ist meist ein
kleines Kopfstück markiert, auch hinten etwa ein Schwanz,
und in der Rinde können kleine Exzisionen Halsbänder und
Fellzeichnung darstellen. Die Grösse schwankt für Rinder
von 6—8 cm Länge, für Ziegen von 3,5—6 cm. Äusserst

primitiv, an gewisse Idole von Naturvölkern erinnernd, sind

*) Wie mir Herr Prof. Singer mitteilt, hat auch Herr Dr. Z ah 1 e r in Bern
neuerdings eine Kollektion von Spielzeugkühen aus dem Simmental vorgewiesen.



a
'

...,-

ü t--; ,-

"C

'M d

L, i

\f/
r^>



*am
a

.,..,".

o

—
-

p
a
a-

a) Riemenstalden.

b) Trächtige Kuh; b2 Unterseite mit Schieb¬

lade und herausgenommenem Kalb, Pitasch,
Graubünden.

c) Somvix „
d) Camuns

31. Spielzeugkühe verschiedener Provenienz.

e) Vels Platz Graubünden

f) Flims
g) Tavanasa

h) Stampa
i) Vrin
k) Vrin (Muni)

Sammlung für Völkerkunde, Basel.

I



336 L. Rütimeyer

die Hirten durch einfach geschnitzte Zweigstücke dargestellt.
Neben diesen hölzernen primitiven Spielzeugen bot mir aber
das Lötschental eine grosse Überraschung, als ich dort bei
den Kindern jetzt noch Spielzeugkühe etc. aus Knochen im
Gebrauch fand. Es sind dies meist Astragali von Kühen und
Ziegen, die je nach ihrer Grösse Kühe, Rinder, Stiere oder
Kälber vorstellen.

Die Astragali bieten der kindlichen Phantasie, die in
den zwei obern Gelenkfortsätzen die Hörner sieht, in rein
ideoplastischer Weise ebenfalls das Bild einer von oben
gesehenen Kuh. Hie und da dient ein zwischen die Hörner
gebohrtes Loch dazu, in Form eines an einer durchgesteckten
Schnur befestigten Hosenknopfes die Treichle der Herdkuh
darzustellen. Kleinere, den Metatarsalknochen entnommene
Knöchelchen stellen dann nach der Erklärung, die mir die die
Knochen demonstrierenden Kinder gaben, aufrecht gestellt
bei der Knochenherde den Hirten und den Hirtenbuben dar.

Auch für diese Knochenkühe, eines, so weit ich sehe, noch
nicht beschriebenen Typus, der gewiss ebenfalls ein uraltes
Spielzeug darstellt, wäre sehr wichtig näheres über die
geographische Verbreitung im Alpengebiet zu erfahren, wobei,
wie überhaupt bei diesen primitiven Spielzeugformen, über
die Grenzen der Schweiz hinauszugehen wäre. Da ich früher
schon von Herrn Prof. Egger in Basel gehört hatte, dass

in Arosa Kinderspielzeug aus Knochen gebräuchlich gewesen
sei, ersuchte ich Fräulein B. Ernst, damals in Arosa, sich
nach solchen umzusehen, was dieselbe auch in liebenswürdiger
Weise tat. Die heutigen Kinder scheinen nichts mehr von
diesen „Beinerküeh" zu wissen, wie sie genannt wurden; doch
gelang es durch Nachfrage bei altem Leuten, noch einige
davon zu beschaffen.

Diese „Beinerküeh" wurden mit Vorliebe bemalt, rot
oder braun, die Hauptkuh durch die durch ein gebohrtes
Loch gezogene Schnur mit der „Plümpa" (grosse Glocke) etwa
aus Staniol verfertigt, ausgezeichnet, eine andere mit dem
Tscheppel (Kranz) zur Alpfahrt, die Kalbji oder Galtji (Kalb
oder Rind) mit der „Chlepfa" (kleinere Glocke).

Auch in der Nähe von Arosa, im Davosertal, speziell im
Sertig- und Dischmatal sind solche Knochenkühe, wie ich nach
Nachfrage den sehr verdankenswerten Angaben von Frl. Gad-
mer in Clavadel entnehme, welche die Freundlichkeit hatte,



I.
S»-

l'atei IH

I).
%M iN

m.

é '^t* ».

Kinderspielzeug (Haustiere) aus Holz und Knochen
Sammlung für Völkerkunde, Basel

I. Val d'Hérens II. a. Hirt mit 2 Hirtenknaben, Knochen¬
kühe, Eisten, Lötschental

b. Kühe, Prättigau
e- Val d'Hérens

III. a. „Beiner Chüeh" mit Glocke und
Kranz, Arosa

h. Muni mit Kuh, Ziegen, Schaf und
Schwein mit 2 Hirten, Lötschental



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 337

eine grössere Anzahl derselben unserer Sammlung zu schenken,
noch heute bei den Kindern im Gebrauch. Auch hier werden
die Knochen meist (Astragali und Metatarsalknochen) speziell
zu Ostern vielfach bemalt. Die kindliche Phantasie
unterscheidet auch hier verschiedene Tiere wie Kühe, Kälber,
Ziegen, Schweine, Hunde.

Sehen wir uns nach ethnographischen Parallelen solcher
höchst primitiver Haustierdarstellungen als Spielzeug um, so

bietet sich ein in der ganzen Art der Auffassung verblüffend
ähnliches Vergleichsmaterial bei den nordischen Völkern wie
Lappen, Samojeden und Jakuten. Wir besitzen in unserer
Sammlung solche Spielzeuge der Samojeden, die genau im
gleichen Geiste gedacht und gemacht sind, als cylindrische,
unten abgeplattete, entrindete Zweigstücke oder Klötzchen
ohne Kopfstück, nur statt Kühe Rentiere darstellend (Fig. 32).

32. a. Rentier, Spielzeug der Samojedenkinder.
b. Ziegenbock, Spielzeug aus Morel, Wallis.

Sammlung für Völkerkunde, Basel.

Als einziges Merkmal der Art des Tieres dient hier das

Geweihe, welches durch eine einfache Astgabelung oder durch
zwei abgespaltene Holzsplitterchen dargestellt wird. Das Ganze
wird von oben gesehen, Beine fehlen oder sind schwach
angedeutet (Fig. 33). Ähnlich den Evolener Kühen, noch

33. a—c. Rentier, Spielzeuge der Samojeden.
d. Ziege, Spielzeug aus dem Lötschental.

Sammlung für Völkerkunde, Basel.

ähnlicher einer Form aus dem Bündner Oberland, sind
Holzkühe, die von den Jakutenkindern gebraucht werden. Die
beifolgende Zeichnung einer Jakutenkuh verdanke ich Herrn
Prof. Adler aus Kasan (Fig. 34).

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XX (1916) 22



338 L. Rütimeyer

Aus Sumatra besitzen wir ferner ein Spielzeug, einen
Büffel darstellend, bei dem das Tier auch nur durch zwei, einem
Palmblatt aufgesetzte, hölzerne Hörner markiert ist.

Zu den Knochenkühen kenne ich keine ethnographischen
Parallelen, bezweifle aber nicht, dass bei Nachfragen bei
Naturvölkern solche zu finden sein werden. Vielleicht
gehören hieher eine Anzahl von Astragali von Ziegen, Gazellen,
Antilopen, Affen, etc. in der ethnographischen Sammlung von
Neuenburg.*) Die Knochen sind teils mit andern
Zaubergegenständen, wie kleinen Früchtchen, Knochen etc. an
Lederschnüren in Form eines Colliers aufgereiht, teils isoliert. Sie

stammen von den Basutos und wurden als „Osselets de divination"

bezeichnet. Ob die isolierten auch etwa als Kinderspielzeug

dienten, ist mir freilich unbekannt.

m>"*¦

S

W.'7

¦??*

34. a. Spielzeugkuh aus Waltensburg, Graubünden.

Sammlung für Völkerkunde, Basel,

b. Spielzeugkuh der Jakuten, Sibirien.

Von der Annahme ausgehend, dass wir es bei solchen
Spielzeugen mit einer weit verbreiteten primitiven und
wohl sicher uralten Form plastischer Anschauung zu tun
haben, sehen wir uns auch nach prähistorischen Parallelen um.

Es ist nicht einzusehen, warum unsere im höchsten Grade,
schematisierten Tierfiguren ideo- und physioplastischer Art
der Phantasie der Kinder unserer europäischen Prähistoriker
nicht ebenso adäquat gewesen sein sollten, wie sie es den
Kindern primitiver arktischer Stämme und einfacher Berg-

') Vergi. Revue Suisse d'Ethnographie et d'Art Comparée, Neuchâtel
(1914), p. 74, fig. 16.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 339

bewohner noch heute sind. Auch weist namentlich Breuil1)
ausdrücklich darauf hin, wie in der so hoch entwickelten
paläolithischen Höhlenkunst die Tierdarstellung in französischen

und spanischen Höhlen neben den Fortschritten von
einfachen zu kunstvollen Formen eine umgekehrte regressive
Ausarbeitung, Stylisierung und Schematisierung von
Tierköpfen, wie Ochsen, Pferden etc. vor sich ging, bis sie sich
schliesslich in blosse Ornamente auflösen.

In diesem Zusammenhang, bei der Frage nach dem
Alter solcher Spielzeuge, kann uns auch die Sprachforschung-
einiges Licht bringen. Ich denke hier, auf diesen Punkt
aufmerksam gemacht durch Herrn Dr. F. Fankhauser, der
mir hiezu sehr verdankenswerte Erklärungen lieferte, an die
interessanten von Prof. Jud2) in Zürich gegebenen
Ausführungen.

Es wird dort darauf hingewiesen, wie das Wort „loba"
(vergi. Refrain des freiburgischen Ranz des Vaches: lioba, lioba,
por aria), welches in verschiedenen Varianten in der deutschen
Schweiz, Voralberg und in der Gruyère „Kuh" bedeutet, in
derselben Gruyère und im deutschen Oberwallis zugleich auch
den „Tannzapfen" bezeichnet. Nur in letzterer Bedeutung
kommt es vor in Savoyen, im Heinzenberg und im
Unterengadin. Tannzapfen nun als Kinderspielzeug in der
Bedeutung von Kühen oder andern Haustieren sind weithin
nachgewiesen im Alpengebiet. So bildet Delachaux3) eine
sehr physioplastisch gebildete, aus einem Tannzapfen
hergestellte, mit Beinen und Hörnern versehene Kuh als
Kinderspielzeug aus Savoyen ab. Tannzapfentiere kommen auch vor
in Catalonien, Frankreich und Deutschland.

„Loba" Tannzapfen ist nun nach Jud ein vorrömisches
Wort einer uralten, auch vorkeltischen Sprachschicht im
Alpengebiet, einer Sprachschicht, die sich stellenweise von
Albanien bis zu den Westalpen noch nachweisen lässt. Die
ursprüngliche Bedeutung „Kuh" ist an vielen Orten nicht
mehr vorhanden, wohl aber die sekundäre von „ Tannzapfen",
die sich aus der Verwendung dieser Objekte als Kinder-

l) Breuil, Exemples de figures dégénérées et stylisées à l'époque du

Renne. Extr. du Compte Rendu xine Congrès d'Anthropologie Session de

Monaco (1906), p. 394 ff. — 2) J. .Iud, Dalla storia delle parole lombardo-ladine.

Bulletin de Dialectologie romane, Tome III (1911), p. 14—16. — 3)

Delachaux, Jouets rustiques suisses, Le rameau de Sapin, Neuchâtel (1. Mai 1915),

p. 21, tig. 1.



340 L. Rütimeyer

Spielzeug ergeben hat. Die Tannzapfen werden heute noch
in deutschen und romanischen Dialekten mit Haustiernamen
bezeichnet, wie Chüeli, Schäfii, Geiss, vache, mouton etc.
Das vorrömische Wort „loba" Kuh ist später, als die
lateinische Sprachschi cht jenes Sediment eines uralten, gemeinsamen
mitteleuropäischen Alpenidioms überdeckte, allmählich vom
lateinischen Ausdruck vacca Kuh verdrängt worden, der

jetzt in allen romanischen Sprachen zur Bezeichnung der

„Kuh" dient.
Für das deutsche Sprachgebiet verdanke ich Herrn Prof.

Singer in Bern den freundlichen Hinweis, dass nach dem
Grimmschen1) Wörterbuch in verschiedenen Gegenden
Mitteldeutschlands „Kuh" für Tannzapfen gebraucht wird, so u. a.

im Thüringischen. Sehr interessant ist die Grimm'sche
Angabe, dass in der mitteldeutschen Kindersprache mötschekuh

Kuh heisst, wobei zu beachten ist, dass Mutsche Kieferzapfen

bedeutet. Die zu den Ausführungen über die
Beziehungen der Worte „Kuh" und „Tannzapfen" beigefügte
Bemerkung des Wörterbuches: „Es mag auch hier eine uralte
religiöse Beziehung vorhanden sein" ist nun wohl dahin
abzuändern, dass seit uralter prähistorischer Zeit die Kinder
Tannzapfenkühe als Spielzeug verwendeten.

Wie also hier sprachwissenschaftlich das prähistorisch
hohe Alter des Gebrauches von Tannzapfen-Kühen nachweisbar

ist, so besteht ein solches zweifellos auch bei den andern
oben beschriebenen primitiven Spielzeugen, wenn uns hier
schon der sprachvergleichende Beweis fehlt. Es erscheint
überhaupt und wird Objekt weiterer Forschung sein, dass

sich, wie in der Sprache, so auch in andern ergologischen
Leitartefakten (Maskengebräuchen, Steinlampen, primitiven
Spielzeugen etc.) je länger, je mehr Spuren einer vielleicht
ziemlich homogenen prähistorischen Bevölkerung, des homo
alpinus unseres zentraleuropäischen Alpengebietes, werden
nachweisen lassen.

Obschon wir aus paläolithischer Zeit keine sichergestellten
parallelen Belegstücke zu unsern uns so prähistorisch
anmutenden Evolenakühen aufstellen können, so dürfen wir
gewiss den Ausspruch von Hörne s 2), dass sich die primitive
Kunst aller Zeiten gleiche, auch auf das primitive Kinder-

1) Grimmsches Wörterbuch, Bd. 5, p. 2551. — 2) M. Hörnes, Urgeschichte
der bildenden Kunst in Europa (1898).



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 341

Spielzeug als primitivstes „Kunstwerk" anwenden. So gut das

Kind der Lappen und Samojeden wie dasjenige des Lötschen-
tals in durchaus analoger Weise sein Rentier und seine
Ziege mit den einfachsten Mitteln typisch und konform aus
einfachen Zweigstückchen darstellt, so gut mag auch das
paläolithische Kind oder sein Vater wie dasjenige des Val d'Hérens
in konformer Darstellungsweise in Nachbildung der
umgebenden Tierwelt primitive Spielzeuge verfertigt haben.
Und in der Tat ist vielleicht die Vermutung gestattet, ob
nicht ein unsern Evolenakühen ganz frappant gleichendes

35. a) Objekt aus Knochen aus der Caverne du Pape, Brassempuy,
Magdalénien, Piette, pl. LXXX. fig. 5. — b) Spielzeugkuh aus Evolena.

Sammlung für Völkerkunde, Basel.

rätselhaftes Objekt aus Knochen, welches im Atlas von
Piette1) abgebildet ist und in der Höhle von Brassempuy der
grande galerie de la caverne du Pape, entstammt, ein solches

Spielzeug war. Es besteht aus einem 872 cm langen, ziemlich

zylindrischen Klötzchen aus Knochen, an dem vorn zwei
je 272 cm lange, an der Basis breite, gegen die Spitze sich
verschmälernde hornartige Fortsätze angeschnitzt sind. Nahe
an der Basis dieser Hörner ist der Kopf einer Hirschkuh, in
flachem Relief gearbeitet, erkennbar. Sollte nicht hier die

Ethnographie wieder den Schlüssel geben können für die
Bedeutung dieses „instrument à deux pointes" als Spielzeug,
und sollte es nicht recht wohl denkbar sein, dass bei der
heute noch bei allen Völkern aller Zonen bestehenden und
von der Rasse unabhängigen Ähnlichkeit des kindlichen
Geistes und der kindlichen Spiele, sowie der Gleichartigkeit

M E. Piette, L'art pendant l'âge du Renne, Paris (1907), Pl. 80, fig. 5.



342 L. Rütimeyer

niedriger Kunstformen das paläolithische Höhlenkind sich an
ähnlichen primitivsten Spielzeugen ergötzte, wie heute das

Bergkind von Evolena? Nur würde das Spielzeug dort wohl
einen Bison, hier eine Kuh darstellen.

In beiden Fällen kürzt das Hörnerpaar die Gesamtfigur
in durchaus analoger Weise ab.

Als Parallelen aus neolithischer und späterer Zeit zu
unseren Walliser Spielzeugkühen wäre auch denkbar gewesen,
dass für die Kinder der Pfahlbauer ein Astragalus der damaligen
Haustiere in gleicher Weise als Kuh und Rind beim Spiele
gedient hätte, wie heute den Kindern von Lötschen.

a b

36. a) Prähistorische Darstellung von Rindern mit Pflug und Mann. Maraviglie
Hoops, p. 53, fig. 20. — b) Spielzeugkuh von Evolena.

Sammlung für Völkerkunde, Basel.

Der Beweis hiefür ist allerdings schwierig, er könnte
nur geleistet werden, wenn sich an solchen Pfahlbauastragali
als Stigma das oben genannte gebohrte Loch finden würde,
durch welches eine Schnur gezogen werden kann. Herr Dr.
H. Stehlin war so freundlich, die Bestände der Astragali
aus der Phahlbauzeit im Basler Museum daraufhin durchzusehen,

konnte aber nichts finden.
Immerhin sehen wir aus neolithischer Zeit doch Parallelen

zu unserm Evolenatypus, indem Evans1) aus der Gegend der
Maraviglie am Col di Tenda, einer alten Verkehrslinie zwischen
Provence und Po, prähistorische Felsgravierungen aus neoli-

') J. Evans, Die europäische Verbreitung primitiver Schriftmalerei und
ihre Bedeutung für den Ursprung der Schreibschrift. In: Die Anthropologie
und die Klassiker, Übersetzung von J. Hoops, 1910, p. 53, fig. 20.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 343

thischer und Bronzezeit herrührend abbildet, wo Männer mit
Ochsen, die Pflüge und Eggen ziehen, dargestellt sind. Die
Ochsen sind hier auch von oben gesehen gedacht und als

rechteckige Edötzchen ohne Beine dargestellt, an denen vorn
ohne eigentlichen Kopf zwei Hörner angebracht sind, sie so
als Kühe oder Ochsen markierend (Fig. 36). Sie gleichen so,
wie Evans bemerkt, fast mehr Figuren von Käfern als Kühen.

Nicht weit entfernt vom Evolenatypus ist auch eine
Spielzeugkuh aus Schipenitz in der Bukowina, einem neolithischen
Töpfereiemporium, die ich mit anderm neolithischem
Kinderspielzeug aus Thon, wie Schafe etc., in der prähistorischen Sammlung

des naturhistorischen Museums in Wien sah und deren
Abbildung ich der Freundlichkeit des Herrn Dr. Szambathy
verdanke (Fig. 37). Auch hier sind neben dürftiger Andeutung

37. Neolithisches Kinderspielzeug aus Thon, Schaf und Kuh.
Schipenitz, Bukowina.

Prähistorische Sammlung, Naturhistorisches Hofmuseum, Wien.

des etwas defekten Kopfes vor allem die Hörner betont,
immerhin ist der Leib auch etwas modelliert und sogar mit
vier kurzen Extremitätenstummein versehen, bewahrt aber
doch noch eine Klötzchenform.

Was dieses Betonen der Hörner betrifft bei plastischen
Nachbildungen des Rindes, so bemerkt Hörnes1), wie bei
der Bronzeplastik der Hallstattperiode, wie auch sonst bei
den häufigen Darstellungen des Rindes, welches bei
ackerbautreibenden Völkern ein heiliges Tier war und reichliche
symbolische Nachbildung erfuhr, neben der Darstellung der
Gestalt vor allem der Kopfteil, resp. das Hörnerpaar allein,
eine besonders wertvolle Abkürzung der Gesamtfigur darstellt.

Wir können also sagen, dass unsere Evolener Kühe und
verwandte Typen die glyptische Ausprägung darstellen von
kindlich-naiven, linearen Formanschauungen, wie sie seit alter
prähistorischer Zeit nachweisbar sind. Es ist eine Art der

») 1. c p. 500.



344 L. Rütimeyer

Tierdarstellung, wie sie bei Naturvölkern heute noch,
besonders im Norden auf Knochen und Elfenbein, aber auch
auf Häuten und Trommelfellen zeichnerisch, teilweise auch
mit der Nebenbedeutung hieroglyphischer Bilderschrift, geübt
wird und sich auf die schematische Hervorhebung des unbedingt

typischen einer Tierform beschränkt, also hier des
Gehörns und Geweihs mit Weglassung allen Beiwerks. Wir finden
diese Art zu sehen beim fast zum Ornament verflüchtigten
Bisonkopf, wie er auf die Wände paläolithischer Höhlen
gemalt ist, bei den bronzezeitlichen Ochsen der Maraviglie
zeichnerisch, wie bei den Spielzeugrentieren der Lappen
und Samojeden, den Kühen der Ttschuktschen und denjenigen
des Wallis und anderer Alpengebiete plastisch.

Ornamentik.
Im Val d'Hérens besteht oder bestand bis vor kurzem

eine bodenständige Bauernkunst, die sich in geschmackvoller
Ornamentierung verschiedener Haushaltungsgegenstände aus
Holz, wie Schachteln, kleine Truhen, Kästchen, Holzgefässe,
vor allem auch der bekannten Wiegen von Evolena gefiel.
Diese Kunst der Ornamentik, die sich vor allem in schönen
Kerbschnittarbeiten äussert — Keramik fehlt — zeitigte aber
auch höhere Leistungen, wie mir in einem Bauernhaus in
Evolena ein vom Grossvater der Besitzer geschnitzter,
ausserordentlich schön gearbeiteter Kruzifixus bewies. Das Schnitzen
schöner Stücke soll in dieser Familie heimisch gewesen sein.
Unter den genannten Kerbschnittornamenten finden sich auch
mehrere, die bei aller Naivität der sie ahnungslos schnitzenden

Künstler auf uralte Motive zurückgehen. Das erste ist
ein Salzgefäss von Villa in Form einer runden Schachtel
(Durchm. 12,5 cm, Höhe 8 cm), deren Wandung aus
zusammengebogenem Föhrenholz, deren Boden aus ausgefalztem
Tannenholz besteht (Fig. 40a). Die umgebogene Wandung
wird durch eine Bastnaht in gleicher Weise zusammengehalten,

wie wir es noch bei Rinden- oder Holzgefässen
arktischer Völker sehen. Um den obern Rand und Boden, sowie

um die Mitte des Gefässes, läuft als Ornament in sauberer
Kerbschnittarbeit je ein Zickzackband von zirka xji cm Breite.
Ich muss gestehen, auch dieses Gefäss machte mir einen
durchaus prähistorischen Eindruck, treffen wir hier doch in
reinster Form auf eine uralte Art der Ornamentierung von



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 345

Gebrauchsobjekten, eine Art des Geräteschmucks, welche wir
bis in die paläolithische Rentierzeit nachweisen können, und
die sich auch heute noch auf Geweben und Gefässen von

VVVywVVyVVvvsAd^A/yVVVV

v<

38. Rentierhorn mit Zickzackornament, Laugerie-basse, Magdalénien.
Girod et Massénat, pl. XVIII, fig. 4.

Naturvölkern findet, von den Töpfen der Andamanen bis zu
den Mustern schön gewebter afrikanischer und asiatischer
Stoffe (Fig. 38).

iS%222223ë2Z%

u*
> r-'*K

.,s

39 a Topf aus dem Bronzezeitpfahlbau Wollishofen mit Zickzackband.

Landesmuseum Zürich.

b. Pfahlbau-Topfscherbe unbekannter Herkunft.

Museum Neuenburg.



346 L. Rütimeyer

39 b

Dieses Zickzack- oderWolfszahnornament (chevrons) finden
wir wie gesagt schon auf Knochen und Geweihstücken der
Rentierzeit1). Hörnes2) glaubt, dass diese Zickzacklinien als
erste Anfänge einer primitiven Ornamentik der Oberflächen-

•v <**

40 a. Salzgefäss aus Villa bei Evolena, mit Wolfszahn-Dekor.
Sammlung für Völkerkunde, Basel,

b. Topf der Bronzezeit, Pfahlbau Enge Zürich, mit Wolfszahn-
Dekor in Kerbschnitt-Arbeit. Landesmuseum Zürich.

Zeichnung von Tieren, den Haaren entnommen wurden und
aus der Verbindung einzelner parallel gerichteter Striche als

selbständige geometrische Dekoration sich entwickelten. Wir
finden später dieses Zickzackornament in der Neolithik und

') Vergi, z. B. Piette, 1. c. pl. I. fig. 7 a, pi. XXXIX, fig. 4, u. A. m. —
2) 1. c, p. 34.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 347

Bronzezeit weit verbreitet als Zickzackband der Bandkeramik,
wie sie die Donau heraufkam in verschiedenen Variationen

mit Schraffierungen; es findet sich auch prämykenisch und

mykenisch in Cypern, Troya, Ägypten, Süd- und Südwest-

Europa (Fig. 39).
Wahrhaft verblüffend gleicht in Dekor und Technik

unserem Evolener Salzgefäss, das, man möchte sagen, fast

photographisch ähnlich, ebenfalls in Kerbschnittechnik her-

:^m-....-__

>

Mgr

IVA ì/4 '

>^>jW
41. Geschnitzte Kassette von La Sage bei Evolena mit Kerbschnitt-Ornamentik.

Sammlung für Völkerkunde, Basel.

gestellte Band eines Topfscherbens, welches ich bei Anlass

des Besuches der gegenwärtig bei der Tonhalle in Zürich

ausgebaggerten bronzezeitlichen Pfahlbauwohnstätte sah (Fig.

40 b). Ich verdanke die Abbildung dieses Topfes sowie

desjenigen von Wollishofen der Freundlichkeit des Herrn Dr.

Viollier, diejenige des Topfscherbens von Neuenburg Herrn

Dr. Vouga.
Besonders reichlich findet sich dann das Zickzackornament

in der Hallstattzeit sowohl auf Metall als auch in der

Keramik und lebt überhaupt in reichster Weise bis in die

Gegenwart über alle Erdteile verbreitet. Wenn wir aber

in unserer täglichen Kulturumgebung dieses so häufige Ornament

völlig unbeachtet lassen, so werden wir uns, begegnen

wir ihm in so rein und primitiv ausgeprägter Form in einem

Milieu, wie Evolena, der uralten Wurzel wieder bewusst,



348 L. Rütimeyer

aus der heraus es ohne jede Continuitätsunterbrechung im
Laufe der Jahrzehntausende entstand und sich bis heute
über die Erde verbreitete.

Ein weiteres freilich viel jüngeres Motiv der Ornamentik
im Kerbschnitt findet sich besonders auf Holzschachteln und

42. Romanische Truhe mit Kerbschnitt-Ornamentik.
Museum von Valeria, Sitten.

Kassetten, wie sie z. B. die Frauen brauchen, um für sie wertvolle

kleinere Objekte aufzunehmen, in Form von meist mit
einem Kreise umgebener Rosetten (Fig. 41). Allerdings sind die
Arbeiten dieser Art aus dem 17. und 18. Jahrhundert bedeutend

sorgfältiger ausgeführt, als die aus dem 19. Diese
Schachtelornamente wurden, wie mir versichert wurde, meist
von den Eigentümern selbst geschnitzt, ein Beweis einer
wirklich im Volke lebenden künstlerischen Begabung, also
echter Volkskunst.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 349

Dieses Ornament können wir im Wallis und seiner
Umgebung allerdings nicht prähistorisch, aber doch als mehr als

lOOOjähriges Ornament-Motiv historisch nachweisen, indem
es sich, um nur weniges anzuführen, in Stein gearbeitet findet
als merowingisch-karolingisches Ornament auf einem Ambon
der alten Kirche in Romainmôtier *), dem 7. oder 8. Jahrh.
angehörend. Dann begegnen wir ihm wieder auf einigen der
berühmten, dem 13. Jahrhundert angehörigen, Truhen des

Museums von Valeria bei Sitten (Fig. 42). Ausserhalb der
Schweiz finden wir diese Rosette, um nur ein Beispiel zu
nennen, ebenfalls im 13. Jahrh. an Grabmälern der Bogumilen
in Bosnien und modern, als Produkt der Volkskunst durchaus

ähnlich den Evolener Kästchen, auf einem Nähkörbchen
eines Kuhländer Bauernhauses bei Prerau in Mährisch Ostrau2),
auch sonst weit verbreitet in Europa bis Nordafrika. Der
Kerbschnitt ist in der Tat eine uralte Kunst und nach
Fechtner3) an den Küsten der Nord- und Ostsee schon
seit prähistorischen Zeiten herrschend. Kerbschnitt-Ornamentik

in Ton findet sich also, wie gesagt, bei uns in der
Bronzezeit im Pfahlbau Enge-Zürich. Aus der Römerzeit
kennen wir die schönen Kerbschnitt-Ornamente der terra
sigillata, wie überhaupt diese Ornamentik in verschiedenem
Material ausgeführt wird, wie in Ton, Stukko, Backstein,
besonders aber in Holz, wo Kerbschnittdekor eine Menge
von Kleingerät schmückt. Besonders aus Südeuropa, zumal
aus Bosnien, sind ganz prachtvolle Stücke bäuerlicher
Kerbschnitt-Ornamentik im Museum für österreichische Volkskunde

in Wien zu sehen, wie Mangelbretter u. a. m. Für die
Schweiz weist Stückelberg4) darauf hin, dass sich das Kerb-
schnitt-Ornament erhielt besonders in den Bergländern der
heutigen Diöcesen Chur und Sitten, wo es eben auf einer
Menge von Hausgeräten wie Truhen, Kästchen etc.
angebracht ist.

Von dieser alten und für die historische Betrachtung
ehrwürdigen Bauernkunst gilt eben, was Haberlandt5) sehr

') A. Näf, Les phases constructives de l'église de Romainmôtier
Anzeiger f. schw. Altkde. N. F. Bd. 7 (1915), p. 210 pl. XXI. — 2) Ztschr.
f. österr. Volkskunde (1903), Taf. Ill, Fig. 2. — 3) A. Fechtner, Die Kunst
der Holzbearbeitung bei Sachsen und Friesen. Zschr. d. Ver. f. Volkskunde 23

(1913), p. 365. — 4) A. Stückelberg, Mittelalterliche Ornamentik im Bistum
Chur. Schweiz. Archiv e. Volksk. 11 (1907), p. 104. — 5) Ztschr. f. österr.
Volkskunde (1907), p. 168.



350 L. Rütimeyer

zutreffend sagt: „Die Bauernkunst ist nicht bloss verspätete
und altmodisch gewordene Bürgerkunst, sondern vielfach ein
Überlauf der Quelle aller Kunst überhaupt, ein Seitenzweig
des grossen Urstammes der allgemeinen menschlichen
Kunstbetätigung. Im Dunkel gleichsam prähistorischer Zeitläufte
überlieferte Traditionen sind in ihr erhalten oder verwaltet und
ihr Kapital von Formen und Techniken ist kein blosses

Almosen der höhern Kultur, sondern oft uralt treu bewahrter
Besitz. Das Gleichnis des mundartlichen Charakters der
Bauernkunst beleuchtet dieses Verhältnis vielleicht am
deutlichsten."

Kesselkette.
In den meisten Häusern von Evolena, in den

Sennhütten auf den Alpen, finden wir über dem einfach gebauten
Herde, der auf einer viereckigen Basis aus grossen
Steinplatten in einer Ecke steht, meist drei grössere rohe Steine,
auf denen der grosse, früher meist bronzene Kochkessel
aufruhen kann; dieser letztere ist an einer Eisenkette (Kesselhaken,

Heli) über dem frei lodernden Feuer aufgehängt, die
aus einem System von drei gedrehten Eisenstangen besteht,
die durch zwei Ketten von vier Ringen verbunden werden
und welche in die Haken am Ende der Stangen eingehenkt,
je nachdem zur Verkürzung oder Verlängerung der ganzen
Kesselkette dienen. Das oberste Stangenstück besitzt oben
einen Haken zum Einhängen an der Decke, das unterste
einen solchen zum Aufhängen des Bügels des Kochtopfs.
Die Totallänge einer solchen Kette beträgt zirka 215 cm,
wovon zirka 150 cm auf die geraden Stangenstücke und der
Rest auf die Kettenglieder kommt. Diese Ketten sind heute
also noch überall verbreitet und im Gebrauch. Woher diese
offenbar alten und oft ausgezeichnet schönen Schmiedearbeiten

im Val d'Hérens stammen, konnte ich nicht erfahren,
jedenfalls wurden sie seit Menschengedenken nicht mehr im
Tal gemacht. Im Val d'Anniviers wurde mir allerdings
angegeben, dass z. B. in Vissoye heute noch vom Schmiede
Kesselketten angefertigt würden. Eine Angabe von Evolena
lautete, dass sie früher wahrscheinlich von Aosta hergebracht
wurden, wo die Evolener nach alten Urkunden zwischen dem
14.—17. Jahrhundert über den Col du Mont Colon
Handelsbeziehungen hatten. Man soll heute noch in Aosta den Markt-



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 351

platz der Leute von Evolena zeigen, sowie bei Prarayer-
Ollonon die Stelle, wo sie ihre Maultiere anbanden.

Diese Kesselketten, die auch im Lötschental allgemein
gebräuchlich sind, gehören heute wesentlich noch dem
Alpengebiete an, sie waren früher auch im Jura weit verbreitet.
In Prêles, Tessenberg, sah ich 1915 noch eine, die zeitweise
noch gebraucht wird. Das Museum von Bern besitzt solche
aus der Lenk und von Grindelwald, sie kommen im Berner-
oberland noch häufig vor in den Sennhütten. Seltener sind
sie in Graubünden (Somvix, Engadin). Eine prächtige, mit
vier untern Haken versehene Herdkette besitzt das

Engadiner Museum in St. Moritz. Im Calancatale wieder sind
sie heute noch allgemein im Gebrauch, und an ihrem untern
Haken hängt dort noch wie zur römischen und zur
vorrömischen Zeit der alt-ehrwürdige Kochtopf aus Lavezstein.
Im Museum von Bregenz sah ich ebenfalls sehr schöne Exemplare

aus dem Montafun und Walsertal im Vorarlberg
stammend, wo sie heute noch von den Bauern beim Kochen der
Polenta gebraucht werden.

Dieses altertümliche Herdgerät, die Kesselkette oder der
Kesselhaken, kann ebenfalls auf einen alten, ununterbrochenen
Stammbaum zurückblicken, der von der Prähistorie bis zur
Jetztzeit führt. Wir kennen dasselbe genau in der heut noch
gebräuchlichen Form seit der La Tène-Zeit, mit dem einzigen
Unterschied, dass am untern Ende zwei durch Kettenringe
bewegliche Stangen mit Endhaken in die zwei seitlichen
Ösen des bronzenen Kochtopfes eingreifen, während die heutigen
nur einen haben, an dem der Henkel des Topfes aufgehängt
wird. Diese Endstange der neuern Kesselketten kann sich
allerdings wieder unten in mehrere, bis vier fixe Haken
auflösen (Somvix, Engadin).

Als ältesten Fund dieser Art bezeichnet Brenner1)
eine mit einem transportabeln dreibeinigen Eisengestell
(Höhe 150 cm) versehene Kesselkette, die in Dühren (Baden)
gefunden wurde und im römisch-germanischen Museum in
Mainz sich befindet. Sie gehört der mittleren La Tène-Zeit
an. Andere der spätem La Tène-Periode angehörige Kesselketten

wurden in Alteburg (Hessen) und Milseburg (Rhön)
gefunden, einige weitere in Emmendingen. Ein prächtiges

') E. Brenner, Zur Geschichte des Kesselhakens, Mainzer Zeitschrift
5 (1910), p. 50.



352 L. Rütimeyer

Exemplar aus La Tene selbst besitzt mit dem dazu gehörigen
Bronzekessel das Museum von Neuenburg. In La Tene wurden
überhaupt nach Gross1) mehrere Crémaillères gefunden,
auch in der Zihl. So besitzt das Berner Museum drei offenbar

dieser oder spätestens der römischen Zeit angehörende
Ketten, welche bei der Juragewässerkorrektion gefunden
wurden (siehe Tafel IV, Fig. 4—6). Neben diesen langen Ketten,
deren Eisenstäbe eine Totallänge von 82 cm erreichen, wozu

noch 10 Eisenringe kommen, beschreibt V o u g a 2) noch
ein kleineres Stück aus La Tène mit nur einem Ring zwischen
den drei gedrehten Eisenstäben. Ganz ähnlich diesen Ketten
der La Tene Zeit sind dann römische Kesselketten, die wie
die im Landesmuseum befindliche aus Wattwil stammende,
nur etwas reicher gegliedert sind (vier sich folgende mit einer
Kette von sechs Ringen verbundene gedrehte Stangenstücke)
aber sonst die genau gleich schöne Schmiedearbeit zeigen wie
die von La Tene. Auch sie haben unten zwei Arme, wo die
Haken in die zwei Ösen des Kessels passen. Auch von
verschiedenen Kastellen des Limes sind nach Läuffer3) solche
römische Kesselketten bekannt.

Aus dem Mittelalter werden Kesselketten erwähnt aus
der Zeit Karls des Grossen im Capitulare de Villis im Jahre
816, in England in der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts.
Auch Wolfram v. Eschen bach erwähnt sie im Willehalm.
Von Pavia sind sie 1320 beschrieben, und in den spätem
Jahrhunderten sind sie ebenfalls überall im Gebrauch. Das
historische Museum in Basel besitzt ein Stück eine]1 eisernen
Herdkette aus der im Jahre 1356 zerstörten Burg Waldegg
im Leimental.

Sehr schöne, dem 15. Jahrhundert angehörige Exemplare

finden sich in einem Kamin aufgehängt im Schlosse

von Chillon. Später nahm der Kesselhacken auch noch andere
Varianten der Form an, die uns hier nicht näher interessieren.

Neben diesen eisernen Ketten existierten wohl schon
in frühester Zeit hölzerne Kesselhaken. Wenn Brenner
sich äussert, die Verwendung hölzerner Kesselhaken werde

') V. Gross, La Tene un Oppidum-helvète. Paris (1886), p. 44 u. pl. VIII,
fig. 3; Ders., Les Protohelvètes. Berlin (1883), pl. VIII. — 2) Vouga, Les

Helvètes à la Tène, Neuchâtel (1885), p. 26. Pl. XVIII, «g. 17. — 3) O. Lauffer,
Herd und Herdgeräte in den Nürnbergischen Küchen der Vorzeit. Mittlgn.
aus dem germanischen Nationalmüseum Jahrg. (1901), p. 24.



Tafel IVV.

> r-O

r o

uh

L J

9 1

•^Tb1 r0
»* ->>

^a
L t>V2—3

12 13 144-6 7-8 9 10-11
Stammbaum der Kesselketten (Crémailllères)

1. Holzcrémaillère, Evolena, Sammlung f. 7-8. römisch, Landesmuseum Zürich 10-11 Lenk \¦JfLÄÄL Neuchâtel
* ÄÄ/"" "**¦»*"> ^ £ ****** Hi^ Museum, Bern

4-6. La Tène oder römisch (Juragewässer
Museum, Basel

J Jj™ J

Korrection) Hist. Museum, Bern U Arolla' Sammlung f Volkerk., Basel



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 353

durch europäische Stämme wie Letten und Huzulen bewiesen,
so können wir hier auch für diesen Beweis das Val d'Hérens
beifügen, wo ich aus Villa einen solchen sehr primitiven
hölzernen Kesselhaken erhielt. Er besteht (vergi. Tafel IV,
Fig. 1) aus einem roh zugeschnittenen, unten knieförmig
abgebogenen teilweise noch berindeten Aststück, in welchem
eine schlitzförmige Öffnung einem geraden mit 9 Löchern
und am untern Ende mit einem hölzernen Haken versehenen
Holzstück die Möglichkeit des Einstellens auf die gewünschte
Länge durch einen eingesteckten Knebel gibt. Die Länge des

obern Holzstückes beträgt 60 cm, des knieförmig abgebogenen
18 cm, des gelochten verschieblichen untern Stückes 52 cm,
Breite 4,5 cm. Auch im Val d'Anniviers sind, wie mir an Ort
und Stelle angegeben wurde, noch hölzerne Crémaillères im
Gebrauch, die ein etwas anderes System repräsentieren,
indem in zwei parallelen Hölzern spitze Zacken des einen in
entsprechende Löcher des andern eingreifen.

Es ist sehr wohl möglich, dass die hölzerne Crémaillère
noch an die Wurzel der eisernen zu setzen ist und dass sie

in ähnlicher Form vor der Eisenzeit als Herdgerät bis in
die Neolithik heraufreicht. Bei Agnoscierung von Holzstücken
unbekannten Gebrauches wäre bei künftigen Pfahlbaugrabungen

an diese Möglichkeit zu denken.
Der ganze Stammbaum der Kesselkette wird auf Taf. IV

illustriert, wobei ich den Herren Direktor We geli vom hist.
Museum in Bern, Dr. Viollier in Zürich, Dr. Vischer und
Dr. Burckhardt vom hist. Museum in Basel für Überlassung
der Photos meinen besten Dank sage.

Felljacke, Messer, Schaber, Scheere.
Neben den bis jetzt mehr entwicklungsgeschichtlich und

systemweise besprochenen Gegenständen altertümlicher Art
und Provenienz, seien noch kurz einige einzelne Objekte
aufgeführt, die ebenfalls einen sehr archaistischen Eindruck
machen.

Felljacke. Jacke aus gelb und schwarzem Ziegenfell
mit langen Ärmeln, wie sie früher die Hirten auf den Alpen
des Val d'Hérens bei kalter und schlechter Witterung trugen,
wie sie aber seit Jahrzehnten obsolet geworden sind. Die
Jacke, 75 cm lang, mit den Haaren nach aussen, innen mit
grober Sackleinwand gefüttert, gab wohl ausgezeichneten

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XX (1916). 23



354 L. Rütimeyer

Schutz gegen die Unbilden des Wetters. Die ethnographischen
Parallelen, hier gegeben durch die Notwendigkeiten eines
ähnlichen Milieu, des Hochgebirges und des hohen Nordens,
ergeben sich massenhaft, wenn wir an die ähnlichen Pelz-

/-..

43. Pelzjacke der Hirten, Val d'Hérens

Sammlung für Völkerkunde, Basel.

kleider denken, wie sie die primitiven Völker der Arktis
gebrauchen, die Eskimos, Lappen, Samojeden und die
sibirischen Arktiker (Fig. 43).

44. Wettstein und Messer mit Griff aus Ziegenhorn.
Sammlung für Völkerkunde, Basel.

45. Messer mit Hirschhorngriff aus dem bronzezeitlichen Pfahlbau Mörigen.
Museum Schwab, Biel.

Diese Pelzkleider der der Witterung besonders
ausgesetzten Hirten, die früher wohl sicher viel verbreiteter im
Gebirge waren als jetzt, finden sich auch noch in den
faunartigen Gewändern aus Ziegenfell der Hirten der Appenninen.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 355

Solche Gestalten mögen wohl Böcklin Anstoss zu seinem
Gemälde gegeben haben, wo Pan einen Hirten erschreckt.

Messer. Eine archaistische Technik, wie sie in
ähnlicher Weise auf die Zeit unserer Pfahlbauer zurückgeht,
zeigen dann Messer, wie sie noch selten in Evolena und
Umgebung vorkommen, deren Griff aus Ziegenhorn besteht,
wie bei den erstem aus Hirschhorn und z. B. bei den Eskimos
heute noch aus Rentierhorn. So hat auch ein Wetzstein
noch einen Griff aus Ziegenhorn. Solche Messergriffe kamen,
wie mir ein Mann aus der Pruntruter Gegend mitteilte, in
seiner Jugendzeit im Ajoie noch häufig vor, dürften jetzt
aber auch verschwunden und obsolet sein wie in Evolena.
(Fig. 44 und 45.)

Schaber. Ein hoch prähistorisches Gerät, ja eines der
ältesten menschlichen Instrumente, aus früh-paläolithischer Zeit
seinen Stammbaum herleitend, ist ein Objekt, welches ich
bis jetzt noch nie gesehen hatte, ein Schaber, ein Raccloir,
wie es der Eigentümer, ein Mann von Haudères, nannte,
allerdings in modernerer Form. Dieser Schaber besteht aus einem
unregelmässig viereckigen Stück (12 : 8,5 cm) von starkem,
am untern Rande etwas geschärftem Eisenblech, welches mit
breiter Dulie an einem 32 em langen drehrunden Griff
befestigt ist. Zur weitern Befestigung der Dulie am Griff dient
noch ein herumgewundener Streifen Horn von einem Kuh-
horn stammend. An der Basis des Griffs ist das Hauszeichen
angebracht. (Fig. 47 a, p. 357.)

Dieser Schaber wurde, wie mir der Hauseigentümer
sagte, früher bei den Hausschlachtungen gebraucht, um die
Häute vom Fett zu befreien, ist also ein wirklicher Schaber
in der paläolithischen Bedeutung des Wortes.

Er findet aber auch als eisernes Raccloir eine prähistorische

Parallele, auf die mich Herr Dr. Viollier im
Landesmuseum aufmerksam zu machen die Freundlichkeit hatte.

Es findet sich dort ein Raccloir aus La Tene, ebenfalls
aus Eisen, ungefähr mit gleichem Quadratinhalt, nur ist das
Stück Eisenblech hier nicht platt, sondern löffeiförmig konkav
gebogen; ein seitlicher Dorn am Hals griff genau wie bei
Sensen aus La Tene im Holz ein, was auf einen längeren
Holzstiel schliessen lässt (Fig. 46).

Das interessante Instrument eignete sich zweifellos ebenfalls

vortrefflich zum selben Zwecke.

23*



356 L. Rütimeyer

Dieser Schaber aus Haudères dokumentiert auch wieder
die Walliser Wirtschaftsform, wo eben alles mit fast völliger
Ausschliessung der Handwerker und des spezialisierten
Gewerbes, im Hause selbst von der Familie hergestellt wurde,
also auch das Zubereiten der Tierhäute.

Die nächsten heutigen ethnographischen Parallelen zu

unserm Schaber haben wir in den in dei' Form ungemein
variirenden Weibermessern, Schabern oder Ulo's der Eskimo.

46. Schaber von La Tene. Landesmuseum Zürich.

mit denen die Weiber die Seehunde sowohl zerlegen als die
Häute schaben. Auch hier eine meist unten etwas leicht konvex

gestaltete Klinge aus Eisen, früher aus Stein, die entweder
direkt oder durch Mittelstück in einen meist hölzernen, früher
auch aus Knochen gefertigten Handgriff eingelassen ist.

G anz direkte Parallelen finden wir im Werk von Mason *),

wo auch neben löffeiförmigen Schabern solche von den
amerikanisch-arktischen Eskimos aus Alaska abgebildet sind mit
geradem 18 engl. Zoll langem Stiel aus Holz- oder Rentier-
liorn, in den unten eine irregulär viereckige Klinge aus Stein
oder Eisen eingelassen ist (Fig. 47).

Wir sehen also auch in diesem einfachen und doch
altertümlichen Geräte von Haudères eine Reliktenform mit direkter
prähistorischen und ethnographischen Parallelen.

S che ere. Als letztes Objekt, welches seit der la Tène-
Periode in Form und gewiss wohl auch im Gebrauch völlig

') T. Mason, Aboriginal Skin Dressing. Smithsonian Institution, Report
of the National Museum (1888—1889), plate LXXI fig. 1 a LXXX fig. 3.



Gerätschäften und Gebräuche im Kanton Wallis 357

unverändert geblieben ist, musste noch die heute nicht nur
im Wallis, sondern weit verbreitete Scheere angeführt werden,
wie sie zum Scheeren der Schafe gebraucht wird. (Fig. 48). Sie

entspricht, wie Figur 48 zeigt, in einem Exemplar von Haudères
(die Scheere wurde in Sitten gekauft, wohin sie durch Import
gelangte) durchaus der von Gross1) und Vouga2) abgebildeten
Scheere aus La Tene, wie solchen aus römischer und
Völkerwanderungszeit.

a b

47 a. Schaber aus Haudères bei Evolena.

Sammlung für Völkerkunde, Basel.

b. Schaber der Eskimo von Alaska.
Nach Mason.

Hausb au.
Bei den so mannigfachen ergologischen Beziehungen des

Wallis zu früheren und primitiven Kulturzuständen ist es

wohl kaum verwunderlich, wenn wir auch im Haus und Hausbau

altertümliche Züge finden. Von einem Zentralstück des

Walliser Wohnhauses wie der Sennhütte, vom Herd resp.
>) V. Gross, La Tene un Opp. Helv., pl. VIII fig. 3. — 2) Vouga, 1. c.

pl. XIV fig. 9.



358 L. Rütimeyer

a b

48 a. Scheere von La Tène. Museum Neuenbürg
b. Scheere von Haudères.

Sammlung für Völkerkunde, Basel.

•

49. Kerbbalken als Treppe. Ayer, Val d'Anniviers. Phot. L. R.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 359

dessen Repräsentanten, dem Kesselhaken, der oft ein wahres
Prunkstück darstellt, war oben schon die Rede. Ohne hier
auf weitere Einzelheiten des Walliserhauses einzugehen, sei

hier nur auf zwei altertümliche Reste hingewiesen mit
reichlichen ethnographischen und prähistorischen Analogien.

Das eine ist der Kerbbalken statt der Treppe, d. h.
die Anordung, dass statt der Treppe einfach an einem
schräggestellten dicken Balken durch tiefe Einkerbungen Stufen
hergestellt werden. Ein solcher Kerbbalken (30 cm breit)
führt z. B. in Ayer im Val d'Anniviers (auch in Grimenz
existieren noch solche) bei einem Speicher vom Parterre in's
Obergeschoss und enthält sechs Stufen (Fig. 49). Es kommen

^

50. Pfahlbau-Speicher mit Kerbbalkentreppe. Riontal, Kaukasus.
Phot. v. C. Keller.

überhaupt im Val d'Anniviers in verschiedenen Dörfern noch
solche Treppen vor, doch immer nur an Speichern, nicht an
Wohnhäusern. In andern Walliser Tälern erinnere ich mich
nicht, diese altertümliche Einrichtung noch gesehen zu haben,
doch waren sie früher auch anderwärts noch gebräuchlicher
als jetzt. Solche Kerbbalken sind auch heute noch im bernischen
Dorfe Ersigen und seiner Umgebung wie in Ober- und Nieder-
ösch zu sehen.

Die ethnographischen Analogien dieser zweifellos sehr
altertümlichen Einrichtung, die wohl auch schon bei den
Pfahlbauern üblich war, sind reichlich. Im Kaukasus sind



360 L. Rütimeyer

solche Kerbbalken in etwas anderer Anordnung ebenfalls
an auf Pfählen stehenden Speichern angebracht1) im Kodor
und Rionthal (Fig. 50). Sehr verbreitet sind dann die
Kerbbalkentreppen im Sundaarchipel, wo sie zum Verkehr zwischen
den einzelnen Etagen der dortigen Landpfahlhäuser mit den

¦**'

"

i
Vüil

'(.'¦

•«rtrv*
*^;->

.r*- -

ji.*r,s ¦*• " .P\A-.' -
*i> .*-';.

51. Pfahlbau mit Kerbbalkentreppe aus Celebes.

Phot. F. Sarasin.

Leitern die Regel bilden. Ein gutes Bild eines solchen
Kerbbalkens gibt die dem Sarasin'schen Reisewerk entnommene
Abbildung eines Hauses am Fluss Toväre in Zentral-Celebes2)
(Fig. 51).

Wir finden in manchen Tälern des Wallis auch in der
Bauart noch andere altertümliche Züge. Ich denke hier an
die bekannten Walliser Speicher, die auf kurzen Holzsäulen
mit den sog. Mäuseplatten stehen.

Es sind ja diese Speicher, wie sofort einleuchtet in der
Tat kleine Pfahlbauten; wenn auch die Stützen, auf denen

*) C. Keller, Studien über die Haustiere der Kaukasusländer. Neue

Denkschriften der Schweiz. Naturf. Gesellschaft. Bd. 40 (1913), Taf. I. —
2) P. u. F. Sarasin, Reisen in Celebes. Wiesbaden (1905), Bd. II, p. 91.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 361

sie stehen, meist nur niedrig sind, gibt es meist auf Abhängen
auch ganz gehörig hohe, oft auf ganzen Teilen von
Baumstämmen ruhende und „zweistöckige" Stützsysteme, so dass

der Boden des Speichers bis über Mannshöhe über dem
Erdboden ist (Fig. 52). Ich habe deshalb, ausgehend von der

ï

<-

52. Walliser „Pfahlbauspeicher", Eisten, Lötschental.
Phot. L. R.

gewiss unbestreitbar richtigen Ansicht von P. Sarasin l), dass

Europa während der Neolithik und Bronzezeit nicht nur in
Seen und Flüssen, sondern wie aus Analogie mit dem
malaiischen Archipel zu schliessen sei, auch auf dem trockenen
Lande mit Pfahlhäusern bestanden war, schon vor Jahren

') P. Sarasin, Über die Entwicklung des griechischen Tempels aus dem
Pfahlhause. Ztsch. f. Ethnol. (1907), p. 61.



362 L. Rütimeyer

die Vermutung ausgesprochen *), dass wir wohl im Walliser
Speicher noch den letzten, jetzt noch lebenden Rest des neo-
lithischen Pfahlbaus auf dem festen Lande zu erblicken haben.
Das notabene vom Menschen bewohnte Pfahlhaus erhielt sich
nach Sarasin in Europa bis etwa 1000 a. Chr. und zerstreut
noch viel später, so in Ungarn noch zur Zeit der Kriege Trajans.

Es wäre also bei dem ungeheuren Konservatismus, den
wir gerade in der Ergologie des Wallis immer wieder
ausgesprochen sehen, durchaus nicht verwunderlich, wenn eine
solche alte unbewusste Tradition mit solcher Bauart noch
in Verbindung zu bringen wäre. Allerdings handelt es sich
hier nicht um menschliche Wohnungen, sondern um Speicher,
bei denen mir aber das Motiv, warum sie auf Pfähle gesetzt
wurden nicht nur im Mäuseschutz durch Deckplatten (die
übrigens oft fehlen) sondern tiefer zu liegen scheint. Auf der
Alp Barneusa oberhalb Zinal, sowie auf Sorebois ruhen (wie
ich ebenfalls schon hervorgehoben habe)2) einzelne der an der
Peripherie der dort typischen Viehpferche stehenden Gebäude
hinten auf der den Pferch umgebenden Steinmauer, vorn
aber, und zwar auf ebenem Boden, auf dicken iy2 Mannshöhe

hohen rohen Baumstämmen. Ein solches Halbpfahlhaus
auf Barneusa wird nun noch, wie ich im Sommer 1915 wieder
nachweisen konnte, über die Sommerzeit von der Hirtenfamilie

bewohnt. Es soll, wie mir von Hirten der
nächstliegenden Alpen versichert wurde, das einzige bewohnte
Pfahlhaus sein und wurde als „Maison sur Colonnes" als
Besonderheit hervorgehoben. Auf die Frage nach dem Zwecke
dieser Bauart für ein Wohnhaus wurde mir geantwortet, „pour
être au-dessus des saletés", also genau dieselbe Antwort, welche
die eingeborenen Bewohner der Pfahlhäuser im Matannasee
in Celebes den Herren Sarasin erteilten, auf die Frage,
warum sie Pfahlbauten errichteten, wenn erstere sagten, „es
sei wegen des Schmutzes".3) Wir dürfen also in diesem
bescheidenen Pfahlhaus einer entlegenen Walliseralpe den

ehrwürdigen letzten ausklingenden Rest einer uralten in
prähistorischem Boden ruhenden Bausitte unseres Landes sehen.

Eine heute noch lebende nicht allzuferne Parallele würde
auch hier nicht fehlen und zwar typischer Weise wieder im

') L. Rütimeyer, Über Masken und Maskengebräuche im Lötschental,
Globus 91 (1907), p. 218. — 2) L. c. p. 217. — 3) P. u. F. Sarasin, Reisen
in Celebes. Bd. I (1905), p. 306.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 363

Gebiete eines Hochgebirges, im Kodor und Riontal des

Kaukasus, ein weiterer Beweis, wie prähistorische Ergologien,
so gut wie früher manche Vertreter der Tierwelt der Ebene
sich vor dem andringenden Verkehr ins Gebirge zurückziehen
und dort oft zu unserer grössten Überraschung noch weiter
leben. Keller1) beschreibt nämlich alte Pfahlbauten, die er
im Kodortale gesehen hatte, in deren Umgebung sogar noch
das Torfrind und das Torfschwein unserer schweizerischen

n

53. Pfahlbauhaus aus dem Kodortal, Kaukasus.

Phot. v. Prof. Egger.

Pfahlbauten als altertümliches Staffage dienten. Er bildet
allerdings Pfahlbauspeicher ab, aber eine selbstgemachte typische
Photographie eines menschlichen Wohnhauses als Pfahlbau,
bei dem eine Treppe zu den auf Pfählen stehenden, mit einer
Art Vorlaube versehenen Wohnräumen führt, während der
unterhalb zwischen den Pfählen liegende Raum grösstenteils
nicht eingeschalt ist, verdanke ich der Freundlichkeit des

Herrn Prof. F. Egger (Fig. 53).

Auch im etwas südlicher gelegenen Riontale, dem Gebiete
des Kolchischen Phasis der Alten, bestehen heute noch, wie
dies einst Hippokrates von dieser Gegend berichtet, von
Menschen bewohnte Pfahlbauhäuser. Diese mingrelischen Pfahl-

') C. Keller, 1, c- p. 7, Taf. I, fig. a und b.



364 L. Rütimeyer

häuser, die ebenfalls von einem überdachten Balkon umgeben
sind, erwähnt v. Hahn1), wobei als Motiv dieser Bauart
Schutz vor Feuchtigkeit angegeben ist. Dabei stehen ebenfalls
auf Pfählen korbartig geflochtene Behälter für Mais und
andere Vorräte.

Ob der gegenwärtig „in den Weiden" bei Thayngen in
Untersuchung begriffene neolithische Pfahlbau ein Landpfahlbau

war, oder, worauf der moorige Untergrund hinzuweisen
scheint, halb oder ganz s. Z. in einem Sumpf oder See

errichtet war, werden genauere geologische Untersuchungen
aufzeigen.

Masken und Maskengebräuche.
Ich habe 1907 eine Studie veröffentlicht2) über jene

im Lötschental noch lebenden, einen überaus primitiven und
wilden Charakter tragenden Masken und Maskengebräuche,
welche wie ähnliche, je länger je mehr obsolet werdende
Gebräuche, wie die Perchtenläufe, speziell die „schiachen" Perch-

ten, in Pongau und Pinzgau, überhaupt in den bayerischen
und österreichischen Alpenländern, sich noch erhalten haben.
Diese Gebräuche erscheinen uns, wie ich mich damals
ausdrückte, wie Fetzen einer früher weithin verbreiteten
Kulturschicht, die nun in Folge der erodierenden Wirkungen
neuerer Kulturströmungen grossenteils verschwunden ist, einer
Kulturschicht, deren ethnographisches Leitartefakt eben die
Masken und die Maskengebräuche sind. Es war mir nun von
Interesse, nach fast 10 Jahren an Ort und Stelle nachzusehen,
ob diese alten Sitten im Lötschental sich noch erhalten
haben. Dieses Tal ist jetzt, vom volkskundlichen Standpunkte
aus muss man sagen leider, durch die Lötschbergbahn den
weitesten Kreisen erschlossen, während es früher von drei
Seiten nur über Gletscherpässe zugänglich, eines unserer
abgelegensten Alpentäler gewesen war und wohl deshalb so viel
altertümliches bewahrt hat. Die von mir im Sommer 1915

an Ort und Stelle vorgenommene Nachfrage ergab
glücklicherweise, dass dieser uralte Volksbrauch mit Ausnahme
von 1915, wo er wegen des Krieges verboten war (er war

r) v. Hahn, Bilder aus dem Kaukasus (1900), p. 277 und 329; Ders.,
Neue Kaukasische Reisen und Studien (1911), p. 10. — 2) L. Rütimeyer, Über
Masken und Maskengebräuche im Lötschental (Kt. Wallis), Globus, Bd. 91

(1907), p. 201 u. 213 ff.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 365

schon früher einmal von der Geistlichkeit als „heidnischer
Gebrauch" verboten gewesen, aber seit 1902 wieder gestattet
worden) noch in alter Form durchgeführt wird, jeweilen
Montag und Dienstag vor Aschermittwoch an den
Nachmittagen, so besonders in Kippel und Blatten (Fig. 54).

¦;¦

54. Kostüm der Roitscheggeten, Blatten, Lötschental.
Sammlung für Völkerkunde, Basel.

Phot. Dr. Schönberger.

Die ledigen Burschen springen an diesen Tagen noch
herum, angetan mit ihren meist vom Eigentümer selbst aus
freier Hand ohne viel Vorzeichnung aus einem Arvenholzklotz
geschnitzten Masken, die meist mit einem Gehänge aus Ziegenfell

versehen sind, angetan mit schwarzen oder weissen Schaffellen,

in der Hand einen Stock, wozu oft ein alter Flösserhacken

dient, um den Leib einen Gürtel, an den Kuhglocken,
Treicheln gehängt werden, die beim Herumspringen der
Burschen, was unter Gebrüll „wie der Teufel oder wie ein Muni"
geschieht, laut schellen (Fig. 55). Früher schlössen sich Frauen
und Kinder beim Herannahen der maskierten „Roitscheggeten",



366 L. Rütimeyer

so genannt, weil man den Kindern sagte, sie kämen aus russigen
Kaminen, in die Häuser ein, was jetzt noch besonders in Kippel
zu geschehen scheint. Eventuell wurden die in die Häuser

M

ai.

6

¦

55. „Maskentänzer", Lötschental.

Phot. Dr. Schönberger.

dringenden Maskierten dort mit Fleisch und „Nidlen" regaliert;
gebettelt oder gar geraubt wird nicht, wie dieses früher bei
den höchst interessanten Bräuchen der „Tüfel" der alten Wiler
Fastnacht1) der Fall war, wo das „Putzenrecht" anerkannt
war, eigentlich ein Recht auf Raub und Plünderung durch
die Maskierten in Bäcker-und Metzgerläden. Auch das neuestens

l) H. Baumberger, St. Galler Land, St. Galler Volk. Einsiedeln (1903), p. 109.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 367

von M anz1) beschriebene Fleischstehlen der Sarganser Knabenschaften

am Donnerstag vor Fastnachtsonntag gehört hieher.
Ein sehr interessantes, bis jetzt anscheinend unbekanntes,

bei diesen Maskengebräuchen früher bis vor 30—40 Jahren

•

-sf,-:PP':

56. „Maskenspritze" und gehörnte Maske, Kippel, Lötschental.

Sammlung für Völkerkunde, Basel.

zur Verwendung gekommenes Objekt erhielt ich neulich aus
dem Lötschental in Form einer Art von Spritze. Das alte
Gerät, welches in seiner Primitivität zunächst fast als
afrikanisches Ethnographicum imponierte, besteht aus einem
konischen holen, 47 cm langen, mit seitlichem Griff
versehenen Holzstück, in dessen röhrenförmiger Höhlung ein
früher offenbar durch Lederdichtung geführter Spritzen-

*) W. Manz, Volksbrauch und Volksglaube des Sarganserlandes. Schweiz.
Ges. f. Volkskunde, Basel (1916), p. 31.



368 L. Rütimeyer

Stempel in Form eines zylindrischen Holzstabes auf und ab

bewegt werden kann. Die Vorderfläche zeigt höchst typisch,
dass das merkwürdige Objekt zu den Maskenbräuchen
gehört, eine aus Leder hergestellte kleine Maske, ähnlich den

grossen, mit Haarschnauz unter der Nase als Dekor. Die
Spritze wurde, nach den mir gewordenen Informationen,
früher ausschliesslich bei den Maskenumzügen gebraucht,
um die in den verschlossenen Häusern zum Fenster
hinaussehenden Frauen und jungen Mädchen zu spritzen (Fig. 56).
Es kamen dabei verschiedene Flüssigkeiten zur Anwendung,
wie aufgeschwemmter Kaminruss, Jauche und, wenn es zu
haben war, Blut, welch letzteres wohl auf sehr alte Erinnerungen

hinweist. Es scheint sich hier wohl um einen
Fruchtbarkeitsritus durch Anspritzen der Frauen gehandelt zu haben,
einen Ritus, dessen weite Verbreitung ja bekannt ist.

Was die Masken selbst betrifft, so konnte ich neben
den früher schon von mir beschriebenen Typenx) einige
neue sammeln. So zwei mit Ziegenhörnern versehene, eine
angeblich zirka 100 Jahre alte von besonders sorgfältiger
Arbeit und roter Bemalung, und zwei neuere, nicht aus Arvenholz,

sondern aus Lerchenrinde geschnitzte, von denen die
eine ebenfalls mit ausgeschnitzten Hörnern versehen ist. Eine
sehr primitiv und wüst aussehende Rindenmaske aus Kippel
ist aussen angekohlt, offenbar um so recht den Typus der
„Roitscheggeten" (Rauch, Russ) zu markieren (Fig. 57). Tiermasken,
wie im bayrisch-österreichischen Alpenland, kommen im
Lötschental nicht vor. Aus andern Wallisertälern war es mir trotz
vielfacher Nachfrage seit Jahren nicht möglich, Masken
nachzuweisen. Wohl aber scheinen Holzmasken von ähnlicher Primitivität

und Wildheit, wie ich einer mündlichen privaten
Mitteilung entnehme, in einigen Dörfern am Fusse des Pilatus
vorzukommen oder noch vor kürzerer Zeit vorgekommen zu
sein. Im übrigen sei über das Vorkommen von Masken in der
Schweiz auf den Aufsatz von E. Hoffmann-Krayer2)
verwiesen. Die neuesten von Manz3) aus dem Sarganserlande,
Flums, Berschis, erwähnten und abgebildeten Holzmasken —
Fastnachts-„Butzi"-Masken — von denen das Basler Museum
für Volkskunde ebenfalls wie von den Lötschentalern eine an-

') 1. e. vergi, die farbige Tafel. — 2) E. Hoffmann-Krayer, Einige
Schweiz.,Masken und Maskenbräuche. Die Schweiz, Jahrg. 1 (1897), p. 506. —
3) 1. c. Tafel I—V.



Tafel V

f

Masken der Roitscheggeten, Blatten und Kippel, Lötschental
Sammlung für Völkerkunde, Basel



Tafel VI

*»*i

> m

Masken der Roitscheggeten, Blatten und Kippel, Lötschental
Sammlung für Völkerkunde, Basel



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 369

sehnliche Sammlung besitzt, sind im Ganzen viel moderner
und glatter gehalten. Einige stellen hier Tiermasken dar.
An die Lötschentaler punkto Wildheit erinnert dann wieder
die „Gemeindelarve" von Wallenstadt.

Bei erneuten Nachfragen über den Ursprung dieser
Maskenbräuche im Lötschental, wurde mir von alten
erfahrenen Leuten übereinstimmend mit den vor ca. 10 Jahren
gesammelten Berichten gesagt, man nehme an, dass sie von
den „Schurtendieben" herstammen, die angeblich etwa im

I"

«

»<¦•

57. Angekohlte Maske aus Lerchenrinde (Kippel).
Sammlung für Völkerkunde, Basel.

15. Jahrhundert im „Dietrich" hausten, einer kleinen
Waldlichtung in den Wäldern der Südseite des Lötschentales,
gegenüber dem Ostausgang des Dorfes Wiler. Es sind dort
jetzt noch Mauerreste alter Hofstätten vorhanden. Schürte
heisst kurzer Rock, und der Name Schurtendiebe dürfte wohl
herrühren von den kurzen Schaf-Pelzen, wie sie heute noch
von den Maskierten getragen werden. Weiter wird berichtet,
wie diese Schurtendiebe mit Holzmasken versehen, nächtlicherweise

in die Dörfer einbrachen und Korn und anderes raubten

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XX (1916) 24



370 L. Rütimeyer

und stahlen. Sie wurden geschildert als eine organisierte
Räuberbande, in deren Bund nur aufgenommen wurde, wer
bei einer bei Blatten gelegenen Stelle den wilden Talbach,
die Lonza, mit einer Last beladen, überspringen konnte.

Der „Dietrich" soll die Stelle des Tales sein, wo sich
in der Vorzeit die ersten Lötscher ansiedelten.

Ich möchte also nochmals auf Grund der neuen
Informationen, sowie auf demjenigen meiner frühern Ausführungen

und herbeigezogenen reichlichen europäischen und
aussereuropäischen Parallelen meine damals geäusserte
Auffassung bestätigen, dass wir es hier bei dieser wie ein alter
Findlingsblock in unsere Kultur ragenden Erscheinung in jener
legendarischen „Räuberbande", von der die heutigen Masken-
bräuche direkt abzuleiten sind, mit Riten von Geheimbünden

und Altersklassen zu tun haben. Die Mitglieder
dieser Verbindungen lebten wohl im gewöhnlichen Leben unter
ihren Angehörigen in den Dörfern, hatten aber in den Wäldern
ihre Mysterien und Versammlungsplätze (vergi, die Männerhäuser

Melanesiens, das Knabenhaus der Sarganser Knabenschaften

(Manz)1) etc.) und machten von hier aus unter dem
Schutze verhüllender Masken (Masken stehen im Zusammenhang
mit der Dämonenwelt) vielleicht ursprünglich au chinVerbindung
mit manistischen Vorstellungen zu gewissen Kultzeiten, mit
Geistergewalt versehen, ihre Plünderungszüge in die Dörfer
Die Einzelheiten des Bildes, die Masken, der Lärm (gewöhnliche

Diebe pflegen ihre Anwesenheit nicht durch Läuten mit
Kuhglocken anzuzeigen!), die Flucht der Frauen und Kinder,
das früher übliche Rauben und Plündern, die Organisation,
der nur ledige Burschen angehören dürfen, entspricht,
abgesehen von ähnlichen noch vielfach erhaltenen europäischen
Knabenschaften und Maskenbräuchen durchaus den
weitverbreiteten westafrikanischen und melanesischen Geheimbundbräuchen.

Wir brauchen nur statt Kamerun, Neu Pommern
oder Banks Inseln Lötschenthal zu setzen, um sofort die

gleiche, einen grossen Teil der Erde umspannende Kultur-
schicht zu erkennen.

Von Fruchtbarkeitsriten, wie sie mit diesen Bräuchen
so vielfach verbunden waren, lässt sich ausser jenem Gebrauch
der Spritze gegenwärtig nichts mehr erkennen. Speziell ist die
sonst öfters nachweisbare Anschauung, dass bei Auftreten zahl-

») 1. c. p. 5.



Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis 371

reicherer Maskierter etwa die Ernte besser würde, völlig
unbekannt.

Wie weit solche Maskenbräuche auch in unserem
Europa in uraltem Boden wurzeln, ist erst in den letzten Jahren
klar geworden durch Abbildungen maskierter Menschen,
die vor allem Breuil1) aus paläolithischen Fundorten aus
Südfrankreich und Spanien beschrieben hat. Es finden sich
hier auf Stein und Knochen Maskierte, meist Tiermasken,
deutlich dargestellt.

Welche Schlüsse dürfen wir nun aus den oben
besprochenen Parallelerscheinungen von primitiven Objekten
und Gebräuchen aus dem Wallis und solchen der Prähistorie
oder gegenwärtiger fremder ethnographischerProvinzen ziehen?
Haben wir hier gewisse Convergenzerscheinungen anzunehmen,

selbständige Entstehung infolge ähnlichen Milieus oder

gleichartig vorhandenen äussern Material es, entsprechend den

von Bastian angenommenen menschlichen Elementargedanken,

oder handelt es sich um ergologische Kulturzusammenhänge

durch direkte Übertragung im Laufe der Jahrtausende
Es sind dies ja die bekannten, so vielfach diskutierten
Zentralprobleme der vergleichenden Ethnographie. Obschon nach
meiner Ansicht bei der Deutung von Objekten der materiellen
Kultur beide Möglichkeiten vorhanden sind und eine
selbständige Entstehung an verschiedenen Stellen der Erde zu
verschiedenen Zeiten der geschichtlichen menschlichen
Entwicklung in jedem Einzelfalle zu erwägen ist, wird doch wohl
sicher die Übertragung durch Kulturzusammenhänge, Wanderungen

und Völkerbewegungen und somit eine direkte Kontinuität

der Herstellung und des Gebrauches solcher Objekte in
weitaus der Mehrzahl der Fälle das wirklich erklärende
Moment sein. Selbstverständlich braucht mit dieser ergologischen
Kontinuität nicht zugleich eine anthropologisch-somatische
einherzugehen. Wie weit solche ergologischen Wanderungen
und Übertragungen von Geräten und Formen gehen können,
darauf hat unlängst v. Luschan2) hingewiesen, wenn er

i) Capitan, Breuil, Bourrinet, Peyroni, Observations sur un bâton
de commandement orné de figures animales et de personnages semi-humains.
Revue de l'école d'Antropologie de Paris (1909), p. 72, Fig. 11. Vergi, auch
Weule, Ein Ausflug in die Diluvialhöhlen Nordspaniens, Jahrb. d. städt.
Mus. f. Völkerkunde zu Leipzig Bd. 6 (1913/14), p. 99 Abbildg. 12. — 2) v.
Luschan, Prähistorische Zusammenhänge zwischen P^uropa und dem tropischen
Afrika, Korrespbl, der D, Ges. f. Anthropol.. Ethnol. u. Urg. (1911), p. 65.

21*



372 L. Rütimeyer

aufzeigt, wie erzgegossene Armbänder, Schwerter und
Spiralornamente aus Adamaua und Kamerun in ihrer Form an die
alte europäische Bronzezeit erinnern und wie im tropischen
Afrika noch Formen vorhanden sind — ich möchte hier auch
an gewisse Holzbecherchen vom Kassai erinnern, die genau
solchen aus Hirschhorn unserer Pfahlbauten gleichen — die
bei uns schon vor Jahrtausenden durch andere verdrängt
wurden.

Diese Dinge haften, wenn sie in die ungeheuer konservative

Ergologie primitiver oder abgelegener Volksstämme,
besonders auch der Gebirgsgegenden, gelangt sind,
Jahrtausende lang zäh und unveränderlich fest.

So möchte ich für das Besprochene in erster Linie
annehmen, dass die vorliegenden, aber bei den heutigen
Verkehrsverhältnissen in raschem Verschwinden begriffenen und
deshalb in den Archiven der Museen sorgfältig zu sammelnden
Objekte primitiven und archaistischen Charakters ihre Wurzeln
tief in den Urgrund der Prähistorie hineinsenken. Sie flössen
dem aufmerksamen Beobachter, wenn er sie auf dem Boden
unseres eigenen Landes gewahrt, bei all ihrer Unscheinbarkeit

ein Gefühl einer gewissen Ehrfurcht ein, welches, ich
möchte fast sagen demjenigen etwas ähnlich ist, wenn er
beim Besuche eines primitiven Menschenstammes der Tropen
— ich denke hier persönlich an die Weddas in Ceylon —
sich plötzlich den Anfängen aller menschlichen Kultur direkt
und unvermittelt gegenübergestellt sieht.


	Über einige archaistische Gerätschaften und Gebräuche im Kanton Wallis und ihre prähistorischen und ethnographischen Parallelen

