
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 20 (1916)

Artikel: Volksbräuche und Volkswohlfahrt

Autor: Pult, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111848

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-111848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


259

Volksbräuche und Volkswohlfahrt.

Von C. Pult, St. Gallen.

Aus den Dorfstatuten (Trastüts, tschantamaints) Alt Fry
Rätiens spricht durchwegs der nämliche Geist der Eintracht,
des engen Zusammenschlusses aller — Schulter an Schulter.
Die einsamen Weiler mit ihrer eigenartigen Schönheit auf
der engen Talsohle, an den rauhen Berghalden oder hoch
oben auf schneereichen, sonnigen Terrassen, waren stets zur
Wehr bereit gegen Sturm und Wetter und Lawinen und
gegen die Umtriebe der Mächtigen und der ehrgeizigen Streber.
Die Beschaffung des täglichen Brotes in diesen unwirtlichen
Gegenden erforderte nervige Arme und entschlossenen Mut.

Manche Häuser sind heute noch so massiv und geräumig,
dass sie an Burgen aus verschwundenen Zeiten mahnen. Doch
aus den schiess-schartenähnlichen Fenstern blinzeln dir herrliche

rote Nelken entgegen und auf der friedlichen Bank
neben der Haustüre sitzt bei dem-hageren, sonn- und
frostgebräunten, etwas finsteren Gesellen dort — die schlanke,
rabenschwarze, rosige Tochter und schaut offen und mutig
in die Welt hinaus. Eine andere guckt halb versteckt durch
den Blumenflor des Erkers (balcum tort) mit foppender
Miene dir nach und auf eine jedenfalls nicht gerade schmeichelhafte

Bemerkung, die sie zu der Freundin daneben über dich
macht, folgt ein helles Gelächter, das einem das Herz
erfreut.

Alles in der bündnerischen Art und Tradition spiegelt
diese scheinbar einander widerstrebenden Tendenzen wieder.
Überall treffen wir auf der einen Seite eine ernste, gemessene,
mannhafte, dem Kampf ums Dasein, der Würde der Gemeinde,
der Sippe, der Familie angepasste Haltung, äusserste

Empfindlichkeit und unbändigen Starrsinn, — auf der andern —
Frohmut, Sorglosigkeit, Laune, neckisches Wesen.

Selbst das sogenannte bündner Phlegma halte ich
für nichts anderes als für würdevolle innere Ruhe und Sicherheit,

vermählt mit überlegenem Optimismus, einer verächtlichen

Gleichgültigkeit, un' aria di „me ne impipo", die eben
eine Frucht des Bewusstsein der eigenen Kraft ist.



260 C. Pult

Mit dem Gesagten ist natürlich diese komplexe
Erscheinung lange nicht erschöpft und es ist auch nicht hier
der Ort, ihr auf den Grund zu gehen. Doch möchte ich
eine Gepflogenheit erwähnen, die nicht blos auf dieses
psychologische Phänomen einiges Licht wirft, sondern auch zum
Verständnis meinerAusführungen über gewisse Volksgebräuche
vieles beiträgt. Nach den äusserst strengen Sommer- und
Herbstmonaten kommt für den Bauer gewissermassen die
Ferienzeit. Ausser der Versorgung vom Vieh, dem Ordnen
der Hausgeschäfte und ähnlichem bleibt demjenigen, der
nicht Accordarbeiten im Wald, beim Kalkofen usw.
übernimmt, nicht gerade übermässig viel zu tun. Der cau casa

(caput casae) verbringt also die lange, kalte Winterszeit mit
Vorliebe in der gemütlichen Stube (la prüvada stüvetta) bei
den Seinen, die obligate Pfeife in dem Mund auf der Ofenbank

sitzend oder liegend.1)
Es sei hier auch ein gewisser beschaulicher, träumerischer

Zug erwähnt, etwas Gottesfürchtiges, Leutseliges, Biederes,
das unsere Leute kennzeichnet, ein Zug, der seinen Ursprung
hat im häufigen Alleinsein mitten in der grossartigen Natur, die
sich jahraus jahrein in den grossen hellen Bündneraugen spiegelt.

* *
*

Das Gravitätische wie überhaupt alles Typische in der
Art dieses Bergvolkes wurzelt also, vom Ethnologischen
abgesehen, gleich allem Menschlichen im Utilitarismus und in
ideellen, religiösen Tendenzen. Gewöhnlich vereinigen sich diese
beiden Seiten so vollständig und glücklich, dass es kaum
möglich ist, scharf auseinander zu halten, was zur einen und
was zur andern gehört.

Auf Selbsterhaltung gehen alle die Vorschriften hinaus,
die aus jedem Bündnerdorf eine Welt für sich machten. So
die genaue Feststellung aller Preise (luamaint< locamentum),
die minutiösen Vorschriften über Lebenshaltung, die soweit
gingen, festzustellen, wie und wann zu Hochzeiten eingeladen

werden soll, was dabei gegessen oder nicht gegessen
') Früher, als das eigene Heim und das Schöne noch etwas galten und

das Geld noch nicht der einzige Maasstab war, hat man für's Haus in den

Ruhemonaten geschreinert uud geschnitzt und wundernette Arbeiten zustande

gebracht. Gerne möchte ich einige Häuser mit schönen, selbstgeschnitzten
Büffets und Bettstellen nennen, doch will ich den Berliner- und andern Juden
ihr Metier nicht erleichtern. — Auch heute haben viele noch ihre Hobelbank ;

dies fängt aber schon an, nicht mehr ganz zum guten Ton zu gehören.



Volksbräuche und Volkswohlfahrt 261

werden darf etc. ; die äusserste Strenge, mit der gegen jeden
Versuch der Aufnahme von Bürgern vorgegangen wurde und
die halbe Rechtlosigkeit der Hintersasse. — Auf Selbsterhaltung

und ideellen Trieben fusste die Sorge für die Bewahrung

des guten Rufes der eigenen Leute. Sogar über die
Mitbürger, die in fernen Landen sich aufhielten, wurde
womöglich strenge Aufsicht geführt. Die bündner Gerichte,
selbst Dorfgerichte (dret del lö) urteilten über Zivilstreitigkeiten,

deren Objekt die Geschäfte der eigenen Bürger in
Italien, Frankreich etc. bildeten. Dr. R. Ganzoni führt uns
in seiner „La Bachetta da Schlarigna" — der Stab von
Celerina (Annalas XIX) eine ganze Reihe solcher interessanter
Fälle an. — Unter anderm figurierte hier z. B. (S. 30) eine

Klage des Herrn (Sar) Peider Manella aus Celerina gegen
Sar Tomasch S wegen unerlaubter Aftermiete eines ihm
in St. Jean d'Angely, Provinz Saintonge vom Kläger mietweise
überlassenen Geschäftes samt Haus, und die Klage wird
geschützt. — Hieher gehört auch die Versorgung der Gemeinde
mit Waffen und Munition. — „Covids dessen eir esser obliats
da far a tuottas vuschs üna voûta l'onn exercni da guerra."
— Dorfmeister sollen vernichtet sein, jährlich einmal mit
allen Stimmberechtigten Kriegsübungen zu unternehmen

— schreibt das Statut Suott Valtasna vor. — Von
Privatbetrieb wusste man nichts, selbst der Schmied und der Säger
waren Gemeindeangestellte. — Strassen und sonstige der
Nachbarschaft zu gute kommende Arbeiten wurden und werden

z. T. heute noch als Gemeindewerk (roudas) ausgeführt.

Nirgends vielleicht hat sich das Zusammenhalten der
Geschlechter (schlattas, schlatleinas) bis heute so rein erhalten. Das
Verwandschaftsverhältnis wird noch gegenwärtig bis zum 5ten

Grad unterschieden (frar < frater ; cusdrin < consobrinum, Vetter,
—suvrin<sobrinum)Vetter 2tenGrades; — basbrin<bissobrinum,
Vetter 3ten Grades; basbrèt>bissobr-ittum, Vetter 4tenGrades.1)

Vielerorts scheinen noch die heutigen Verhältnisse,
deutlicher aber diejenigen zu Anfang des vorigen Jahrhunderts,

') Ich berücksichtige hier aus Gründen, die auf der Hand liegen, das

Sprachliche nur ganz gelegentlich und nebenbei und führe in der Regel nur
die Form einer einzigen Mundart an. Auch gebe ich Worterklärungen nur
dann, wenn sie in aller Kürze möglich sind und nur durch Angabe des klassisch

lateinischen Wurzelwortes, wo ein solches existiert, nicht des eigentlichen
Etymons.



262 C. Pult

einem die Entwicklung von der ausschliesslichen Einzelwirtschaft

zum Zusammenhalten der Sippen und schliesslich der
Bildung von Nachbarschaften vor Augen zu führen.

Trotz der geschilderten Macht der Gemeinde war
damals das Bauernhaus wie eine Burg für sich. Der Bau
selber wurde so weit möglich vom cau casa und der Familie
besorgt. Der Bauer produzierte trotz der Höhe alles, was
zum Unterhalt unbedingt notwendig war, er verfertigte seine
Geräte und tut es vielfach noch heute und besorgte alle
Arbeiten. Die Hausfrau (la massera) und Töchter halfen
ihm, bearbeiteten Hanf und Flachs, spannen sie wie
auch die Wolle, woben und nähten für die Familie. Es
sind noch manche Spuren dieser Lebensweise erhalten,
obgleich der Hanf- und Flachsbau immer mehr abnimmt und
die Maschine vielfach die Frauenhand ersetzt. — Das Geld
war natürlich bei solchen Verhältnissen selten, beinahe ein
Luxus. Hatte der Bauer solche Arbeiten zu verrichten, wozu

die Familie nicht ausreichte, fehlte ihm ein Zugtier zum
Gespann, dann einigten sich zwei oder mehrere Höfe und
halfen sich gegenseitig aus. Dies wird auch gegenwärtig
sehr viel praktiziert wie z. B. beim Brotbacken, bei der Metzg,
beim Pflügen, Dreschen, Holzsammeln, Kartoffellesen, grosser
Wäsche usw. und nennt sich far chami, comi (aus cambiare).

Doch wurden und werden vielfach solche Dienste
geleistet ohne diese vertragsmässige Gegenseitigkeit. Dabei
kommen zunächst die Verwandten, dann die Nachbarn und
schliesslich bei grösseren Unternehmungen auch Fernstehende
in Betracht.

Alte Leute im Unter-Engadin erzählen noch, wie früher,
vor etwa 60 Jahren, die meisten Besitzer einer manadüra
(Mähne, Zugtier) bei Gelegenheit eines Neubaus oder einer
Reparatur es als moralische Pflicht betrachteten, einige Fuhren
Sand oder Steine zu besorgen.

Bei dieser durchaus vorherrschenden Naturalwirtschaft
ist das Bedürfnis nach Austausch selbstverständlich ; doch
wurde und wird dieser gewöhnlich (wenn es sich nicht um
ganz grosse Quantitäten handelt) so bewerkstelligt, dass die
Idee des Handels, des Geschäfts durchaus-nicht zum
Ausdruck kommt. Wie bei einem Geschenk wird die Gabe dann
gelegentlich vergolten — rendre la pareille, was der Engadiner

einfach mit render wiedergibt.



Volksbräuche und Volkswohlfahrt 263

Bei der Jahresmetzg (bacharia vgl. franz. boucherie, ital.
beccaio etc.) wird allen, die mithalfen, wie den Verwandten,
Nachbarn, bessern Bekannten, Honoratioren, Armen etc. eine
mehr oder weniger grosse Platte voll Würste und Fleischwaren

ins Haus geschickt. Durch diese s-chüdladu (scutell-
ata, aus scut-ella Schüssel von scutum, vgl. ital. scodella, franz.
écuelle) oder basléda (aus besla, niederes Gefäss) etc. kommt
der Bauer, der früher sozusagen nie frisches Fleisch bekam,
und auch jetzt ziemlich selten bekommt, im Winter häufig
zu solchem. —

Vielerorts heisst das Spenden von Fleischwaren an solche,
die nicht mitgeholfen haben, dar d'asseg, d'insajar (aus exägium
cf. fr. essayer, it. assagiare). Dieses zum Versuchengeben wird
immer praktiziert, wenn etwas zubereitet wird, das für längere
Zeit dauern soll, so beim Kochen der Konfitüre (cunserva,
mei, tuargia < electuaria > Latwerge), nach der Alpentladung,
wenn die Molken eingeheimst worden sind, nach Erlegung
einer Gemse etc.

Grosse Spenden an Fleischwaren, besonders geräucherte
s-chainas (ahd. skina, skëna) Rückenstücke gaben bis vor
nicht langer Zeit neben andern Esswaren, die zur Hochzeit
Eingeladenen dem Brautpaar als Geschenk, so dass das
Pärchen nicht nur für die Hochzeit, sondern für lange nachher
mit dem Allernötigsten versehen war. Es werden in der
Regel grosse Hochzeiten gefeiert und das Einladen ist
eine schwierige Geschichte. Wer dabei in Bezug auf Grad
der Verwandschaft etc. gleichen Anspruch darauf hat, wie
andere und doch übersehen wird, empfindet es als eine
äusserst verletzende Geringschätzung und verzeiht die Zurücksetzung

seiner Lebtag nicht. — Auch den nicht eingeladenen
Nachbarn, fernem Verwandten, bessern Bekannten wird ein
Krug Glühwein in's Haus gebracht.

Die alte bündnerische Gastfreundschaft ist weit bekannt.
Taglöhner, Wäscherinnen, Dienstboten essen immer am
gleichen Tisch mit den Herrschaften und die Kost, wenn
Leute auf der Stör sind, ist immer eine Feiertagskost.
Besonders grossartig geht es bei der grossen Wäsche (lixivia)
zu (vgl. hierüber: Mathis, Ün di d'altschiva in Engiadina,
Musa Ladina S. 37.). Bei gewissen Anlässen, wie am Neujahrstage

oder bei der mehrfach erwähnten bacharia war und ist
vielerorts der Tisch den ganzen Tag hindurch gedeckt; ent-



264 C. Pult

weder kleinere Imbisse oder ein Gläschen Liqueur mit einem
Grassin (Backwerk) werden in einem fort all den Leuten
verabreicht, die den grdschal (Schlachttier) besichtigen, ihren
Senf dazu geben und Glückwünsche aussprechen. Diese
kleinen Mahlzeiten werden dann gekrönt durch die panta-
gruelistische tschaina banadida (cena benedicta), wobei je
nach der Gegend mehr das frische Fleisch oder die Würste
(wie sie kaum anderswo so schmackhaft hergestellt werden)
zu Ehren kommen.

Selbst die berüchtigte Palorma (<par l'orma für die
Seele) das Totenmal hatte früher neben anderm und hat
heute in einzelnen Gegenden ausschliesslich den Zweck,
einer Pflicht der Gastfreundschaft nachzukommen und den
vielen Leuten, die trotz der schlechten Verkehrsverhältnisse von
weitem her zum Begräbnis gekommen sind, einen Imbiss zugeben.

* *
*

Ausser den angeführten Zuständen hat ein echt
romanisch-keltisches Gefühl der Schicklichkeit, der Rücksicht
gegenüber andern, Avie auch ein stark ausgeprägtes Bedürfnis
nach Gesellschaft, nach häufigem, fröhlichem Beisammensein
diese Verhältnisse begünstigt. Auch haben die vielen
Anlässe die geselligen Eigenschaften immer mehr gefördert und
bekräftigt. Es handelt sich allerdings um eine ganz eigenartige

Geselligkeit, die sich mit überlegener, würdiger Ruhe
und Gelassenheit paart. Zur Geschliffenheit und Eleganz
bringt es der Bündner äusserst selten, auch geht er nicht
so schnell aus sich heraus und hinterlässt bei andern oft den
Eindruck der Ungelenkheit. Sobald aber der nötige Grad
Wärme erreicht ist, kann er unglaublich lebhaft werden und
ist dann vor allem ein vorzüglicher Gesellschafter. Man lese nur
Decurtins und Vitals äusserst reiche Sammlungen an originellen,
geistreichen, oft tiefsinnigen Sprüchen, Witzen, Sprichwörtern,
Kinderformeln, Spielen, Volksliedern, Erzählungen, Märchen
(vgl. z. B. Bundis wunderschöne Märchensammlung) wie auch
die Novellen in den Annalas, Ischi, Chalender ladin, vor allem
aber die zahlreichen originellen Melodien, gesammelt durch
L. Liun und B. Badrutt und P. Lansel, und man wird kaum
mehr über die Richtigkeit des Gesagten zweifeln.

Die Jugend (und unter einem solchen Himmel bleibt
man ewig jung) findet die Solidarität schön und recht; sie
will aber vor allem Sonne haben, sie will leben, d. h. froh-



Volksbräuche und Volkswohlfahrt 265

lieh sein. Die verschiedenen Gesellschaften wie Tramagls
(Spinnstuben, Mädchenvereine), cumpagnias oder societads da

mats (Knabenschaften)x) etc. finden allerdings oft Mittel und
Wege, ihren Übermut mit der guten Art in Einklang zu
bringen. Wenn die Burschen und Mädchen Unbotmässig-
keiten der Mitglieder ihrer Vereine mit allen möglichen und
unmöglichen Streichen bestrafen ; wenn bei Fehltritten,
Zwietracht in der Ehe und dergleichen eine ohrenbetäubende
Katzenmusik (far eavals, mattinadas) aufgeführt wird, so halten
sie es für ihr gutes Recht. Doch dienen diese mattinadas
oder mantinadas auch dazu, Witwen und Witwern, die wieder
heiraten, zur Abgabe von Geld oder Wein zum Schmaus und
Tanz zu veranlassen. Von den schirans2), schirancs, frattas
(aus frangere, fractum), serras und andern Sitten bei Hochzeit
und Verlöbnis haben unser unvergessliche Muoth, Gaudenz,
Barblan und andere schon viel berichtet. Ich lasse es bei
dem bewenden. Die Jugend benützt also jede Gelegenheit,
um wieder einmal mit den Glücklichen glücklich zu sein.
Bei der Metzg wird das Schlachttier (il grdschal, graschim3))
mit Anwendung aller Teufelskünste in tiefer Nacht aus dem
Stall geholt und versteckt — grosser Umzug — Schmaus,
Würste — eventuell Ball etc.; oder es wird das Schwein, il
salv'onur, zum grossen Ärger der Hausfrau kunstgerecht rasiert.
Auch werden die Würste gestohlen oder der ganze Hafen
mitsamt der duftenden Mahlzeit versteckt. Dabei ereignet es sich
allerdings oft, dass die Betrüger die Betrogenen sind, und dass die
ellenlangen Därme nichts als ein Bisschen Sägemehl und Blut
enthalten. Diese und tausend andere ähnliche Spässe, die von der
männlichen, vielerorts auch von der weiblichen Jugend nur
bei solchen Familien ausgeführt werden, die sich einer
begehrenswerten Tochter oder eines Sohnes erfreuen, lassen
sich die Herren Väter schliesslich noch gefallen, handelt es
sich ja, wie sie denken, um eine Aufmerksamkeit nicht nur
den Würsten gegenüber, sondern auch dem geliebten Mädchen

; und so fühlt die Mutter in bezug auf den Sohn. Auch
wenn die Kinder ein paar Kirschen vom Kirschbaum stehlen

') Cr. Annalas XII, Christ. Christoffel. Las societats de mats e lur
dertgiras nauschas. — 2) Ich halte schiran für < deutsch Schranke, welches
in der gerichtlichen Terminologie eine grosse Rolle spielt. Vgl. Pari. d. Sent
§ 204 u. 184 — schirar lähmen hat jedenfalls mitgewirkt. — 3) Auch garschaun
(gemästetes Schwein) alle drei von crassus > grass.



266 C. Pult

oder einige Apfel, gelbe Rüben oder Erbsen (die sie roh als
Delikatessen essen), so hat das nicht viel zu sagen. Obst
und ähnliches hat Gott für alle geschaffen. Auch der
Besitzer des betr. Gartens hat seinerzeit Obst gestohlen. Wer
tut es nicht? Das ist überhaupt nicht stehlen, das ist nehmen.
Den Langobarden, Schweden, Griechen u. a. erlaubten sogar
ihre Gesetze ausdrücklich, einige Früchte mitzunehmen; vgl.
Grimm, Deutsche Rechtsaltertümer S. 523, 524 und 401.

Wenn am St. Johannstag (San Gian) jede und jeder,
der sich hinauswagt, von der Dorfjugend mit kleinen
Holzspritzen schonungslos bespritzt wird, nimmt man es auch
nicht tragisch.

Desgleichen, wenn den paschantdders (Alpgenossen, die
zur Zeit der Messung (masüras) das Vieh an Stelle der Hirten

weiden) die ersehnte put in gromma (Rahmbrei) von den
Burschen unterwegs stibitzt wird, so dass sie mit langer
Nase bleiben und sich mit Milch und Brot begnügen müssen.
Das ist alte Tradition.

Auch die abgehenden und neugewählten cuvits
(Dorfmeister) müssen sich im Unter-Engadin, während des kurzen
Interregnums1) Unglaubliches gefallen lassen. Einiges davon
(das SchneebaUen werfen) ist in der wunderschönen
Darstellung G. Barblans, die im Arch. f. Volksk. in Übersetzung
erschienen ist, beschrieben. Meisterhaft dargestellt finden
wir diese Sitten in der Novelle „II Cuvih. da Fermusa" von
Cr. Bardola im diesjährigen Chalender ladin (1916).

Schlimmer verhält es sich, wenn Knaben und Mädchen
sich zu Streichen bedeutend derberer Art hinreissen lassen.
Bei gewissen bestimmten Anlässen, die je nach den Ortschaften
sehr verschieden sind, aber auch ohne diese Anlässe und
zwar recht häufig (für Lumpereien ist jede Zeit gut genug),
ziehen diese Schlingel des Nachts hinaus, um ihren Tatendrang

zu stillen. Das nennt man far lumparias, malöms

(mal-amen), schmaldischüns (maledictiones), catavégnas (it.
cattivèria -\- ca ti vegnas du sollst nur kommen Beinahe
jedes Dorf hat wieder einen besseren Namen dafür. — Da
rollen Räder, ganze Wagen, Fässer, Stöcke zum Holzhacken,
Blöcke, ganze Stämme die steilen Dorfstrassen hinunter, dass

es donnert und kracht wie am Dunajez. Scheiterhaufen

') Die Erklärung der betr. Vorgänge durch ein Interregnum verdanke
ich Herrn Nationalrat Vital.



Volksbräuche und Volkswohlfahrt 267

werden da mit einem solchen Höllenspektakel gestürzt, dass

man meinen könnte, ein halbes Quartier sei zusammengefallen.
Und daneben hört man ein Davonspringen, ein Rennen und
Stampfen nach allen Enden, und ein unterdrücktes Lachen,
ein Gekicher aus Silberstimmen, worein sich das heisere
Gekreische wütender Tanten mischt. „Ormas dal d !" —
„Mo, schipòssatschloppar! ')" und ähnliche Zärtlichkeiten ent-

quillen dem sonst so süssen Munde, aus dem man nur
sanfte Schmeichelworte zu hören gewohnt war, wie „leua
chara, leua bella, leua dal Segnar2), àngal banadì!" Da
wandern Fensterläden, ja ganze Haustüren in den Brunnen,
Schilder steigen auf die Dächer, Häuser werden mit allem
möglichen Gerät verbarrikadiert, so dass die armen Leute
die grösste Mühe haben, aus ihren Nestern herauszukriechen.
Auch Geisterspuk fehlt nicht dabei und Hexenwerk und
Spottgedichte (pasquints) und anderes mehr werden an den
Brunnenklotz, wie anderswo angeschlagen.

Dies geht und ging alles noch an. Als aber vor Jahren
einmal die fürsichtigen und wohlweisen Ratsherren (ils sabis
e prudaints signurs del redchamaint) nach, Verlassen der
würdigen Amtsstube als Entgelt für ihre Mühe und Arbeit
mitten im strengsten Winter ein kaltes Bad zu kosten
bekamen, d. h. als einige unverbesserliche Taugenichtse vor der
Türe und an verschiedenen dunklen Stellen mit Wasser
gefüllte Holzgelten hingestellt hatten, damit die hohen Herren mit
den Füssen hineintrampten — da war das Mass überschritten,
und Rat und geistlicher Herr in ihrem heiligen Zorn machten
sich daran, dieses Unkraut mit Stumpf und Stil auszurotten.

Was damals geschehen und was noch zuweilen, doch
seltener geschieht, war und ist wohl etwas arg, und es schadet
nichts, wenn von Zeit zu Zeit der jugendlichen Laune ein
gehöriger Dämpfer gesetzt wird; doch können die schönen
Traditionen nichts für diesen Unfug, und man muss sich wohl
in Acht nehmen, das Kind nicht mit dem Bade auszuschütten.

* *
*

Nachdem ich nun aus der unglaublichen Fülle nur
ganz weniges in einigen Zügen entworfen habe, möchte
ich als Ergänzung und Beleg für das Gesagte einige Volks-

l) Ihr, Teufelsseelen — Möget ihr platzen! — ') liebe Zunge, schöne

Zunge, Zunge des Herrn — Anspielung auf das drollige, nette Geplapper der
Kinder.



268 C. Pult

gebrauche genauer schildern, bei denen die zwei hier
betonten Seiten, die wirtschaftliche und die gesellige ganz
besonders, ja ausschliesslich hervortreten.

Das Einladen der Mädchen und einiger Frauen zum
Schwingen und Hecheln von Hanf und Flachs (fnL spatlûnzas)1),
wie auch das Bewirten derselben, ihre Arbeit, das
Hinzukommen der Burschen, die Spässe, das Tanzen, ist eine ziemlich

bekannte Sitte. Muoth hat sie in einem seiner schönsten
Gedichte (Las Spatlunzas, Annalas XXII pag. 33) beschrieben.
Das soll genügen.

Neu dagegen wird dem Nichtbündner und auch dem
grössten Teil der Bündner das fai clavdu (Scheune bauen,
das £ von faï wird nicht gesprochen) sein. Wenn der Bauer
im Bündner Oberland, vor allem in der Cadi (Kreis Disentis)
einen Stadel zu errichten hat, so wird heute der gemauerte
untere Teil davon, der eigentliche Stall (nuegl < ovile) von
Maurern gebaut, den oberen Teil, die Scheune (clavau < tabu-
latum) richtet er selber auf. Zu diesem Zwecke ladet er eine
Anzahl frischer, kräftiger Männer ein. In einem Tage wird
in der Regel di« Arbeit bis zum Dach fertig gebracht.
Bezahlt wird dafür nichts, aber vorzüglich bewirtet. Ein
saftiger, geräucherter Schinken in der Suppe gekocht, bildet das

Hauptgericht beim Mittagessen, und der vorzügliche Veltliner,
mit dem da nicht gespart wird, mundet einem wie Nektar.

Später muss aber auch das Dach darauf, sonst nützt
die ganze Arbeit samt dem grossen Schinken nicht viel. Das
wird oft auf ähnliche Weise bewerkstelligt und nennt sich
faL tetg (Dach bauen).

Äusserst praktisch und nett ist das faL rasgiüns2) (Säger).
Wenn das Losholz (das von der Gemeinde den Bürgern
verteilte Holz, la lenna sort, eng. laina da la büs-cha) vor's Haus
geführt worden ist, bittet man an einem schönen mondhellen
Januar- oder Februarabend, gewöhnlich zur Fastnachtszeit
einige Jünglinge zum Sägen zu kommen. „Cursera vein nus
da faL rasgiüns — heute Abend haben wir Säger im Haus"

') spatla < spatula Hanfschwinge-|—uns, -unz wahrscheinlich >-onem
mit Nominativ -s, vgl. Meyer -Löbke, Formenlehre S. 496. Häufigstes
Suffix zur Bildung von Nomina agentis, wie zunz < tess -unz Weber, cuschinunz
Koch, lavunza Wäscherin etc. -spatlunza die Hanfschwingerin. — 2) rasgiar,
resgiar < re-secare sägen | - Suffix uns, unz. Das far rasgiüns, fa/spatlunzas
etc. ist zu verstehen: fa£_ da (oder £) rasgiüns etc als Säger auftreten,
funktionieren, die Säger spielen.



Volkshräuche und Volkswohlfahrt 269

heisst es dann. So erhält der Bauer 5—6 Doppelsägen, d. h.
10—12 Mann, die für ihn gratis arbeiten. Gegen Mitternacht
ist man gewöhnlich fertig. Dann folgt ein flotter Frass
(pnschegn < post cinium) und darauf eine gemüthche Tarok-
partie (dar~ a troccas), oder, wenn Mädchen herum sind, lieber
ein Tänzchen in Ehren.

Gehen wir vom äussersten Westen Alt Fry Rätiens bis

zum äussersten Osten, überall treffen wir denselben Geist des

Entgegenkommens. Es sei mir gestattet, noch einige
Beispiele aus dem fruchtbaren Remüs zu bringen, wo die
Landwirtschaft vorzüglich gedeiht.

Beginnen wir mit dem originellen portar sii terra cun
s-chafs (Erde hinauftragen mit hölzernen Gelten). Beim
abschüssigen, meistens humusarmen Boden der bündner Bergtäler,

könnte beim Pflügen mit der Zeit der obere Teil des

Ackers entblösst werden. Es muss daher jährlich Erde von
unten heraufgetragen werden. Zuunterst an der Parzelle
gräbt man daher der ganzen Länge nach einen geraden,
regelmässigen Streifen von etwa 60—70 cm. Breite und

gegen 30 cm. Höhe. Die so gewonnene Erde muss im
Schweisse des Angesichts bis zu oberst hinauf gebracht werden.

Dies ist eine der umständlichsten, strengsten, ermüdendsten

Arbeiten beim bündner Ackerbau; eine wahre Sklavenarbeit.

Der Erfindungsgeist unserer Bauern (gestützt wahrscheinlich,

wie auch bei den Gemeindewerken und Ähnlichem auf
Traditionen aus der Frondienstzeit) hat es verstanden, sie in
ein Vergnügen umzuwandeln. — An einem schönen Apriltage

gegen vier Uhr abends erscheint auf dem Acker ein
Teil der Dorfjugend (Kinder und einige junge Leute) mit ihren
s-chafs (langob. skafa), runden oder ovalen schwach konischen,
massiven Gefässen aus Dauben von etwa 70 cm. Bodendurchmesser

und 40 cm. Höhe mit auf den beiden Seiten je einer
breiteren Daube, die höher hinauf ragt und mit einem Loch
zum Tragen versehen ist. — Ein paar der stärksten nehmen
ihren Platz am untern Saum der Parzelle, graben die Erde
auf und füllen damit das Gefäss. Die andern stellen sich
je zu zweit mit einem s-chaf in kurzen Entfernungen von
einander in einer langen Reihe auf — von zu unterst bis

einige Schritte vor dem obersten Rand. Dort stehen einige
ebenfalls der kräftigsten bereit, um die Gelten regelmässig



270 C. Pult

und schön auszuleeren und den Streifen auszuebnen. Das
erste Paar geht mit dem leeren s-chaf zu den zwei hinunter,
die graben und füllen, lässt ihn dort und nimmt ihren
gefüllten mit. Dieser wird einige Schritte aufwärts getragen
bis zum zweiten Paar, diesem übergeben und das leere
Gefäss wieder zurückgetragen. Das zweite Paar tut desgleichen
bis zum dritten usw. So wandern die vollen Gelten immer
weiter hinauf bis zu den obersten Burschen, die sie
ausleeren, und die leeren kommen zurück. Dies wird weiter
getrieben bis die ganze Arbeit fertig ist. Dass bei diesem

„andirivieni", bei diesem ewigen hin und her, dem aller-
merkwürdigsten der Kontretänze ein unglaubliches Leben
entsteht, ein Jauchzen aus jugendlichen Kehlen, ein Gejohle,
dass einem fast trümlig wird, ist selbstverständlich. Das
Foppen und Schabernacktreiben hört nimmer auf. Trotzdem

wird gehörig und flink gearbeitet und zwar um die
Wette. Wenn es einem Pärchen gelingt, mit ihrem vollen
s-chaf den ebenfalls vollen des nächstfolgenden zu berühren,
oder gar darauf zu stellen wie beim offenen Biertopf, dann
hat es schumblins (Zwillinge) gemacht (far schumblins <gem-
ell-inus von geminus) und die armen, die sich das haben
gefallen lassen, müssen dafür etwas hören. Für die unteren ist
es eine Ehre, die Furche schön gerade zu machen (far ün
bei suogl <sulcum) und wenn die obersten nicht gut
ausleeren, so heisst es: „i laschan erèschar aint al test* sie lassen
Rasen in der Pfanne wachsen. — Als Belohnung und
Anerkennung bekommen die Leute manchmal einen Fünfer oder
zwei, wenns gut geht, oder etwas Backwerk. Doch beruht
das Ganze auf Gegenseitigkeit. Die Kinder der einen Familie
helfen denjenigen der andern, so dass alle zu ihrer Rechnung
kommen und was die Hauptsache bleibt: die Arbeit ist
gemacht und das Korn wird gedeihen.

Auch der Hanf gedeiht noch im Unter-Engadin. Wenn
die Ernte versorgt ist und alles schon gebrochen (sgromblà
< ex-gramulare) und in Ordnung ist, wandert es heute
gewöhnlich in die Spinnerei. • Nachdem die Strähnen zurück
sind und gewaschen etc., sollte man sie in Knäuel abwickeln,
aber wie das anstellen bei dieser grossen Menge? Sehr
einfach: Man ladet 10—12 Mädchen, Verwandte und aus der
Nachbarschaft dazu ein. — Nach dem Nachtessen kommt
jede mit ihrer Garnwinde (Guindal) und die schön runden



Volksbräuche und Volkswohlfahrt 271

Knäuel mit einem Hölzchen in der Mitte entwickeln sich
beim Gesang von „Marusa chara, duman jain a faira",1) dass

es eine Freude ist. Dies nennt man ir a splajar atschas

(gehen um Strähnen abzuwickeln) — und das wäre schön
und gut, wenn nur die verflixten Burschen nicht zum
Leidwesen der Schönen immer Mittel und Wege finden würden,
sich hereinzuschleichen. Doch meinen sie es nicht so bös

mit ihnen. Sie interessieren sich vielmehr lebhaft um ihr
Wohlbefinden. Diese Strähnen sind ja noch voller
Faserstückchen (patütschs) Wie leicht können ein paar solche in's
dichte glänzende braune Haar sich hineinschmuggeln oder
auf den schönen runden Arm fallen, in den Busen, auf den
Schoss, auf das kräftige Knie? Mit grosser Eleganz sorgen
die Jünglinge für ihre Entfernung. Diese Fürsorge ist so

gross, dass sie sogar einen besonderen Terminus technicus
erhalten hat: ir a far jo als patütschs (gehen, um die Fasern
wegzunehmen) ist die Bezeichnung der Burschen für
derartige Unternehmungen. — Doch das allersüsseste kommt
zuletzt : Anisette, Alchermes, Kümmel und Kaffee mit fuatscha

grassa.
Mit einem Schmaus endigt auch das ir afarfigliadinas.

— Wenn die Kuh gekalbert, werden aus der Biestmilch und
aus Mehl bedeutende Mengen vorzüglicher Nudeln gemacht
(figliadinas aus folia, foli-at-ina), als Hausvorrat an Teigwaren.
Auch hier kommen Frauen und Mädchen jede mit ihrem
Rollholz in schöner weisser Schürze zu Hilfe. Die massera
hat den Zuber mit der Biestmilch (cuóls) und dem Mehl
bereitgestellt. Zuerst waschen sich alle schön die Hände in
der Küche, dann fangen die ältesten an, den Teig
anzumachen. Währenddem können die andern noch eine kurze
Weile die Tagesereignisse durchberaten. Doch bald geht's
an's Kneten. Dieser Teig muss lange und kräftig geknetet
werden. Darauf bekommt jede ihr Stück zum Ausrollen
(far ora chignolas — wörtlich: Hündinnen ausmachen). Diese
Arbeit wird auf den langen Tischen ausgeführt, die zum Teil
mit Brettern etc. improvisiert werden. Jede legt ihren Stolz
darein, ihre Chignola (Blatt) so schön rund und dünn als

möglich zustande zu bringen. — Besonders wenn die
glänzenden Augen eines Burschen sich auf ein paar dieser
rundlichen, kräftigen, braunen Händchen festlegen, entwickeln

') Mein lieber Schatz, morgen gehen wir auf den Markt.



272 C. Pult

sie eine unglaubliche Kraft und die Chignolas werden
beinahe durchsichtig. — Nachdem diese auf einem Brett
ausgetrocknet, werden sie so gewickelt, dass mit kurzen Schnitten
lange, dünne, regelmässig geformte Nudeln entstehen. Diese
lässt man noch 3—4 Tage trocknen, dann werden sie in die
Kasten gelegt und aufbewahrt.

So sorgt jeder dafür, dass der lange, rauhe Winter ihm
nicht voreilig die Chaminada (Vorratskammer) ausleert. Wehe
dem, der es so weit kommen lässt und wehe der Gemeinde,
falls die dem Boden anvertraute Saat nicht gedeiht. — Doch
kommt jährlich wieder der Herbst herbei — und wenn die
goldenen Ähren, heute der Trost und die Hoffnung ganzer,
grosser Völker, wenn die goldenen Ähren schon gereift und
geschnitten und die aus mehreren Garben gebildeten mantüns
(mont(em) -j- onem) in schönen langen Reihen auf dem Acker
zum Trocknen aufgerichtet sind, da ziehen eines Abends die
frommen Mädchen des Dorfes durch die Strassen von Fenster
zu Fenster: „Chemina laina chantar par vo? Was für eins sollen
wir für Euch singen?" und die schönsten, alten Kirchenlieder
steigen zum Himmel empor, auf dass der Allmächtige die
nährende Frucht vor Sturm und Wetter bewahren und die
Gemeinde vor Hunger und Not. — Auch an diesem ir a

chantar pals mantnns unterlassen die Jünghnge nicht
herbeizukommen, doch halten sie sich bescheiden und andächtig
bei Seite und in ihrer Seligkeit horchen sie und prüfen, bei
welcher dieser holden Stimmen das eigene Herz wohl am
besten mitklingt.

Denken wir uns diese bewunderungswürdige Organisation,

die sich ohne Zwang, ohne Berechnung, einfach auf
Grund der Erfahrung, des Christentums und der Nächstenliebe

von selbst ergibt, denken wir uns dieselbe auf ein weites
Gebiet übertragen oder gar verallgemeinert: das wäre ja
Gottes Reich auf Erden.

Dieses Leben nach dem schlichten Prinzip: „dar e tour
fa bun cour" x) kommt aber leider immer mehr aus der
Mode. Der Übergang der vorherrschenden Naturalwirtschaft
zur Geldwirtschaft, der neue Geist, den die Fremdenindustrie,
die Allmacht der Maschine und des Goldes in's Land gebracht,
haben mit den schweren Mängeln des alten Regimes auch das

') Geben und nehmen macht uns gutherzig.



Volksbräuche und Volkswohlfahrt 27;5

Gute grösstenteils weggefegt. Eine fremde, frostige
Lebensauffassung ist daran, ganz unvermittelt, wie ein Erdrutsch in
den Bergen die sonnigen Weiden am Rhein und Inn zu
überschütten, und Sprache, Lebensart und tausendjährige Kultur
spurlos zu untergraben. Der einfache Mann ist wie verloren
in der Einsamkeit. Die Wurzeln, die ihn an der eigenen
Scholle festhielten und mit den Nebenmenschen verbanden,
sind ihm geschnitten worden. Er steht da „ein schwankes
Rohr, das jeder Sturm zerknickt".

Wenn einzelne gebildete Herren in den Dorfbehörden,
die nur mit Verachtung auf diese lächerlichen Spielereien
und dieses mittelalterliche Zeug herabblicken und mit strengen
Verboten auch das Wenige, das noch unserem Volke vom
heiligen Erbe seiner Väter geblieben, unterdrücken möchten,
wenn diese Herren nur ahnen könnten, was für einen schlechten
Dienst sie damit ihrem Vaterlande leisten, sie würden sich
gewiss eines Bessern besinnen.

Auch das Verwässern der Gebräuche, das allzuviele
Hineinregieren und Bevormunden der Jugend, das Gängelband
nimmt ihr jenen frischen Unternehmungsgeist, jene Menschenkenntnis,

jene Ausbildung des Organisationstalentes, die den
Knaben zum tüchtigen Bürger machen. Der alte Bündner,
wohin er auch nur kam, er stellte seinen Manu.

Also: etwas weniger Schablone, etwas weniger Ziererei
und Prüderie und mehr Natur.

Das ewige Alleinsein ist bei Leuten, die sich nicht einem
beschaulichen Berufe widmen, die schlimmste Quelle der
Erbitterung, der Selbstsucht, der scheelen Missgunst (malsqui-
dentscha) und der Entmutigung.

Früher gingen unsere Leute lachend und singend zur
schweren Arbeit. Heute wird in einem fort gejammert und
geklagt über die unerträgliche Last.

Bleiben wir frisch und fröhlich, wie unsere Altvordern
es waren und belächeln wir nicht ihre Lehren. Wir haben
vieles, recht vieles von ihnen zu lernen.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XX (1916) •»


	Volksbräuche und Volkswohlfahrt

