
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 19 (1915)

Artikel: Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin

Autor: Barblan, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111720

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-111720
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


13

Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin.

Von G. Barblan in Landquart.
Aus dem Rätoromanischen übersetzt von Fanny Brügger, Bevers.

(Fortsetzung.)

Kaiendare Feste und Bräuche.

Zur zweiten grossen Kategorie der volkstümlichen
Gebräuche gehören alle diejenigen, die im Zusammenhang mit den
bedeutendsten kirchlichen Festtagen stehen. Das erste Fest im
Jahr ist Ostern. Schon der Karfreitag, der durch die überall
an diesem Tag stattfindende Konfirmation eine grössere
Bedeutung bekommt, wird als grosser Festtag betrachtet. -Den

Samstag benützt die Hausfrau, um die Vorbereitungen für
Ostern zu treffen; denn da muss sie „fuatschas grassas" (fette
Kuchen). ,,vaischlas del fier" (Kuchen die mittelst eines Eisens
geformt werden), „patlanas" oder „malcorvs" (beides ein Gebäck)
zubereiten, damit die Festtage sich auch durch die Gerichte,
die auf den Tisch kommen, von andern Tagen oder gewöhnlichen

Sonntagen unterscheiden. Am Ostertag gehen sozusagen
alle Leute in die Kirche und zum Abendmahl ; bei uns ist es

nicht Sitte, dass viele nach der Predigt die Kirche verlassen,
ohne das Abendmahl zu nehmen. An diesem Festtage kommen
auch fast alle Einwohner der kleineren Orte in die Hauptkirche ;

so gehen noch jetzt alle Bewohner von Vna nach Remüs,
obgleich sie es leicht einrichten könnten, in Vna in die Kirche
zu gehen, da dort jeden zweiten Sonntag gepredigt wird.
Aber es ist so ein alter Brauch, an Ostern nach Remüs zu
gehen, um zu zeigen, dass sie gut „überwintert haben", wie
die Remüser sagen.

Beim Abendmahl muss einer oder zwei der Kirchenvögte
dem Pfarrer beim Austeilen des Weines helfen. Ein anderer
Kirchenvogt muss das Tellerchen halten, um die Opfergaben
zu sammeln, die für den Armenfonds bestimmt sind. Am
Ostertag ist das Essen viel reicher als gewöhnlich ; ausser der
Suppe und geräuchertem Fleisch kommt ein Braten, eine Torte
und „piain in bögl" (Eier und Brot in einem Darm gekocht)
auf den Tisch. In wohlhabenden Familien wird Wein aufgestellt,



14 G. Barblan

auch wenn sie für gewöhnlich keinen trinken. In Remüs ist
es jetzt noch wie vor alter Zeit Sitte, alle diejenigen, die von
Vna zur Kirche gekommen sind, zum Mittagessen einzuladen.
Früher vereinigte man sich nach dem Essen, um religiöse
Lieder zu singen; die Remüser gingen an diesem Nachmittag
immer nach Chaste. Aber die rechte Fröhlichkeit kommt erst
am Ostermontag. Zum Frühstück gibt es für die ganze
Familie gekochte Eier, zum Zeichen, dass die Zeit des
Überflusses beginnt; für jedes Kind werden 3 — 4 Eier gefärbt.
Gleich nach dem Essen gehen die Kinder und auch viele
Erwachsene auf eine Wiese in der Nähe des Dorfes, um mit
den farbigen Eiern zu spielen „far a pizza da cue". Dies
geschieht, indem man die Spitze des einen Eis auf die Spitze
des andern schlägt und hernach schaut, welches das stärkere
war. Das gleiche geschieht mit dem Gupf des Eis. Das eine
Kind hält das Ei, das andere schlägt und beim zweitenmal
wird gewechselt. Wenn eines mit seinem Ei beide male
gewinnt, das heisst, wenn es die Spitze und den Gupf des andern
Eis zerbrochen hat, so erhält es den Dotter aus dem Ei des

Gegners. Der Name dieses Spieles „pizza da cue" könnte von
„pizza da coc" herkommen, denn „eoe" bedeutet in der Kindersprache

das gleiche wie Ei. Interessant ist jedoch auch die
Ähnlichkeit mit dem Ruf: „Spitz oder Gupf1)", welcher unter
den Kindern des Kantons Zürich üblich ist, um zum „Spicken"
aufzufordern. Am Nachmittag des Ostermontags gehen die
Schulbuben und Jünglinge in Vna von Haus zu Haus, um
Ostereier zu betteln, in jedem Haus bekommen sie eines oder
zwei. Während die Kleinen sie unter sich verteilen und daheim
essen, laden die Grossen ihre Mädchen als Köchinnen ein
und lassen Spiegeleier zubereiten, schaffen noch ein paar Liter
Wein her und veranstalten auf diese Weise ein kleines Essen.

In Remüs, Sent und Fetan spielen die Männer und
Jünglinge am Ostermontag „a mazzas" (Ballspiel, ähnlich wie
Golf, nur wird hier der Ball in der Luft geschlagen). Gleich
nach dem Essen erscheinen die Spielenden auf dem „Plan
Bargia", auf dem „Plan da Flüs" oder in „Luot". Man trennt
sich in verschiedene Parteien, und nun schlagen die Schlagkolben

auf die Kugeln aus Buchsbaumholz, dass es eine Freude
ist. Die Mädchen, die Frauen und die Alten stehen in einiger
Entfernung und kritisieren dann und wann, namentlich, wenn

>) Id. 2, 391.



Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin 15

der eine oder andere auch gar zu viel aufschneidet, oder drei
viermal schlagen muss, eh er die Kugel trifft.

[Bevers:1) Es wird viel gebacken wie für die Neujahrsfeste.
Am Montag werden die Eier geworfen. Die Kinder machen
schon vorher oberhalb des Dorfes Nester aus Preiselbeerstauden.
Damit die Form gut wird, legt man grosse Steine hinein. Am
Ostermontag kommen sie herauf und füllen die Nester "mit
Eiern, ein Häslein darf dabei nie fehlen. Man spickt und lässt
die Eier den Abhang hinunter rollen. Früher belustigten sich
auch die Burschen und Mädchen, jetzt nur noch die Schulkinder.

S am ad en: Nach Mitternacht vom Samstag auf den

Sonntag bemühte sich jeder Knabe zuerst in St. Peter (Friedhofskirche

oberhalb des Dorfes) zu sein um zu läuten. Es wurde
fast den ganzen Tag geläutet. Dazwischen unterhielten sich
die Knaben mit Spicken und Eierwerfen. Sie versteckten die
Eier in den Felsen.]

Viel stiller als Ostern wird Pfingsten gefeiert. Nur in
Vna existiert meines Wissens noch ein schöner, alter Brauch,
zweifellos der Rest eines heidnischen Festes der Römer oder
der Germanen, welches am Sommersolstitium gefeiert wurde.

Am Pfingstmontag Nachmittag machen die Kinder und
die jungen Leute von Vna einen Spaziergang zu den Quellen
der „Aua forta" (eine Mineralquelle) im Sinestratal. Auf dem
Rückweg machen sie auf einer schönenWiesenfläche, genannt „la
Foppa", Halt und beginnen zu spielen, Z.B.Kreisspiele, Häufeln,
schwarzen Mann, oder sie tanzen nach der Musik einer
Mundharmonika. Die Kinder schmücken sich mit Blumenguirlanden
aus Plantago media (Wegerich), welche deshalb auch Kranzblume

genannt wird. Singend und pfeifend kehren dann alle
nach Hause zurück.

Das Erntefest oder Oktoberfest ist mit keinem Volksfeste
oder sonstigen speziellen Gebräuchen verbunden; umsomehr
ist dies beim Weihnachtsfeste der Fall. Die Weihnachtsund

Neujahrszeit ist für alle Gemeinden des Kreises Remüs
oder wie man sagt „Nandvart Pundpeidra" heute wie vor
2000 Jahren beiden Römern, die Karnevalszeit. Schon drei
Wochen vor Weihnachten fängt die Jugend an, bei den
Zusammenkünften am Sonntag Abend die alten, ehrwürdigen
Weihnachtslieder aus den zwei Büchern von „Fritschun" zu
repetieren, und auch der Lehrer lehrt sie seinen Schülern;

') Über diese Zusätze vgl. Arohiv 18 150.



16 G. Barblan

denn die erwachsene Jugend und die Schuljugend wollen,
wie vor Alters zur Weihnachtszeit einmal den Nachtwächterdienst

besorgen. Wenn dann die Jungen die schönen,
fröhlichen Weihnachtslieder aus dem ,.Fritschun" singen, da kommt
neues Leben in die Alten, und auch sie werden wieder fröhlich.
Am Abend, nachdem die Hauptgeschäfte besorgt sind, setzen
sie sich zu Tische mit den Kindern und singen voll Freude
die Lieder, die sie noch alle auswendig können. Sie lehren
die Jungen mit viel Geduld und erklären ihnen die nach der
alten Mode geschriebenen Noten und die ut-Schlüssel für Sopran,
Discant und Bass. Den Alten leuchten die Augen vor Freude,
dass doch wenigstens eine von den Künsten, die zu ihrer
Zeit gepflegt wurden, wieder ans Licht gezogen und von den

Jungen geachtet wird, die heutzutage ganz andre Sachen
lernen und das Alte ins Lächerliche ziehen.

Am zweiten Sonntag vor Weihnachten geht die erwachsene

Jugend im Dorf herum, um den Nachtwächterdienst zu
versehen, und am folgenden Sonntag besorgen ihn die Kinder.
Überall, wo der Nachtwächter die Stunden ruft oder sein

Liedlein singt, singen auch sie eines oder zwei der
Weihnachtslieder.

Für die Hausfrau beginnt jetzt eine teure und arbeitsreiche

Zeit, denn sie muss alles rüsten, was man während
der Festtage braucht, und das will etwas heissen. Alle
Vorbereitungen werden in der Woche vor Weihnachten, an vielen
Orten auch in der Woche zwischen Weihnachten und Neujahr
getroffen. Zuerst kommen die Birnbrote, die „fuatschas grassas"
(fette Kuchen) und die „grassins-' (kleines Backwerk) an die
Reihe; aber man braucht viel von jeder Sorte; denn bis nach

Neujahr darf der Vorrat nicht ausgehen und überdies muss
noch für spätere Mahlzeiten übrig bleiben. In Vna, wto die

Neujahrsgeschenke aus Hausgebäck bestehen zum Beispiel:
„fuatschas alvadas" (Aufläufe) „fuatschas grassas" „biscottins"
(ähnliches Gebäck wie Gugelhopf) braucht eine Familie, die

ungefähr 10—15 Geschenke austeilen muss, eine grosse Quantität

von jeder Sorte. Sowohl für Weihnachten als auch für
Neujahr werden noch „batlanas" (Buttertorten) „malcorvs-
(Gebäck) „vaischlas del fier" (Kuchen die mit einem Eisen

geformt werden), „sfögliadas" (Blätterteig) und „croecants"
(Totenbeinli) zubereitet. Viele Hausfrauen schütteln den Kopf
und haben Bedenken, wenn sie sehen, wie viel Mehl ver-



Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin 17

schwindet, wie der Kübel mit dem gekochten Schmalz sich
leert und wTie die frische Butter abnimmt; aber was hilft's?
es ist einmal so der Brauch, und keine will der andern
nachstellen.

Am Vorabend des Weihnachtsfestes wird überall in der
Kirche das Christbäumchen für die Schulkinder angezündet.
Jede Klasse singt einige Lieder, ebenso die erwachsene Jugend;
der Pfarrer hält eine kleine Rede, und nachher werden die
Geschenke, die aus privaten Beiträgen gekauft wrerden, verteilt.
Dieses Fest, obgleich erst in neuerer Zeit aufgekommen, ist
so beliebt geworden, dass weder Jung noch Alt es ein
einziges Mal entbehren möchte.

Das Weihnachtsfest unterscheidet sich durch nichts
Besonderes von den andern Festen, nur dass man in Vna am
Nachmittag fast in allen Häusern die Weihnachtslieder singen
hört, wie vor 50 Jahren.

Am Nachmittag des Stephanstages ("26. Dez.) geht
in Vna und Remüs die ganze Jugend, das heisst die Gesellschaft

der Grossen und der Kleinen, jedes in seinem ..piertan"
(Balllokal, oft nur eine Hausflur) „a saglir pel glin- (zum Jugendtanz

mit Gesang). Die Musik besteht gewöhnlich nur aus
einer Geige und einer Flöte oder Klarinette. An diesem
Nachmittag haben die Mädchen das Recht zu engagieren und nicht
die Knaben. Dieses „saglir pel glin" sowie auch die „chanva
lunga" (Silvester), wovon später die Rede sein wird, lassen

vermuten, dass das Pflanzen von „ghn" (Flachs) und „chanva"
(Hanf) früher bei uns eine viel grössere Bedeutung hatte, als

jetzt oder vor einigen Jahrzenten. Vielleicht steht es auch in
Zusammenhang mit der Sitte, dass die Jünglinge früher am Abend
zu den Mädchen auf Besuch gingen, während diese spannen.
Sie unterhielten sich damit, den Faden zu verwirren, die
Schnüre aus dem Rad gleiten zu lassen und den am
Spinnrocken angemachten Flachs anzuzünden. Vielleicht waren dieser
Tanz (saglir pel glin) und die Silvesterwünsche eine Art
Vergeltung für alle Plagen und Neckereien.

Am Abend des Stephanstages zieht die Jugend in Masken
umher, das heisst einige Jünglinge und Mädchen verkleiden
sich und werden von den andern von Haus zu Haus geführt,
um sich sehen zu lassen. Vor einigen Jahren gab es in Vna
prachtvolle Masken. Die jungen Leute kleideten sich, wie es

vor 50 oder 100 Jahren Mode war; denn in Vna sind noch

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XIX (1915). a



18 G. Barblan

sehr viele alte Kleider vollkommen erhalten und werden von
Generation zu Generation vererbt. Es war eine Freude, die
Mädchen in schönen scharlachroten Röcken mit Samtmieder,
Hauben und Filigrannadeln zu sehen und daneben die schlanken
Jünglinge in kurzen Hosen und blauen Röcken mit glänzenden
Knöpfen dran.

An einem Abend zwischen Weihnachten und Neujahr
ziehen die Jünglinge sowie die Schulbuben umher, um die

„babütas", das heisst die Belohnung für das Wachen und für
die Masken, einzusammeln. Jede Haushaltung gibt bei diesem
Anlass einen halben oder 1/u Scheffel Roggen. Dieser Roggen
wird verkauft und der Erlös dazu verwendet, wenigstens einen
Teil der Getränke zu bezahlen, die von der Gesellschaft während
der Weihnachts- und Neujahrszeit konsumiert wTerden. Da der

Roggen dazu dient, Getränke zu kaufen, so kann man vermuten,
dass die Worte „babüta" (oben besprochene Gabe) und „babüts"
(Masken) von „baiver" (trinken) herkommen; „baiver" hat bei
uns noch das zweite b beibehalten, also „baiber", part. perf.
„babü"; „il babü, ils babüts" der Betrunkene, die Betrunkenen,

oder hier könnte es auch heissen: die Fröhlichen, die
Spässe und Dummheiten machen wie halb Betrunkene; „la
babüta la bavüda" (Trunk); hier so viel als „Gabe für einen
Trunk".

[P. Staub: Am Vorabend des hl. Weihnachtsfestes gehen
die jungen Leute mit Laternen durch's Dorf und singen in
den verschiedenen Gassen Weihnachtslieder in romanischer
und deutscher Sprache.]

Ein Festtag für die ganze Jugend ist der Silvester.
In allen Gemeinden ist es Sitte, dass die Schulkinder Silvester
feiern, nur geschieht es auf verschiedene Weise. An diesem

Tage ist jedes bemüht möglichst früh in die Schule zu kommen,
auch wenn es noch lange vor der Tür in der Kälte zu stehen hat,
ehe die Schule geöffnet wird. Wer zuletzt kommt, ist während
des ganzen kommenden Jahres der „Silvester". Sobald er in die
Schulstube kommt, machen die andern Schüler einen furchtbaren

Lärm. Sie machen „Gixgäbeli" und rufen: Silvester,
Silvester! Sie pfeifen, jauchzen und stampfen mit den Füssen,
bis das arme Kind ganz verwirrt wird und zu weinen anfängt.
Das ist, was die andern wollten, und nun fangen sie erst recht
an zu lachen, bis der arme Silvester mitlacht. In einigen
Gemeinden warten die Schulkinder, bis nur noch eines fehlt;



Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin 19

dann zünden sie eine Laterne oder eine Kerze an und gehen
dem Faulenzer entgegen. Wenn sie ihm nicht begegnen, gehen
sie bis ins Haus und begleiten ihn mit Gespött, Pfeifen und
Gelächter zur Schule. Noch an andern Orten gehen sie dem
Silvester mit einem Schlitten entgegen, setzen ihn darauf und
ziehen ihn mit grossem Lärm durch's ganze Dorf. In Sent
ist es Sitte, dass die Knaben an diesem Tag viel länger zur
Schule läuten als sonst, wenigstens eine halbe Stunde, um
das alte Jahr auszuläuten.

Wenn der Schulrat in einer Gemeinde über die Neujahrszeit

ein wenig Ferien gibt und auf diese Weise am Silvester
die Schule ausfällt, so wird der letzte Schultag vor den Ferien
als Silvester betrachtet, damit die Schulkinder nicht um dieses

Vergnügen kommen. Am Silvester Nachmittag ist für alle
Schulkinder „Chanva lunga". Auf einer Strasse mit gutem
Schlittweg, die an diesem Tage von Fuhrleuten und Fuss-

gängern gemieden wird, sieht man die ganze Schuljugend
herunterschütteln; auch einige ganz kleine Knirpse, die noch

gar nicht zur Schule gehen, sind dabei, und alle rufen : „Chanva
lunga, chanva lada, mincha stail üna roccada!"1)

Von Zeit zu Zeit stellen sie alle Schlitten in eine Reihe,
das heisst, jeder packt denjenigen, der vor ihm ist, beim Mantel
oder beim Rock. Wenn alles bereit ist, gibt der Vorderste
das Zeichen zur Abfahrt, und der ganze Zug setzt sich in
Bewegung und mit dem Ruf; „Chanva lunga" etc. geht es

im Sturmwdnd die Strasse hinunter, bis einige entgleisen und
zum grössten Vergnügen der Übrigen kopfüber in den Schnee

fliegen.
Am Silvesterabend werden in Vna nach altem Brauch

durch das Los zum Scherz die Paare für das kommende Jahr
bestimmt. Diese Sitte existierte noch vor etwa 50 Jahren auch
in den andern Gemeinden, ist nun aber beinah überall
verschwunden. Die Jugendgesellschaft versammelt sich am ge-

') „Langer Hanf, breiter (dicker) Hanf; jeder Halm ein Spinnrocken voll."
Der Reim deutet auf einen alten rituellen Umzug hin, zur Bewirkung der
Fruchtbarkeit. — Herr Dr. C. Pult teilt uns weiter darüber mit: „Genannter
Spruch wird aufgesagt während des Schlittelns. Die Kinder, früher auch

Erwachsene, binden einen Schlitten (schlittra, josta massive, kleine Holzschlitten)
au den andern, eine lange Reihe bildend, und während sie schlängelnd hinunterfahren,

sagen alle laut und im gleichen Rhythmus obigen Reim auf. An eine

bestimmte Zeit ist dieser Brauch heute nicht gebunden; möglich, dass dieses

„Far chanva lunga" früher mit Vorliebe am Silvester ausgeführt wurde.



20 G. Barblan

wohnten Ort. Man bringt eine Anzahl Zettel, und auf jeden
wird der Name eines Jünglings oder einesMädchens geschrieben.
Da es durchaus notwendig ist, dass gleichviel Jünglinge und
Mädchen dabei sind, so muss man oft einige alte Jungfern
oder Junggesellen, die schon längst nicht mehr zur Gesellschaft

gehören, zu Hilfe nehmen. Dass Spass und Witz nicht
fehlen, ist begreiflich. Nachdem die Namen geschrieben sind,
werden die Zettel der Jünglinge in einen Hut getan, und
diejenigen der Mädchen in einen andern. Ein Jüngling und
ein Mädchen, jeweilen die jüngsten der Gesellschaft, ziehen
aus jedem Hut einen Zettel, und die Zwei, die auf diese Weise
zusammen kommen, bilden für das kommende Jahr ein Paar.
Bei Einigen trifft das Los den Wunsch des Herzeus, bei Andern
ist das Gegenteil der Fall; aber stets gibt's viel zu lachen,
und auch die spöttischen Bemerkungen fehlen nicht.

Sobald die Lose gezogen sind, geht die ganze Gesellschaft
zum Silvesterschlitteln. Jeder Bursche nimmt seinen Schatz
auf den Schoss, und alle rufen wie die Kinder: „Chanva lunga,
chanva lada, mincha stail üna roccada-'.

Wie die erwachsene Jugend, so haben auch die Kleinen
an diesem Abend zum gleichen Zweck das Los gezogen.

Das Ausläuten des alten Jahres ist für Jünglinge und
Männer ein besonderes Vergnügen. Schon am Mittag beim
Zwölfuhr-Schlagen fangen die Burschen an zu läuten und
zu jauchzen. Gewöhnlich nehmen sie einige „fuatschas grassas"
(fette Kuchen) „alvadas" (Auflaufe) und eine Flasche Branntwein

oder einige Liter Wein mit sich auf den Turm, um sich
von Zeit zu Zeit ein bischen zu erwärmen. Das Ausläuten
des alten Jahres dauert den ganzen Nachmittag und Abend
bis Mitternacht, nicht nur die jungen Leute, auch verheiratete
Männer und sogar Knaben beteiligen sich daran. Von Mitternacht

bis zum Neujahrsmorgen haben die Glocken Ruhe,
aber punkt sechs Uhr beginnt der Küster mit allen Glocken
das neue Jahr einzuläuten. Dies dauert von 6—12 Uhr, aber
nicht ohne Unterbrechung und mit weniger Eifer und Freude,
als das Ausläuten des alten Jahres am vorhergehenden Tag.

Die verheirateten Männer gehen am Silvesterabend
gewöhnlich eine Zeitlang ins Wirtshaus und zwar auch diejenigen,
die sich dort das ganze Jahr hindurch nur selten oder auch gar
nicht sehen lassen. Doch an diesem Abend wollen alle in
Gesellschaft mit Andern fröhlich sein. Ungefähr sechs oder acht



Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin 21

oder zehn tun sich zusammen, um eine Partie zu machen und
einige Liter Wein zu trinken. Nach und nach kommt Fröhlichkeit

in die Gesellschaft, man stimmt einige Lieder an und
bleibt bis nach Mitternacht beisammen. Dann geht jeder nach
Hause, um am folgenden Tag bereit zu sein zur
Neujahrsbescherung. In vielen Häusern bleibt die ganze Familie bis
Mitternacht auf, um gemeinsam das neue Jahr zu erwarten.

In den meisten Gemeinden geht man am Silvesterabend
in die Kirche, wo die Chöre einige passende Lieder singen,
der Pfarrer eine Predigt hält und im Anschluss daran eine
Übersicht über die wichtigsten Ereignisse des verflossenen
Jahres, wie Geburten, Todesfälle und Hochzeiten, gibt.

In Sent findet am Silvesterabend stets ein Ball statt mit
einem gemeinsamen Essen um Mitternacht. Auch die Gäste
des Hotels versammeln sich diesen Abend zu einem gemeinsamen

Nachtessen.

[P. Staub: Am Silvester abends 7 Uhr begibt sich die
Gemeinde zur Kirche, in welcher ein Gottesdienst gehalten
wird. Nach dieser Feier begeben sich die jungen Leute zu
einem Fest ins Schulhaus, die Mädchen bringen „Luggmilch"
(Schlagrahm) und Biscutins, die Knaben Likör. Essend,
scherzend und singend bleiben so die jungen Leute beieinander
bis nach 12 Uhr, wo sie sich dann unter gegenseitigen
Glückwünschen trennen. Von Va 12 bis '/s 1 Uhr wird in der Kirche
(mit einem kleinen Unterbruch um 12 Uhr) mit allen Glocken
das alte Jahr aus- und das neue eingeläutet.]

[Samaden: Der Letzte, der am Silvester in die Schule
kam. wurde in einen Sack gesteckt und auf eiuem Schlitten
im Dorf herum gezogen. Schliesslich warf man ihn auf einen
Misthaufen und liess ihn noch ein wenig zappeln, ehe man
ihn befreite.

Zuerst schüttelten die Burschen mit den Mädchen; um
Mitternacht ging man in die Kirche; nachher kam man
zusammen, tanzte und trank Glühwein.

[Bevers: Am Silvester wurde Unschlitt und Blei
gegossen, auch allerlei Streiche ausgeführt (Wagen versteckt,
Schnur an den Türklopfer gebunden und aus einem
Versteck angezogen).

Wenn man um Mitternacht den Jungen begegnete,
brachte es Glück; die Alten brachten Unglück. (F. Brügger.)



22 G. Barblan

Am Silvesterabend gehen die Burschen vor die Häuser
wo junge Mädchen wohnen und machen einen schrecklichen
Lärm, läuten an der Hausglocke, stellen allerlei Gegenstände
vor die Haustüre, und ähnliches (L. Rippmann).]

Der grösste Festtag für Gross und Klein, aber namentlich
für die letztern, ist der Neujahrstag. Schon lange vorher
leuchten ihre Augen, wenn sie davon sprechen hören. Wie
unruhig schlafen sie in der Silvesternacht, und am andern
Morgen sind sie gewöhnlich die allerersten, die erwachen.
Vor Tagesanbruch ist schon die ganze Familie auf. Nachdem
man sich Glück gewünscht hat, findet die Bescherung statt.
Gewöhnlich bekommt jedes Kind ein neues Kleid und überdies,

das eine eine neue Kappe, das andere ein seidenes Tuch,
oder eine Schürze, oder ein Messer, kurz, keines wird
vergessen. Aber auch die Kinder haben im Geheimen irgend
etwas für ihre Eltern gemacht ; die Mädchen ein paar Strümpfe
gestrickt und für den Vater vielleicht einen Tabaksbeutel
verfertigt ; die Knaben haben in der Schule allerlei Sachen
hergestellt z. B. eine schöne Schachtel oder ein geschnitztes
Tellerchen, vielleicht gar eine geschnitzte Stuhllehne. Wenn
sie nicht dergleichen gemacht haben, so sparen sie wohl ihr
bischen Sackgeld zusammen und kaufen eine Kleinigkeit, um
ihre Liebe zu zeigen. Nun setzt sich die ganze Familie noch
bei Licht zu Tisch. Schon am vorhergehenden Abend hat
die Mutter alles bereit gemacht. Ausser Kaffee und Butterbrot

wird ein Birnbrot, eine Schüssel mit „patlanas" (Buttertorten),

eine andere Schüssel mit „vaischlas del fier" dann eine
mit „sfögliadas" (Krapfen aus Blätterteig) und endlich noch
eine mit „fuatschas grassas" auf den Tisch gestellt. Ausser
all diesen Gerichten werden noch mehrere Likörflaschen
hingestellt: Anisette, Rhum, Cognac, Trester und Enzian, auch
Veltliner. Der Vater schenkt jedem ein Gläschen ein und nun
stossen alle an, indem sie sich von neuem ein gutes neues
Jahr wünschen, mit Gesundheit und Zufriedenheit.

Nachdem das Frühstück beendet ist, stehen die Kinder
und die erwachsene Jugend auf, um den Verwandten und
Freunden ein gutes, neues Jahr zu wünschen, und zwar geht
jedes zuerst zu den nächsten Verwandten. In jeder Familie
sieht man's gern, wenn ein wohlgestalteter Knabe ohne

körperliche Gebrechen, der erste ist, der ins Haus kommt,
um zu gratulieren ; denn das bedeutet Glück für's ganze Jahr.



Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin 23

Nach den nächsten Verwandten kommen die Paten und
Patinnen an die Reihe, dann die Nachbarn oder andere
Verwandte und Freunde. In Vna gehen die Kinder und die
erwachsene Jugend beinah in jedes Haus. Die Jünglinge und
Mädchen gehen alle zeitig ins Haus des Schatzes, der ihnen
am vorhergehenden Abend durch das Los zugeteilt worden.

Wohin man auch geht, um Glück zu wünschen: überall
wird einem etwas aufgewartet. Tritt man in die Stube, so

sagt man den üblichen Neujahrsgruss: „Bun di, bun an"!
(guten Tag, gutes Jahr), die Kinder sagen: „Bun di, bun an,
chattà l'büman!" (guten Tag, gutes Jahr, das Neujahr ist da),
die Lustigen fügen noch hie und da bei: „oura col taler da
Milan"! (heraus mit dem Mailändertaler), damit wollen sie

andeuten, dass sie nicht nur gekommen seien, um etwas zu
wünschen, sondern auch um etwas zu bekommen. Wer auch
kommen mag, um Glück zu wünschen: alle werden zu Tische
geladen; die Hausfrau hat stets Kaffee in Bereitschaft und
die vielen oben aufgezählten Schüsseln bleiben den ganzen
Vormittag auf dem Tisch stehen. Der Vater schenkt den
Besuchern Likör ein und leistet ihnen Gesellschaft. Hierauf
bekommt jedes ein Geschenk, bald klein, bald gross, aber

ganz leer geht niemand aus. Den Jünglingen und Mädchen
gibt man 20 oder 50 Rappen; wenn sie verwandt sind wohl
auch einen Franken. Niemand verweigert gewöhnlich das

kleine Geschenk ; denn man sagt, es werde für die „mattinadas"
(Volksfest mit Tanz) verwendet, und da ist es klar, dass die
Jugend auf diese Weise fröhlich sein kann, ohne der Familie
besondere Auslagen zu verursachen. Den Kindern, die nicht
verwandt sind, gibt man auch etwa 20 Rappen und dazu
noch einen Apfel oder ein „biscottin" (Gebäck). Die
nahverwandten Kinder und die Patenkinder unter 10 Jahren kommen
am Neujahrsmorgen mit einem Korb, und nun bekommen sie

„üna fuatscha grassa", "ün barschadella" (Brotring mit
Weinbeeren), „üna vaischla del fier", „ün biscottin" und einen
Apfel mit hineingesteckten 20 Rappen. Dies alles bildet ein
vollständiges Neujahrsgeschenk. Diese Sitte besteht noch jetzt
trotz ihren'Schattenseiten; doch fängt man an, dieses Geschenk
nach und nach durch etwas anderes zu ersetzen, z. B. ein
Besteck, einen Schulgegenstand, eine Kappe etc. Das
Neujahrswünschen der Jugend dauert bis zum Beginn der Kirche
oder bis Mittag. Am Nachmittag machen dann auch die



24 G. Barblan

verheirateten Leute Neujahrsbesuche, wenigstens bei den
nächsten Arerwandten und Nachbarn.

Doch mit dem Neujahrstag sind noch nicht alle damit
verbundenen Festlichkeiten zu Ende. Nun laden sich noch
die Familien gegenseitig ein. Die eine oder andere fängt am
Neujahrsabend an, am folgenden Sonntag gibt eine andere die
Revanche und acht Tage später kommt die dritte und letzte
an die Reihe; denn gewöhnlich sind es nicht mehr als drei
Familien, die auf diese Weise miteinander Neujahr feiern. Bei
diesen Einladungen werden die gleichen Speisen aufgewartet wie
am Neujahrstag, nur kommt gewöhnlich geschlagener Rahm
dazu, in den andern Gemeinden, wie in Vna, sind
Neujahrsgeschenke, die aus im Haus zubereiteten Sachen bestehen,
nicht mebr Sitte; das übrige ist ungefähr gleich. In Sent
werden am Neujahrstag die Haustüren geschlossen, und die

Kinder, die Glück wünschen wollen, klopfen an die Türe und
rufen: ,.Eh chara, eh chara, dat il human, ch'eu sun be eu,
N. N." (Liebe, gebt das Neujahrsgeschenk, ich bin's nur, N. N).
Auf diesen Ruf erscheint jemand an der Türe um zu sehen,

wer da sei. Die Kinder der Verwandten und die Patenkinder
werden freundlich eingeladen, in die Stube zu kommen, um
ihr Geschenk zu empfangen; allen andern wTerden unter der
Tür 5 oder 10 Rappen verabreicht, und damit gehen sie

ihrer Wege. Die Kinder der wohlhabenden Familien gehen
nur zu ihren Verwandten, Paten und Nachbarn, die Ärmeren
dagegen auch in andre Häuser.

Die ganz armen Leute und namentlich ihre Kinder ziehen
an diesem Tag sogar in andern Gemeinden herum; es ist.
Sitte, unter diese hauptsächlich das sogenannte Neujahrsbrot
zu verteilen, und zwar bekommt jeder eine „rasdüra" oder
eine „bitschella" (beides Gebäcke). Gewöhnlich wird so viel
eingesammelt, dass diese Familien für lange Zeit mit Brot
versehen sind. Eine Menge Tiroler und Tirolerinnen kommen
jährlich, um von der Gutherzigkeit der Engadincr zu profitieren ;

sie füllen ganze Säcke mit Brot und kehren schwerbeladen
zurück.

Am Neujahrsabend wird in jeder Gemeinde getanzt,
und zwar ist gerade an diesem Abend der Zulauf besonders

gross. Von den jungen Leuten fehlt niemand, und auch von
den Verheirateten nehmen viele Teil daran ; es herrscht eine

allgemeine Fröhlichkeit.



Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin 25

In Sent und in einigen Gemeinden jenseits Pundpeidra
ist es Brauch, dass die Jugend eine „schlittada" (Schlittenfahrt)

veranstaltet, und dies ist jedesmal ein Ereignis von
grosser Wichtigkeit. Jeder der teilnehmenden Jünglinge, lädt
ein Mädchen ein und wählt natürlich diejenige, die ihm am
nächsten steht. Erst nachdem er sich ihrer Zusage versichert
hat, macht er den Schlitten zurecht. Das Mädchen hat für
den Schmuck des Pferdes zu sorgen, welcher aus einem
Geläute mit zwei roten Büscheln und zwei grossen roten Feder-
sträussen besteht. Gleich nach dem Essen fahren die Schlitten
vor die Häuser der Mädchen, um diese abzuholen, und dann
versammeln sich alle auf dem Dorfplatz, wo durch das Los
die Reihenfolge zur Abfahrt bestimmt ward. Alle stellen sich
zuerst in eine Linie, und dann geht's los mit Jauchzen und
Peitschengeknall. Eine benachbarte Gemeinde ist das Ziel der
Schlittenfahrt, man geht z. B. von Sent nach Strada oder
Martinach, von Schuls nach Lavin usw. In der ersten
Gemeinde, durch die man fährt, wird ein kleiner Halt gemacht
und Glühwein getrunken. Am Bestimmungsort lässt man sich
ein Essen servieren und hierauf wird getanzt bis zum Abend,
dann kehrt die ganze Gesellschaft fröhlich nach Hause zurück,
wo ein Ball den Tag beschliesst.

[P. Staub: Am Neujahrstag beglückwünscht man sich
gegenseitig. Am Nachmittag machen die Kinder bei ihren
sämtlichen Paten die Runde, um ihnen zu gratulieren und
sich von ihnen beschenken zu lassen. Jedes Kind hat ein
buntes Tuch bei sich, in das es die Geschenke verpackt. Diese
bestehen gewöhnlich in Biscutins, Fatsche und Äpfeln; in
einem oder mehreren derselben steckt ein Stück Geld.

Die ledigen Knaben und Mädchen haben am Neujahrstag

Abend wieder eine ähnliche Zusammenkunft, wie am
Silvesterabend.]

[In allen Dörfern wird für die Festzeit viel gebacken:
Birnbrot, bütschellas, Biscutins. Die Schulkinder ziehen am
Vormittag herum und wmnschen Glück: „Bun di, bun an".
Sie bekommen ein wenig Geld oder Gutsli ; von guten Bekannten,
Paten und Verwandten auch grössere Geschenke.

Nach Neujahr gaben früher die Frauen ihre Kaffeevisiten,

wobei die Ziernüsslein und das Kartenspiel nie fehlten.
Die Schlitteda findet gewöhnlich nach Neujahr statt.

Das ist eine Schlittenfahrt der Jugend in alten Engadiner-



26 G. Barblan

trachten. Das Pferdegeschirr ist dabei schön aufgeputzt.
Auch der Vorreiter und der Nachreiter sind kostümiert.
Früher kehrte man erst bei der Heimfahrt ein und trank
Kaffee. Dann gingen alle nach Hause und kamen am Abend
zum Tanz zusammen (Bevers).

In Samaden laden die Burschen die Mädchen zur
Schlitteda ein, wofür sie nachher von diesen ein Geschenk
erhalten. In einem Dorf wurde im Vorbeifahren Halt gemacht
und Glühwein getrunken. Am Bestimmungsort nahm man
Kaffee oder Wein und tanzte. Der Bursche holte das Mädchen
mit dem Schlitten ab und bekam ein Gläschen ; beim Zurückkehren

begleitete er sie wieder ins Haus und lud sie auf den
Abend zum Tanz ein („mezza saira"). Hie und da wurde die
„Schlitteda" auch auf andere Art arrangiert. Alle Mädchen
waren maskiert und bekamen eine Nummer. Dann wurde
das Los gezogen. Jeder Bursche führte seine Nummer am
Arm in den Schlitten, und auf das Trompetensignal fuhren
alle ab. Ausser dem Dorf wurde durch ein Signal halt gemacht
und die Masken abgenommen, aber niemand durfte vor dem
nächsten Dorf aussteigen (F. Brügger).]

Gewöhnlich werden jedoch die Schlittenfahrten der

Jugend sowohl wie der Verheirateten erst an den Sonntagen
nach Neujahr ausgeführt. „Herwärts von der Puntpeidra"
denkt kein Mensch daran am Neujahrstag eine Schlittenfahrt
zu veranstalten, denn gleich am folgenden Tag finden die

„Mattinadas", das grosse Jugendfest, statt.
Am Mittag vereinigen sich die jungen Leute in gemeinsamem

Lokal, wo auch die gewöhnlichen Sonntagszusammen-
künfte stattfinden. Die Musik ist schon bereit, denn sie wird
im Voraus für die Neujahrsfestlichkeiten bestellt. Vor dem Haus
stellt man sich auf, voraus die Musik, dann die Jünglinge zu
zweien und zu dreien und am Schluss die Kiemen, die erst ein
Jahr in der Jugendgesellschaft sind, mit den Körben, worin die
Gaben für die „mattinadas" gesammelt werden. Die Musik
beginnt den alten Marsch der „mattinadas", und unter Jauchzen
und lautenRufen: „Esleben die Mattinadas", setzt sich die ganze
Gesellschaft in Bewegung durch die Strassen der Gemeinde.

Sobald der Zug vor ein Haus gelangt, wo ein junges
Mädchen wohnt, hält die Musik an und beendigt den Marsch

vor der Türe ; dann gehen alle ins Haus und werden zu Tische

geladen, wo die gleichen Speisen wie am Neujahrstag schon



Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin 27

bereit stehen: Birnbrot, „fuatschas grassas", „vaischlas del fier",
„patlanas", „sfogliadas" (Krapfen aus Blätterteig), Kaffee, Butter
und etwa zwei bis drei Arten Liköre. Alle setzen sich zu
Tisch, man plaudert, lacht und scherzt während des Essens.
Inzwischen bringt die Mutter oder das junge Mädchen die
„mattinada" (Gabe für das Fest) herbei: eine „fuatscha grassa"
und eine „fuatscha alvada". Die beiden Jünglinge, welche die
Körbe tragen, packen die Gaben ein und dann, nach einer
viertelstündigen Rast, zieht die ganze Gesellschaft mit Musik,
Gesang und Jauchzen von dannen bis zum nächsten Haus,
wo ein junges Mädchen wohnt, und so geht es den ganzen
Nachmittag weiter. Zwischenhinein werden auch in Häusern,
wo keine junge Mädchen sind, Gaben gesammelt, aber hier
bekommen sie nur entweder eine „fuatscha grassa" oder eine
„fuatscha alvada", nie beides.

Am Abend dieses Tages kommt die Jugend zu einem
gemeinsamen Nachtessen zusammen, und nachher findet ein
Ball statt. Zu diesem kleinen Fest haben die jungen Mädchen
alles Mögliche zusammengebracht: Frisches und geräuchertes
Fleisch, Stotzen, Rücken und Schulterstücke, Würste, Schinken,
Eier und Mehl; sie sind auch bei der Zubereitung des Mahl's
tätig, welches wie die Tauf- und Hochzeitsessen im Tanzhause
stattfindet. Die jungen Leute sorgen dafür, dass auch reichlich
Wein vorhanden ist. Die Ausgaben für den Ball werden
redlich verteilt, und zwar zahlen die jungen Leute die
Musikanten und die Mädchen den „Hausflur", der überall den
fehlenden Tanzsaal ersetzt.

Zum Ball der „mattinadas" kommen auch die verheirateten
Leute und die Kinder; sie alle sind willkommen. Man tanzt
bis um Mitternacht, immer der Reihe nach; einen Tanz für
die Jugend, einen für die Verheirateten, einen für die Kleinen.
Um Mitternacht gibt es ein kleines Nachtessen für die Jugend,
bestehend aus Kaffee und den Gaben der „mattinadas".

Aber nicht nur für die erwachsene Jugend gibt es

„mattinadas", auch die Kleinen ziehen herum; sie haben
jedoch nur eine Geige oder eine Klarinette als Musik und
werden von ihren Mädchen nicht bewirtet. Nachdem die
„mattinadas" eingesammelt sind, versammeln sich alle und
tanzen den ganzen Nachmittag. Am Abend haben sie ihr
gemeinsames Essen, wo alsdann die gesammelten Gaben
verzehrt werden, und nachher gehen sie zum Ball der Grossen.



28 G. Barblan

Aber mit den „mattinadas" sind die Neujahrsfeste noch
nicht zu Ende. Auf den Abend des 3. Januar bestellen die
Verheirateten die Musikanten und laden die Jungen zum Tanz
ein. Wie am Abend der „Mattinadas" bleibt die vergnügte
Gesellschaft bis Mitternacht beisammen. Am folgenden Abend
hat die Jugend wieder einen Ball und zugleich ein gemeinsames

Nachtessen „vanzadüras" (Überbleibsel) genannt. Am
Abend des 5. Januars kommen dann die Kleinen an die Reihe
mit ihrem Ball. Auch sie laden die Grossen ein und lassen

zum Tanz aufspielen.
So vergeht die erste Woche des neuen Jahres unter

Festlichkeiten und Vergnügen. Dann aber kommt wieder Ruhe
ins Land; jedes geht an seine gewöhnliche Arbeit und
herwärts von Puntpeidra haben die Musikanten Ruhe bis zur
Vorsteh erwähl.

Dass es bei all diesen Neujahrsfesten auch verschiedene
Verlobungen gibt, ist selbstverständlich, und damit ist in
diesem Jahr wieder für eine Reihe Vergnügungen für Jung und
Alt gesorgt.

Herwärts von Puntpeidra, also im Kreis Remüs, finden
alle diese Vergnügungsanlässe zur Weihnachts- und Neujahrzeit

statt, in den andern Gemeinden des Unterengadins dagegen
erst später zwischen Neujahr und Ostern. Diese Vergnügungen
sind aucb andrer Art; denn sie stehen meist in Beziehung zu
politischen Ereignissen der Gemeinden; es sind deshalb nicht
nur Anlässe zur Belustigung für die jungen Leute, sondern
eigentliche Volksfeste, jedes mit seinen eigenen Gebräuchen.

Ein eigenartiger Brauch existiert in Sent am
Dreikönigsabend. Die jungen Leute suchen an diesem Abend
überall Holz zu stehlen, wo sich eine Gelegenheit dazu bietet,
und verwenden es dann für ihre Zusammenkünfte. Früher
brauchte man das Holz zum Bleigiessen; aus den Formen,
die entstanden, wenn man das flüssige Metall ins Wasser
warf, wollten einige in gewissem Sinn das Schicksal desjenigen
voraussagen, für den das Experiment gemacht wurde, und
da sich namentlich die Jugend daran beteiligte, so ist es

natürlich, dass meistens vorausgesagt wurde, wren der
betreffende Jüngling oder das Mädchen heirate. Heuzutage
wird nicht mehr Blei gegossen, aber der Brauch, Holz zu
stehlen für die Zusammenkünfte, ist geblieben.

Es ist selbstverständlich, dass die Bauern nicht so ohne



Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin 29

weiteres ihr Holz nehmen lassen. Einige wachen bei ihren
Holzbeigen, und wenn die Gesellschaft heran geschlichen
kommt, um sich zu bedienen, so jagen sie sie fort; andere
lauern oben im Haus mit einem Eimer Wasser, mit dem sie

denjenigen begiessen, der sich der Holzbeige nähert.
Das Holzstehlen ist jedoch nicht die einzige Belustigung

am Dreikönigsabend. Mit der Zeit haben sich noch manche
dazu gesellt. Finden die jungen Leute beim Herumziehen
einen Schlitten oder einen Mistschlitten vor einem Haus, so

stossen sie ihn ein Stück den Berg hinunter oder ziehen ihn
gar in den Brunnen oder auf ein niederes Dach hinauf, und
der Bauer kann am andern Morgen auf die Suche gehen.
Ein beliebter Spass ist auch, die Holzbeigen, die sich vor den
Häusern befinden, umzuwerfen, oder die Haustüren aus den

Angeln zu heben und hinter das Haus zu stellen, wo der
Hausherr sie dann suchen kann.

Wir müssen hier noch bemerken, dass es niemand
einfällt, diese Spässe übel aufzufassen; alle lassen der Jugend
gern ihr Vergnügen und denken, sie haben es auch einmal
so getrieben in jungen Jahren. Wenn's jedoch einem einfällt,
in Wut zu geraten und Lärm zu machen, so kann er sicher
sein, dass er im folgenden Jahr der erste sein wird, dem ein
Streich gespielt wird.

[P. Staub: Der Dreikönigstag führt mancherlei Possen

mit sich. Die jungen Leute schreiben die Namen aller ledigen
Personen im Dorfe auf besondere Zettelchen, machen eine
Lotterie daraus, auf jeden Jüngling trifft ein Mädchen, welches
nun das ganze Jahr seine Geliebte genannt wird.

Zum Einholen des Orakels begeben sich die Mädchen
nachts auf einen Platz und werfen ein Schuh in die Höhe.
Fällt er so, dass seine Spitze gegen den Kirchhof kehrt, so stirbt
sie noch in demselben Jahr, fällt er anders gekehrt, so zeigt er
die Gegend an, woher der zukünftige Ehemann kommen wird.]

[Babania (6. Januar). An diesem Abend kamen die
Burschen und Mädchen in der einen oder andern Stube zusammen
(Samaden und Bevers). Da wurde Blei gegossen und die
Figuren aus Büchern bestimmt. Man würfelte auch und schlug
die Nummern im „cudesch da Babania"1) nach, um die Zu-
kunft zu bestimmen (F. Brügger).] [Schluss folgt.]

]) s. Archiv 4, 174 ft'.; J. Whjkram ed. Bolte 4, 333.


	Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin

