Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 19 (1915)

Artikel: Sitten, Gebréauche und Volksfeste im Unterengadin
Autor: Barblan, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-111720

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-111720
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

13

Sitten, Gebrauche und Volksfeste im Unterengadin.
Von G. Barblan in Landquart.

Aus dem Ritoromanischen iibersetzt von Fanny Briigger, Bevers.

(Fortsetzung.)
Kalendare Feste und Briduche.

Zur zweiten grossen Kategorie der volkstiimlichen Ge-
briuche gehoren alle diejenigen, die im Zusammenhang mit den
bedeutendsten kirchlichen Festtagen stehen. Das erste Fest im
Jahr ist Ostern. Schon der Karfreitag, der durch die iiberall
an diesem Tag stattfindende Konfirmation eine grossere Be-
deutung bekommt, wird als grosser Festtag betrachtet. .Den
Bamstag beniitzt die Hausfrau, um die Vorbereitungen fiir
Ostern zu treffen; denn da muss sie ,fuatschas grassas“ (fette
Kuchen), , vaischlas del fier* (Kuchen die mittelst eines Eisens
geformt werden), ,patlanas“ oder ,malcorvs* (beides ein Gebiick)
zubereiten, damit die Festtage sich auch durch die Gerichte,
die auf den Tisch kommen, von andern Tagen oder gewthn-
lichen Sonntagen unterscheiden. Am Ostertag gehen sozusagen
alle Leute in die Kirche und zum Abendmahl; bei uns ist es
nicht Sitte, dass viele nach der Predigt die Kirche verlassen,
ohne das Abendmahl zu nehmen. An diesem Festtage kommen
auch fast alle Einwohner der kleineren Orte in die Hauptkirche;
so gehen noch jetzt alle Bewohner von Vna nach Remtis, ob-
gleich sie es leicht einrichten kénnten, in Vna in die Kirche
zu gehen, da dort jeden zweiten Sonntag gepredigt wird.
Aber es ist so ein alter Brauch, an Ostern nach Remiis zu
gehen, um zu zeigen, dass sie gut ,iberwintert haben, wie
die Remtiser sagen.

Beim Abendmahl muss einer oder zwei der Kirchenvogte
dem Pfarrer beim Austeilen des Weines helfen. Ein anderer
Kirchenvogt muss das Tellerchen halten, um die Opfergaben
zu sammeln, die fiir den Armenfonds bestimmt sind. Am
Ostertag ist das Essen viel reicher als gewohnlich; ausser der
Suppe und gerduchertem Fleisch kommt ein Braten, eine Torte
und ,plain in bégl* (Eier und Brot in einem Darm gekocht)
auf den Tisch. In wohlhabenden Familien wird Wein aufgestellt,



14 (. Barblan

auch wenn sie fiir gewohnlich keinen trinken. In Remiis ist
es jetzt noch wie vor alter Zeit Sitte, alle diejenigen, die von
Vna zur Kirche gekommen sind, zum Mittagessen einzuladen.
Friher vereinigte man sich nach dem Kssen, um religiose
Lieder zu singen; die Remiiser gingen an diesem Nachmittag
immer nach Chasté. Aber die rechte Frohlichkeit kommt erst
am Ostermontag. Zum Frihstick gibt es fiir die ganze
Familie gekochte Eier, zum Zeichen, dass die Zeit des Uber-
flusses beginnt; fir jedes Kind werden 3—4 Eier gefirbt.
Gleich nach dem Essen gehen die Kinder und auch viele
Erwachsene auf eine Wiese in der Niahe des Dorfes, um mit
den farbigen Eiern zu spielen ,far a pizza da cuc“. Dies ge-
schieht, indem man die Spitze des einen Eis auf die Spitze
des andern schligt und hernach schaut, welches das stidrkere
war. Das gleiche geschieht mit dem Gupf des Eis. Das eine
Kind hilt das Ei, das andere schligt und beim zweitenmal
wird gewechselt. Wenn eines mit seinem KEi beide male ge-
winnt, das heisst, wenn es die Spitze und den Gupf des andern
Fis zerbrochen hat, so erhilt es den Dotter aus dem Ei des
Gegners. Der Name dieses Spieles ,pizza da cuc* konnte von
»Pizza da coc* herkommen, denn ,coc* bedeutet in der Kinder-
sprache das gleiche wie Ei. Interessant ist jedoch auch die
Ahnlichkeit mit dem Ruf: ,Spitz oder Gupf!)*, welcher unter
den Kindern des Kantons Ziirich tiblich ist, um zum ,Spicken®
aufzufordern. Am Nachmittag des Ostermontags gehen die
Schulbuben und Junglinge in Vna von Haus zu Haus, um
Ostereler zu betteln, in jedem Haus bekommen sie eines oder
zwei. Wihrend die Kleinen sie unter sich verteilen und daheim
essen, laden die Grossen ihre Midchen als Kochinnen ein
und lassen Spiegeleier zubereiten, schaffen noch ein paar Liter
Wein her und veranstalten auf diese Weise ein kleines Essen.

In Remiis, Sent und Fetan spielen die Ménner und
Jiinglinge am Ostermontag ,a mazzas“ (Ballspiel, dhnlich wie
Golf, nur wird hier der Ball in der Luft geschlagen). Gleich
nach dem Essen erscheinen die Spielenden auf dem ,Plan
Bargia“, auf dem ,Plan da Flis“ oder in ,Luot*. Man trennt
sich in verschiedene Parteien, und nun schlagen die Schlag-
kolben auf die Kugeln aus Buchsbaumholz, dass es eine Freude
ist. Die Miadchen, die Frauen und die Alten stehen in einiger
Entfernung und kritisieren dann und wann, namentlich, wenn

1) 1d. 2, 391.



Sitten, Gebrauche und Volksfeste im Unterengadin 15

der eine oder andere auch gar zu viel aufschneidet, oder drei
viermal schlagen muss, eh er die Kugel trifft.

[Bevers:!) Es wird viel gebacken wie fiir die Neujahrsfeste.
Am Montag werden die Eier geworfen. Die Kinder machen
schon vorher oberhalb des Dorfes Nester aus Preiselbeerstauden.
" Damit die Form gut wird, legt man grosse Steine hinein. Am
Ostermontag kommen sie herauf und fiillen die Nester mit
Eiern, ein Hislein darf dabei nie fehlen. Man spickt und lésst
die Eier den Abhang hinunter rollen. Friither belustigten sich
auch die Burschen und M#idchen, jetzt nur noch die Schulkinder.

Samaden: Nach Mitternacht vom Samstag auf den
Sonntag bemiihte sich jeder Knabe zuerst in St. Peter (Friedhofs-
kirche oberhalb des Dorfes) zu sein um zu lduten. Es wurde
fast den ganzen Tag geldutet. Dazwischen unterhielten sich
die Knaben mit Spicken und Eierwerfen. Sie versteckten die
Fier in den Felsen.)

Viel stiller als Ostern wird Pfingsten gefeiert. Nur in
Vna existiert meines Wissens noch ein schoner, alter Brauch,
zweifellos der Rest eines heidnischen Festes der Romer oder
der Germanen, welches am Sommersolstitium gefeiert wurde.

Am Pfingstmontag Nachmittag machen die Kinder und
die jungen Leute von Vna einen Spaziergang zu den Quellen
der ,Aua forta“ (eine Mineralquelle) im Sinestratal. Auf dem
Riickweg machen sie auf einerschénen Wiesenfldche, genannt ,1a
Foppa“, Halt und beginnen zu spielen, z.B. Kreisspiele, Haufeln,
schwarzen Mann, oder sie tanzen nach der Musik einer Mund-
harmonika. Die Kinder schmiicken sich mit Blumenguirlanden
aus Plantago media (Wegerich), welche deshalb auch Kranz-
blume genannt wird. Singend und pfeifend kehren dann alle
nach Hause zuriek.

Das Erntefest oder Oktoberfest ist mit keinem Volksfeste
oder sonstigen speziellen Gebrduchen verbunden; umsomehr
ist dies beim Weihnachtsfeste der Fall. Die Weihnachts-
und Neujahrszeit ist fir alle Gemeinden des Kreises Remiis
oder wie man sagt ,Nandvart Pundpeidra® heute wie vor
2000 Jahren bei den Romern, die Karnevalszeit. Schon drei
Wochen vor Weihnachten fangt die Jugend an, bei den Zu-
sammenkitinften am Sonntag Abend die alten, ehrwiirdigen
Weihnachtslieder aus den zwei Biichern von ,Fritschun® zu
repetieren, und auch der Lehrer lehrt sie seinen Schiilern;

) Uber diese Zusatze vgl. Arcurv 18, 150.



16 . Barblan

denn die erwachsene Jugend und die Schuljugend wollen,
wie vor Alters zur Weihnachtszeit einmal den Nachtwichter-
dienst besorgen. Wenn dann die Jungen die schoénen, froh-
lichen Weihnachtslieder aus dem , Fritschun® singen, da kommt
neues Leben in die Alten, und auch sie werden wieder frohlich.
Am Abend, nachdem die Hauptgeschifte besorgt sind, setzen
sie sich zu Tische mit den Kindern und singen voll Freude
die Lieder, die sie noch alle auswendig koénnen. Sie lehren
die Jungen mit viel Geduld und erkldren ihnen die nach der
alten Mode geschriebenen Noten und die ut-Schlissel fiir Sopran,
Discant und Bass. Den Alten leuchten die Augen vor Freude,
dass doch wenigstens eine von den Kiinsten, die zu ihrer
Zeit gepflegt wurden, wieder ans Licht gezogen und von den
Jungen geachtet wird, die heutzutage ganz andre Sachen
lernen und das Alte ins Licherliche ziehen.

Am zweiten Sonntag vor Weihnachten geht die erwach-
sene Jugend im Dorf herum, um den Nachtwiichterdienst zu
verschen, und am folgenden Sonntag besorgen ihn die Kinder.
Uberall, wo der Nachtwichter die Stunden ruft oder sein
Liedlein singt, singen auch sie ecines oder zwei der Weih-
nachtslieder.

Fir die Hausfrau beginnt jetzt eine teure und arbeits-
reiche Zeit, denn sie muss alles riisten, was man wihrend
der Festtage braucht, und das will etwas heissen. Alle Vor-
bereitungen werden in der Woche vor Weihnachten, an vielen
Orten auch in der Woche zwischen Weihnachten und Neujahr
getroffen. Zuerst kommen die Birnbrote, die ,,fuatschas grassas®
(fette Kuchen) und die ,grassins“ (kleines Backwerk) an die
Reihe; aber man braucht viel von jeder Sorte; denn bis nach
Neujahr darf der Vorrat nicht ausgehen und tiberdies muss
noch fir spitere Mahlzeiten tibrig bleiben. In Vna, wo die
Neujahrsgeschenke aus Hausgebidck bestehen zum Beispiel:
,fuatschas alvadas® (Aufliufe) ,fuatschas grassas“ ,biscottins®
(ahnliches Gebédck wie (Gugelhopf) braucht eine Familie, die
ungefihr 10—15 Geschenke austeilen muss, eine grosse Quan-
titiat von jeder Sorte. Sowohl fiir Weihnachten als auch fir
Neujahr werden noch ,batlanas“ (Buttertorten) ,malcorvs®
(Geback) ,vaischlas del fier (Kuchen die mit einem Kisen
geformt werden), ,sfogliadas“ (Blitterteig) und ,croecants®
(Totenbeinli) zubereitet. Viele Hausfrauen schiitteln den Kopt
und haben Bedenken, wenn sie sehen, wie viel Mehl ver-



Sitten, Gebrauche und Volksfeste im Unterengadin 17

schwindet, wie der Kiibel mit dem gekochten Schmalz sich
leert und wie die frische Butter abnimmt; aber was hilft’s?
es ist einmal so der Brauch, und keine will der andern
nachstehen.

Am Vorabend des Weihnachtsfestes wird tberall in der
Kirche das Christbdumechen fiir die Schulkinder angeziindet.
Jede Klasse singt einige Lieder, ebenso die erwachsene Jugend;
der Pfarrer hilt eine kleine Rede, und nachher werden die
(eschenke, die aus privaten Beitrigen gekauft werden, verteilt.
Dieses Fest, obgleich erst in neuerer Zeit aufgekommen, ist
so beliebt geworden, dass weder Jung noch Alt es ein ein-
ziges Mal entbehren mochte.

Das Weihnachtsfest unterscheidet sich durch nichts Be-
sonderes von den andern Festen, nur dass man in Vna am
Nachmittag fast in allen Hiusern die Weihnachtslieder singen
hort, wie vor 50 Jahren.

Am Nachmittag des Stephanstages (26. Dez.) geht
in Vna und Remiis die ganze Jugend, das heisst die Gesell-
schaft der Grossen und der Kleinen, jedes in seinem ,piertan®
(Balllokal, oft nur eine Hausflur) ,a saglir pel glin“ (zum Jugend-
tanz mit Gesang). Die Musik besteht gewihnlich nur aus
einer (Geige und einer Flote oder Klarinette. An diesem Nach-
mittag haben die Maddchen das Recht zu engagieren und nicht
die Knaben. Dieses ,saglir pel glin“ sowie auch die ,chanva
lunga“ (Silvester), wovon spiter die Rede sein wird, lassen
vermuten, dass das PHlanzen von ,glin“ (Flachs) und ,chanva“
(Hanf) frither bei uns eine viel grissere Bedeutung hatte, als
jetzt oder vor einigen Jahrzenten. Vielleicht steht es auch in Zu-
sammenhang mit der Sitte, dass die Jiinglinge frither am Abend
zu den Madchen auf Besuch gingen, wihrend diese spannen.
Sie unterhielten sich damit, den Faden zu verwirren, die
Schniire aus dem Rad gleiten zu lassen und den am Spinn-
rocken angemachten Flachs anzuziinden. Vielleicht waren dieser
Tanz (saglir pel glin) und die Silvesterwiinsche eine Art ver-
geltung fir alle Plagen und Neckereien.

Am Abend des Stephanstages zieht die Jugend in Masken
umher, das heisst einige Jinglinge und Middechen verkleiden
sich und werden von den andern von Haus zu Haus gefiihrt,
um sich sehen zu lassen. Vor einigen Jahren gab es in Vna
prachtvolle Masken. Die jungen Leute kleideten sich, wie es
vor B0 oder 100 Jahren Mode war; denn in Vna sind noch

Schweiz, Archiv f. Volkskunde XIX (1915). 2



18 . Barblan

sehr viele alte Kleider vollkommen erhalten und werden von
(Generation zu Generation vererbt. Es war eine Freude, die
Méddchen in schénen scharlachroten Rocken mit Samtmieder,
Hauben und Filigrannadeln zu sehen und daneben die schlanken
Jinglinge in kurzen Hosen und blauen Récken mit glinzenden
Knopfen dran.

An einem Abend zwischen Weihnachten und Neujahr
ziehen die Jinglinge sowie die Schulbuben umher, um die
,babiitas“, das heisst die Belohnung fiir das Wachen und fiir
die Masken, einzusammeln. Jede Haushaltung gibt bei diesem
Anlass einen halben oder !/1s Scheffel Roggen. Dieser Roggen
wird verkauft und der Erlos dazu verwendet, wenigstens einen
Teil der Getrinke zu bezahlen, die von der Gesellschaft wihrend
der Weihnachts- und Neujahrszeit konsumiert werden. Da der
Roggen dazu dient, Getréinke zu kaufen, so kann man vermuten,
dass die Worte ,babiita“(oben besprochene Gabe) und ,babiits*
(Masken) von ,baiver“ (trinken) herkommen; ,baiver“ hat bel
uns noch das zweite h beibehalten, also ,baiber“, part. perf.
,babii“; il babi, ils babiits“ = der Betrunkene, die Betrun-
kenen, oder hier konnte es auch heissen: die Frohlichen, die
Spiasse und Dummbheiten machen wie halb Betrunkene; ,la
babiita = la baviida“ (Trunk); hier so viel als ,Gabe fiir einen
Trunk*©.

[P. Staub: Am Vorabend des hl. Weihnachtsfestes gehen
die jungen Leute mit Laternen durch’'s Dorf und singen in
den verschiedenen Gassen Weihnachtslieder in romanischer
und deutscher Sprache.]

Ein Festtag fiir die ganze Jugend ist der Silvester.
In allen Gemeinden ist es Sitte, dass die Schulkinder Silvester
feiern, nur geschieht es auf verschiedene Weise. An diesem
Tage ist jedes bemiiht moglichst friith in die Schule zu kommen,
auch wenn es noch lange vor der Tir in der Kilte zu stehen hat,
ehe die Schule gedflnet wird. Wer zuletzt kommt, ist widhrend
des ganzen kommenden Jahres der ,Silvester“. Sobald er in die
Schulstube kommt, machen die andern Schiiler einen furcht-
baren Lirm. Sie machen ,Gixgdbeli“ und rufen: Silvester, Sil-
vester! Sie pfeifen, jauchzen und stampfen mit den Fiissen,
bis das arme Kind ganz verwirrt wird und zu weinen anfingt.
Das ist, was die andern wollten, und nun fangen sie erst recht
an zu lachen, bis der arme Silvester mitlacht. In einigen
(Gemeinden warten die Schulkinder, bis nur noch eines fehlt;



Sitten, Gebriduche und Volksfeste im Unterengadin 19

dann ziinden sie eine Laterne oder eine Kerze an und gehen
dem Faulenzer entgegen. Wenn sie ihm nicht begegnen, gehen
sie bis ins Haus und begleiten ihn mit Gespott, Pfeifen und
Gelidchter zur Schule. Noch an andern Orten gehen sie dem
Silvester mit einem Schlitten entgegen, setzen ihn darauf und
ziehen ihn mit grossem Lidrm durch’s ganze Dorf. In Sent
ist es Sitte, dass die Knaben an diesem Tag viel linger zur
Schule lduten als sonst, wenigstens eine halbe Stunde, um
das alte Jahr auszulduten.

Wenn der Schulrat in einer Gemeinde {iber die Neujahrs-
- zeit ein wenig Ferien gibt und auf diese Weise am Silvester
die Schule ausfillt, so wird der letzte Schultag vor den Ferien
als Silvester betrachtet, damit die Schulkinder nicht um dieses
Vergniigen kommen. Am Silvester Nachmittag ist fur alle
Schulkinder ,Chanva lunga®. Auf einer Strasse mit gutem
Schlittweg, die an diesem Tage von Fuhrleuten und Fuss-
gingern gemieden wird, sieht man die ganze Schuljugend
herunterschlitteln; aueh einige ganz kleine Knirpse, die noch
gar nicht zur Schule gehen, sind dabei, und alle rufen: ,Chanva
lunga, chanva lada, mincha stail tina roccada!“?)

Von Zeit zu Zeit stellen sie alle Schlitten in eine Reihe,
das heisst, jeder packt denjenigen, der vor ihm ist, beim Mantel
oder beim Rock. Wenn alles bereit ist, gibt der Vorderste
das Zeichen zur Abfahrt, und der ganze Zug setzt sich in
Bewegung und mit dem Ruf; ,Chanva lunga“ etc. geht es
im Sturmwind die Strasse hinunter, bis einige entgleisen und
zum grossten Vergniigen der Ubrigen kopfiiber in den Schnee
fliegen.

Am Silvesterabend werden in Vna nach altem Brauch
durch das Los zum Scherz die Paare fiir das kommende Jahr
bestimmt. Diese Sitte existierte noch vor etwa 50 Jahren auch
in den andern Gemeinden, ist nun aber beinah iiberall ver-
schwunden. Die Jugendgesellschaft versammelt sich am ge-

) ,Langer Hanf, breiter (dicker) Hanf; jeder Halm ein Spinnrocken voll.“
Der Reim deutet auf einen alten rituellen Umzug hin, zur Bewirkung der
Fruchtbarkeit, — Herr Dr. C. Pult teilt uns weiter dariiber mit: ,,Genannter
Spruch wird aufgesagt wihrend des Schlittelns. Die Kinder, friiher auch Er-
wachsene, binden einen Schlitten (schlittra, josta = massive, kleine Holzschlitten)
an den andern, eine lange Reihe bildend, und wihrend sie schlingelnd hinunter-
fahren, sagen alle laut und im gleichen Rhythmus obigen Reim auf. An eine
bestimmte Zeit ist dieser Brauch heute nicht gebunden; moglich, dass dieses
sFar chanva lunga“ friiher mit Vorliebe am Silvester ausgefiihrt wurde.

2%

&



20 G. Barblan

wohnten Ort. Man bringt eine Anzahl Zettel, und auf jeden
wird der Name eines Jiinglings oder eines Mddchens geschrieben.
Da es durchaus notwendig ist, dass gleichviel Jiinglinge und
Méadchen dabei sind, so muss man oft einige alte Jungfern
oder Junggesellen, die schon lingst nicht mehr zur Gesell-
schaft gehoéren, zu Hilfe nehmen. Dass Spass und Witz nicht
fehlen, ist begreiflich. Nachdem die Namen geschrieben sind,
werden die Zettel der Jinglinge in einen Hut getan, und
diejenigen der Méidchen in einen andern. Ein Jingling und
ein Méddchen, jeweilen die jingsten der Gesellschaft, ziehen
aus jedem Hut einen Zettel, und die Zwei, die auf diese Weise .
zusammen kommen, bilden fiir das kommende Jahr ein Paar.
Bei Einigen trifft das Los den Wunsch des Herzeus, bei Andern
ist das Gegenteil der Fall; aber stets gibt's viel zu lachen,
und auch die spottischen Bemerkungen fehlen nicht.

Sobald die Lose gezogen sind, geht die ganze Gesellschatt
zum Silvesterschlitteln. Jeder Bursche nimmt seinen Schatz
auf den Schoss, und alle rufen wie die Kinder: ,Chanva lunga,
chanva lada, mincha stail iina roccada®.

Wie die erwachsene Jugend, so haben auch die Kleinen
an diesem Abend zum gleichen Zweck das Los gezogen.

Das Ausliuten des alten Jahres ist fir Jinglinge und
Ménner ein besonderes Vergniigen. Schon am Mittag beim
Zwoltuhr-Schlagen fangen die Burschen an zu lduten und
zu jauchzen. Gewohnlich nehmen sie einige ,fuatschas grassas*
(fette Kuchen) ,alvadas“ (Auflaufe) und eine Flasche Brannt-
wein oder einige Liter Wein mit sich auf den Turm, um sich
von Zeit zu Zeit ein bischen zu erwirmen. Das Auslduten
des alten Jahres dauert den ganzen Nachmittag und Abend
bis Mitternacht, nicht nur die jungen Leute, auch verheiratete
Manner und sogar Knaben beteiligen sich daran. Von Mitter-
nacht bis zum Neujahrsmorgen haben die Glocken Ruhe,
aber punkt sechs Uhr beginnt der Kiister mit allen Glocken
das neue Jahr einzuliuten. Dies dauert von 6—12 Uhr, aber
nicht ohne Unterbrechung und mit weniger Eifer und Freude,
als das Ausldauten des alten Jahres am vorhergehenden Tag.

Die verheirateten Minner gehen am Silvesterabend ge-
wohnlich eine Zeitlang ins Wirtshaus und zwar auch diejenigen,
die sich dort das ganze Jahr hindurch nur selten oder auch gar
nicht sehen lassen. Doch an diesem Abend wollen alle in Ge-
sellschaft mit Andern frohlich sein. Ungefihr sechs oder acht



Sitten, Gebriuche und Volksfeste im Unterengadin 21

oder zehn tun sich zusammen, um eine Partie zu machen und
einige Liter Wein zu trinken. Nach und nach kommt Frohlich-
keit in die Gesellschaft, man stimmt einige Lieder an und
bleibt bis nach Mitternacht beisammen. Dann geht jeder nach
Hause, um am folgenden Tag bereit zu sein zur Neujahrs-
bescherung. In vielen Héusern bleibt die ganze Familie bis
Mitternacht auf, um gemeinsam das neue Jahr zu erwarten.

In den meisten Gemeinden geht man am Silvesterabend
in die Kirche, wo die Chore einige passende Lieder singen,
der Pfarrer eine Predigt hilt und im Anschluss daran eine
Ubersicht iiber die wichtigsten Ereignisse des verflossenen
Jahres, wie Geburten, Todesfille und Hochzeiten, gibt.

In Sent findet am Silvesterabend stets ein Ball statt mit
einem gemeinsamen Iissen um Mitternacht. Auch die Giste
des Hotels versammeln sich diesen Abend zu einem gemein-
samen Nachtessen,

[P. Staub: Am Silvester abends 7 Uhr begibt sich die
GGemeinde zur Kirche, in welcher ein Gottesdienst gehalten
wird. Nach dieser Feier begeben sich die jungen Leute zu
einem Fest ins Schulhaus, die Mddchen bringen ,Luggmilch¢
(Schlagrahm) und Biscutins, die Knaben Likor. Essend,
scherzend und singend bleiben so die jungen Leute beieinander
bis nach 12 Uhr, wo sie sich dann unter gegenseitigen Gliick-
wiinschen trennen. Von !/212 bis '/>1 Uhr wird in der Kirche
(mit einem kleinen Unterbruch um 12 Uhr) mit allen Glocken
das alte Jahr aus- und das neue eingeliutet.]

[Samaden: Der Letzte, der am Silvester in die Schule
kam, wurde in einen Sack gesteckt und auf einem Schlitten
im Dorf herum gezogen. Schliesslich warf man ihn auf einen
Misthaufen und liess ihn noch ein wenig zappeln, ehe man
ihn befreite.

Zuerst schlittelten die Burschen mit den Midchen; um
Mitternacht ging man in die Kirche; nachher kam man zu-
sammen, tanzte und trank Glihwein.

[Bevers: Am Silvester wurde Unschlitt und Blei ge-
gossen, auch allerlei Streiche ausgefiihrt (Wagen versteckt,
Schnur an den Tirklopfer gebunden und aus einem Ver-
steck angezogen).

Wenn man um Mitternacht den Jungen begegnete,
brachte es Gliick; die Alten brachten Ungliick. (F.Briigger.)



22 G. Barblan

Am Silvesterabend gehen die Burschen vor die Hiuser
wo Junge Madchen wohnen und machen einen schrecklichen
Larm, lauten an der Hausglocke, stellen allerlei Gegenstinde
vor die Haustiire, und &hnliches (L. Rippmann).]

Der grosste Festtag fiir Gross und Klein, aber namentlich
fiir die letztern, ist der Neujahrstag. Schon lange vorher
leuchten ihre Augen, wenn sie davon sprechen horen. Wie
unruhig schlafen sie in der Silvesternacht, und am andern
Morgen sind sie gewohnlich die allerersten, die erwachen.
Vor Tagesanbruch ist schon die ganze Familie auf. Nachdem
man sich Glick gewtinscht hat, findet die Bescherung statt.
Gewdhnlich bekommt jedes Kind ein neues Kleid und tiber-
dies, das eine eine neue Kappe, das andere ein seidenes Tuch,
oder eine Schiirze, oder ein Messer, kurz, keines wird ver-
gessen. Aber auch die Kinder haben im Geheimen irgend
etwas fir ihre Eltern gemacht; die Madchen ein paar Strimpfe
gestrickt und fiir den Vater vielleicht einen Tabaksbeutel ver-
fertigt; die Knaben haben in der Schule allerlei Sachen her-
gestellt z B. eine schone Schachtel oder ein geschnitztes
Tellerchen, vielleicht gar eine geschnitzte Stuhllehne. Wenn
sie nicht dergleichen gemacht haben, so sparen sie wohl ihr
bischen Sackgeld zusammen und kaufen eine Kleinigkeit, um
ihre Liebe zu zeigen. Nun setzt sich die ganze Familie noch
bei Licht zu Tisch. Schon am vorhergehenden Abend hat
die Mutter alles bereit gemacht. Ausser Kaffee und Butter-
brot wird ein Birnbrot, eine Schiissel mit ,patlanas“ (Butter-
torten), eine andere Schiissel mit ,vaischlas del fier* dann eine
mit ,sfogliadas* (Krapfen aus Bléitterteig) und endlich noch
eine mit ,fuatschas grassas“ auf den Tisch gestellt. Ausser
all diesen Gerichten werden noch mehrere Likorflaschen hin-
gestellt: Anisette, Rhum, Cognac, Trester und Enzian, auch
Veltliner. Der Vater schenkt jedem ein Glidschen ein und nun
stossen alle an, indem sie sich von neuem ein gutes neues
Jahr wiinschen, mit Gesundheit und Zufriedenheit.

Nachdem das Friihstiick beendet ist, stehen die Kinder
und die erwachsene Jugend auf, um den Verwandten und
Freunden ein gutes, neues Jahr zu wiinschen, und zwar geht
jedes zuerst zu den nichsten Verwandten. In jeder Familie
sieht man’s gern, wenn ein wohlgestalteter Knabe ohne
korperliche Gebrechen, der erste ist, der ins Haus kommt,
um zu gratulieren; denn das bedeutet Gliick fiir’s ganze Jahr.



Sitten, Gebrduche und Volksfeste im Unterengadin 23

Nach den nichsten Verwandten kommen die Paten und
Patinnen an die Reihe, dann die Nachbarn oder andere Ver-
wandte und Freunde. In Vna gehen die Kinder und die er-
wachsene Jugend beinah in jedes Haus. Die Jinglinge und
Middchen gehen alle zeitig ins Haus des Schatzes, der ihnen
am vorhergehenden Abend durch das Los zugeteilt worden.

Wohin man auch geht, um Gliick zu wiinschen: iiberall
wird einem etwas aufgewartet. Tritt man in die Stube, so
sagt man den tblichen Neujahrsgruss: ,Bun di, bun an“!
(guten Tag, gutes Jahr), die Kinder sagen: ,Bun di, bun an,
chatta I'’btiman!“ (guten Tag, gutes Jahr, das Neujahr ist da),
die Lustigen ftigen noch hie und da bei: ,oura col taler da
Milan“! (heraus mit dem Maildndertaler), damit wollen sie
andeuten, dass sie nicht nur gekommen seien, um etwas zu
wiinschen, sondern auch um etwas zu bekommen. Wer auch
kommen mag, um Gliick zu wiinschen: alle werden zu Tische
geladen; die Hausfrau hat stets Kaffee in Bereitschaft und
die vielen oben aufgezihlten Schiisseln bleiben den ganzen
Vormittag auf dem Tisch stehen. Der Vater schenkt den
Besuchern Likor ein und leistet ihnen Gesellschaft. Hierauf
bekommt jedes ein Geschenk, bald klein, bald gross, aber
ganz leer geht niemand aus. Den Junglingen und Mé#dchen
gibt man 20 oder 50 Rappen; wenn sie verwandt sind wohl
auch einen Franken. Niemand verweigert gewohnlich das
kleine Geschenk; denn man sagt, es werde fiir die ,mattinadas“
(Volksfest mit Tanz) verwendet, und da ist es klar, dass die
Jugend auf diese Weise frohlich sein kann, ohne der Familie
besondere Auslagen zu verursachen. Den Kindern, die nicht
verwandt sind, gibt man auch etwa 20 Rappen und dazu
noch einen Apfel oder ein ,biscottin“ (Gebéck). Die nahver-
wandten Kinder und die Patenkinder unter 10 Jahren kommen
am Neujahrsmorgen mit einem Korb, und nun bekommen sie
,una fuatscha grassa“, “iin barschadella® (Brotring mit Wein-
beeren), ,iina vaischla del fier, ,iin biscottin® und einen
Apfel mit hineingesteckten 20 Rappen. Dies alles bildet ein
vollstindiges Neujahrsgeschenk. Diese Sitte besteht noch jetzt
trotz ihren Schattenseiten; doch fingt man an, dieses Geschenk
nach und nach durch etwas anderes zu ersetzen, z. B. ein
Besteck, einen Schulgegenstand, eine Kappe ete. Das Neujahrs-
wiinschen der Jugend dauert bis zum Beginn der Kirche
oder bis Mittag. Am Nachmittag machen dann auch die



24 G. Barblan

verheirateten Leute Neujahrsbesuche, wenigstens bei den
nichsten Verwandten und Nachbarn.

Doch mit dem Neujahrstag sind noch nicht alle damit
verbundenen Festlichkeiten zu Ende. Nun laden sich noch
die Familien gegenseitig ein. Die eine oder andere fingt am
Neujahrsabend an, am folgenden Sonntag gibt eine andere die
Revanche und acht Tage spéter kommt die dritte und letzte
an die Reihe; denn gewdohnlich sind es nicht mehr als drei
Familien, die auf diese Weise miteinander Neujahr feiern. Bei
diesen Einladungen werden die gleichen Speisen aufgewartet wie
am Neujahrstag, nur kommt gewdhnlich geschlagener Rahm
dazu, in den andern Gemeinden, wie in Vna, sind Neujahrs-
geschenke, die aus im Haus zubereiteten Sachen bestehen,
nicht mehr Sitte; das iibrige ist ungefihr gleich. In Sent
werden am Neujahrstag die Haustiiren geschlossen, und die
Kinder, die Gliick wiinschen wollen, klopfen an die Ttre und
rufen: ,Eh chara, eh chara, dat il biiman, ch’eu sun be eu,
N. N.« (Liebe, gebt das Neujahrsgeschenk, ich bin’s nur, N. N.).
Auf diesen Ruf erscheint jemand an der Tiire um zu sehen,
wer da sei. Die Kinder der Verwandten und die Patenkinder
werden freundlich eingeladen, in die Stube zu kommen, um
ihr Geschenk zu empfangen; allen andern werden unter der
Tir 5 oder 10 Rappen verabreicht, und damit gehen sie
ihrer Wege. Die Kinder der wohlhabenden Familien gehen
nur zu ihren Verwandten, Paten und Nachbarn, die Armeren
dagegen auch in andre Hé&user.

Die ganz armen Leute und namentlich ihre Kinder ziehen
an diesem Tag sogar in andern Gemeinden herum; es ist.
Sitte, unter diese hauptsichlich das sogenannte Neujahrsbrot
zu verteilen, und zwar bekommt jeder eine ,rasdiira“ oder
eine ,bitschella® (beides Gebiicke). Gewohnlich wird so viel
eingesammelt, dass diese Familien fiir lange Zeit mit Brot ver-
sehen sind. Fine Menge Tiroler und Tirolerinnen kommen
jéahrlich, um von der Gutherzigkeit der Engadiner zu profitieren;
sie filllen ganze Sicke mit Brot und kehren schwerbeladen
zurtick.

Am Neujahrsabend wird in jeder Gemeinde getanzt,
und zwar ist gerade an diesem Abend der Zulauf besonders
gross. Von den jungen Leuten fehlt niemand, und auch von
den Verheirateten nehmen viele Teil daran; es herrscht eine
allgemeine Frohlichkeit.



Sitten, Gebriuche und Volksfeste im Unterengadin 25

In Sent und in einigen Gemeinden jenseits Pundpeidra
ist es Brauch, dass die Jugend eine ,schlittada“ (Schlitten-
fahrt) veranstaltet, und dies ist jedesmal ein Ereignis von
grosser Wichtigkeit. Jeder der teilnehmenden Jiinglinge, lddt
ein Madehen ein und wihlt natirlich diejenige, die ihm am
nichsten steht. Erst nachdem er sich ihrer Zusage versichert
hat, macht er den Schlitten zurecht. Das Miadchen hat fiir
den Schmuck des Pferdes zu sorgen, welcher aus einem Ge-
ldute mit zwei roten Biischeln und zwei grossen roten Feder-
striussen besteht. Gleich nach dem Essen fahren die Schlitten
vor die Hauser der Madchen, um diese abzuholen, und dann
versammeln sich alle auf dem Dorfplatz, wo durch das Los
die Reihenfolge zur Abfahrt bestimmt wird. Alle stellen sich
zuerst in eine Linie, und dann geht’s los mit Jauchzen und
Peitschengeknall. FEine benachbarte Gemeinde ist das Ziel der
Schlittenfahrt, man geht z. B. von Sent nach Strada oder
Martinach, von Schuls nach Lavin usw. In der ersten Ge-
meinde, durch die man féhrt, wird ein kleiner Halt gemacht
und Glithwein getrunken. Am Bestimmungsort ldsst man sich
ein Essen servieren und hierauf wird getanzt bis zum Abend,
dann kehrt die ganze Gesellschaft frohlich nach Hause zurtick,
wo ein Ball den Tag beschliesst.

[P. Staub: Am Neujahrstag begliickwiinscht man sich
gegenseitig. Am Nachmittag machen die Kinder bei ihren
simtlichen Paten die Runde, um ihnen zu gratulieren und
sich von ihnen beschenken zu lassen. Jedes Kind hat ein
buntes Tuch bei sich, in das es die Geschenke verpackt. Diese
bestehen gewohnlich in Biscutins, Fatsche und Apfeln; in
einem oder mehreren derselben steckt ein Stick Geld.

Die ledigen Knaben und M#dchen haben am Neujahrs-
tag Abend wieder eine #hnliche Zusammenkunft, wie am
Silvesterabend.]

[In allen Dorfern wird fiir die Festzeit viel gebacken:
Birnbrot, biitschellas, Biscutins. Die Schulkinder ziehen am
Vormittag herum und wiinschen Glick: ,Bun di, bun an*.
Sie bekommen ein wenig (reld oder Gutsli; von guten Bekannten,
Paten und Verwandten auch grossere (Geschenke.

Nach Neujahr gaben frither die Frauen ihre Kaffee-
visiten, wobei die Zierniisslein und das Kartenspiel nie fehlten.

Die Schlitteda findet gewshnlich nach Neujahr statt.
Das ist eine Schlittenfahrt der Jugend in alten Engadiner-



26 G. Barblan

trachten. Das Pferdegeschirr ist dabei schén aufgeputzt.
Auch der Vorreiter und der Nachreiter sind kosttimiert.
Frither kehrte man erst bei der Heimfahrt ein und trank
Kaffee. Dann gingen alle nach Hause und kamen am Abend
zum Tanz zusammen (Bevers).

In Samaden laden die Burschen die Méidchen zur
Schlitteda ein, wofiir sie nachher von diesen ein Geschenk
erhalten. In einem Dorf wurde im Vorbeifahren Halt gemacht
und Glihwein getrunken. Am Bestimmungsort nahm man
Kaffee oder Wein und tanzte. Der Bursche holte das Midchen
mit dem Schlitten ab und bekam ein Gldschen; beim Zurtick-
kehren begleitete er sie wieder ins Haus und lud sie auf den
Abend zum Tanz ein (,mezza saira*). Hie und da wurde die
,Schlitteda“ auch auf andere Art arrangiert. Alle Midchen
waren maskiert und bekamen eine Nummer. Dann wurde
das Los gezogen. Jeder Bursche fiihrte seine Nummer am
Arm in den Schlitten, und auf das Trompetensignal fuhren
alle abh. Ausser dem Dorf wurde durch ein Signal halt gemacht
und die Masken abgenommen, aber niemand durfte vor dem
nichsten Dorf aussteigen (F. Briigger). ]

Gewohnlich werden jedoch die Schlittenfahrten der
Jugend sowohl wie der Verheirateten erst an den Sonntagen
nach Neujahr ausgefiithrt. ,Herwirts von der Puntpeidra®
denkt kein Mensch daran am Neujahrstag eine Schlittenfahrt
zu veranstalten, denn gleich am folgenden Tag finden die
»Mattinadas®, das grosse Jugendfest, statt.

Am Mittag vereinigen sich die jungen Leute in gemein-
samem Lokal, wo auch die gewohnlichen Sonntagszusammen-
kiinfte stattfinden. Die Musik ist schon bereit, denn sie wird
im Voraus fir die Neujahrsfestlichkeiten bestellt. Vor dem Haus
stellt man sich auf, voraus die Musik, dann die Jinglinge zu
zweien und zu dreien und am Schluss die Kleinen, die erst ein
Jahr in der Jugendgesellschaft sind, mit den Kérben, worin die
Gaben fur die jmattinadas® gesammelt werden. Die Musik be-
ginnt den alten Marsch der ,mattinadas“, und unter Jauchzen
und lauten Rufen: ,Esleben die Mattinadas“, setzt sich die ganze
Gesellschaft in Bewegung durch die Strassen der Gemeinde.

Sobald der Zug vor ein Haus gelangt, wo ein junges
Midchen wohnt, hilt die Musik an und beendigt den Marsch
vor der Tiire; dann gehen alle ins Haus und werden zu Tische
geladen, wo die gleichen Speisen wie am Neujahrstag schon



Sitten, Gebrauche und Volksfeste im Unterengadin 27

bereit stehen: Birnbrot, ,fuatschas grassas“, ,vaischlas del fier“,
»patlanas“,  sfogliadas“ (Krapfen aus Blitterteig), Kaffee, Butter
und etwa zwei bis drei Arten Likore. Alle setzen sich zu
Tisch, man plaudert, lacht und scherzt wihrend des Essens.
Inzwischen bringt die Mutter oder das junge Méidchen die
»mattinada“ (Gabe fir das Fest) herbei: eine ,fuatscha grassa“
und eine ,fuatscha alvada®“. Die beiden Jiinglinge, welche die
Korbe tragen, packen die Gaben ein und dann, nach einer
viertelstiindigen Rast, zieht die ganze Gesellschaft mit Musik,
Gesang und Jauchzen von dannen bis zum n#chsten Haus,
wo ein junges Middchen wohnt, und so geht es den ganzen
Nachmittag weiter. Zwischenhinein werden auch in Hiusern,
wo keine junge Médchen sind, Gaben gesammelt, aber hier
bekommen sie nur entweder eine ,fuatscha grassa* oder eine
yfuatscha alvada“, nie beides.

Am Abend dieses Tages kommt die Jugend zu einem
gemeinsamen Nachtessen zusammen, und nachher findet ein
Ball statt. Zu diesem kleinen Fest haben die jungen M#dchen
alles Mogliche zusammengebracht: Frisches und gerduchertes
Fleisch, Stotzen, Riicken und Schulterstiicke, Wiirste, Schinken,
Eier und Mehl; sie sind auch bei der Zubereitung des Mahl’s
tatig, welches wie die Tauf- und Hochzeitsessen im Tanzhause
stattfindet. Die jungen Leute sorgen dafiir, dass auch reichlich
Wein vorhanden ist. Die Ausgaben fiir den Ball werden
redlich verteilt, und zwar zahlen die jungen Leute die Musi-
kanten und die Midchen den ,Hausflur“, der iiberall den
fehlenden Tanzsaal ersetzt.

Zum Ball der ,mattinadas“ kommen auch die verheirateten
Leute und die Kinder; sie alle sind willkommen. Man tanzt
bis um Mitternacht, immer der Reihe nach; einen Tanz fiir
die Jugend, einen fiir die Verheirateten, einen fiir die Kleinen.
Um Mitternacht gibt es ein kleines Nachtessen fiir die Jugend,
bestehend aus Kaffee und den Gaben der ,mattinadas®.

Aber nicht nur fiir die erwachsene Jugend gibt es
»>mattinadas“, auch die Kleinen ziehen herum; sie haben
jedoch nur eine Geige oder eine Klarinette als Musik und
werden von ihren M#idchen nicht bewirtet. Nachdem die
.mattinadas“ eingesammelt sind, versammeln sich alle und
tanzen den ganzen Nachmittag. Am Abend haben sie ihr
gemeinsames Hssen, wo alsdann die gesammelten Gaben ver-
zehrt werden, und nachher gehen sie zum Ball der Grossen.



28 G. Barblan

Aber mit den ,mattinadas“ sind die Neujahrsfeste noch
nicht zu Ende. Auf den Abend des 3. Januar bestellen die
Verheirateten die Musikanten und laden die Jungen zum Tanz
ein. Wie am Abend der ,Mattinadas“ bleibt die vergniigte
Gesellschaft bis Mitternacht beisammen. Am folgenden Abend
hat die Jugend wieder einen Ball und zugleich ein gemein-
sames Nachtessen ,vanzadiiras® (Uberbleibsel) genannt. Am
Abend des 5. Januars kommen dann die Kleinen an die Reihe
mit ihrem Ball. Auch sie laden diec Grossen ein und lassen
zum Tanz aufspielen.

So vergeht die erste Woche des neuen Jahres unter
Festlichkeiten und Vergniigen. Dann aber kommt wieder Ruhe
ins Land; jedes geht an seine gewiohnliche Arbeit und her-
wirts von Puntpeidra haben die Musikanten Ruhe bis zur
Vorsteherwahl.

Dass es bei all diesen Neujahrsfesten auch verschiedene
Verlobungen gibt, ist selbstverstindlich, und damit ist in die-
sem Jahr wieder fir eine Reihe Vergniigungen fiir Jung und
Alt gesorgt.

Herwiirts von Puntpeidra, also im Kreis Remiis, finden
alle diese Vergniigungsanlisse zur Weihnachts- und Neujahr-
zeit statt, in den andern Gemeinden des Unterengadins dagegen
erst spiter zwischen Neujahr und Ostern. Diese Vergniigungen
sind auch andrer Art; denn sie stehen meist in Beziehung zu
politischen Ereignissen der Gemeinden; es sind deshalb nicht
nur Anlésse zur Belustigung fir die jungen Leute, sondern
eigentliche Volksfeste, jedes mit seinen eigenen Gebriuchen.

KEin eigenartiger Brauch existiert in Sent am Drei-
konigsabend. Die jungen Leute suchen an diesem Abend
tiberall Holz zu stehlen, wo sich eine Gelegenheit dazu bietet,
und verwenden es dann fir ihre Zusammenkiinfte. Friiher
brauchte man das Holz zum Bleigiessen; aus den Formen,
die entstanden, wenn man das flissige Metall ins Wasser
warf, wollten einige in gewissem Sinn das Schicksal desjenigen
voraussagen, fir den das Experiment gemacht wurde, und
da sich namentlich die Jugend daran beteiligte, so ist es
nattirlich, dass meistens vorausgesagt wurde, wen der be-
treffende Jiingling oder das Midchen heirate. Heuzutage
wird nicht mehr Blei gegossen, aber der Brauch, Holz zu
stehlen fir die Zusammenkiinfte, ist geblieben.

Es 1st selbstverstindlich, dass die Bauern nicht so ohne



Sitten, Gebrauche und Volksfeste im Unterengadin 29

weiteres ihr Holz nehmen lassen. Hinige wachen bei ihren
Holzbeigen, und wenn die Gesellschaft heran geschlichen
kommt, um sich zu bedienen, so jagen sie sie fort; andere
lavern oben im Haus mit einem Eimer Wasser, mit dem sie
denjenigen begiessen, der sich der Holzbeige néhert.

Das Holzstehlen ist jedoch nicht die einzige Belustigung
am Dreikonigsabend. Mit der Zeit haben sich noch manche
dazu gesellt. Finden die jungen Leute beim Herumziehen
einen Schlitten oder einen Mistschlitten vor einem Haus, so
stossen sie ihn ein Stiick den Berg hinunter oder ziehen ihn
gar in den Brunnen oder auf ein niederes Dach hinauf, und
der Bauer kann am andern Morgen auf die Suche gehen.
Ein beliebter Spass ist auch, die Holzbeigen, die sich vor den
Hiusern befinden, umzuwerfen, oder die Haustiiren aus den
Angeln zu heben und hinter das Haus zu stellen, wo der
Hausherr sie dann suchen kann.

Wir miissen hier noch bemerken, dass es niemand ein-
fallt, diese Spisse iibel aufzufassen; alle lassen der Jugend
gern ihr Vergniigen und denken, sie haben es auch einmal
so getrieben in jungen Jahren. Wenn's jedoch einem einfillt,
in Wut zu geraten und L#érm zu machen, so kann er sicher
sein, dass er im folgenden Jahr der erste sein wird, dem ein
Streich gespielt wird.

[P. Staub: Der Dreikonigstag fithrt mancherlei Possen
mit sich. Die jungen Leute schreiben die Namen aller ledigen
Personen im Dorfe auf besondere Zettelchen, machen eine
Lotterie daraus, auf jeden Jiingling trifft ein Méidchen, welches
nun das ganze Jahr seine Geliebte genannt wird.

Zum Einholen des Orakels begeben sich die Midchen
nachts auf einen Platz und werfen ein Schuh in die Hohe.
Fallt er so, dass seine Spitze gegen den Kirchhof kehrt, so stirbt
sie noch in demselben Jahr, fillt er anders gekehrt, so zeigt er
die Gegend an, woher der zukiinftige Ehemann kommen wird.]

[Babania (6. Januar). An diesem Abend kamen die Bur-
schen und Méddchen in der einen oder andern Stube zusammen
(Samaden und Bevers). Da wurde Blei gegossen und die
Figuren aus Biichern bestimmt. Man wiirfelte auch und schlug
die Nummern im ,cudesch da Babania“!) nach, um die Zu-
kunft zu bestimmen (F. Briigger).] [Schluss folgt ]

1) s. Arcry 4, 174 ft.; J. Wickrax ed. Bolte 4, 333.




	Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin

