
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 18 (1914)

Artikel: Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin

Autor: Barblan, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111641

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-111641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


150

Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin.

Von G. Barblan in Landquart.
Aus dem Rätoromanischen übersetzt von Fanny Brügger, Bevers.

Vorbemerkung der Redaktion. Die Schilderung der Sitten,
Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin von G. Barblan ist zuerst in den

„Annalas della Società reto-romantscha", Bd. XIV (Chur 1900) 159—200,
erschienen. Da sie in diesem Jahrbuch und in der rätoromanischen Fassung der
volkskundlichen Forschung schwer zugänglich ist, freuen wir uns, sie hier in
Übersetzung bringen zu können. Wir fügen in Klammern noch weitere Bräuche

hinzu, die P. Staub im April 1878 gesammelt und in einem Hefte vereinigt
hat unter dem Titel: „Im Unterengadin bis vor 10 Jahren und zum Teil
heute noch übliche Gebräuche", sowie eine Anzahl von der Übersetzerin
und Lore Rippmann, Kunstmalerin in Stein am Rhein, aufgezeichneten
Notizen aus dem Unter- und dem Oberengadin.

In den volkstümlichen Festen, Sitten und Gebräuchen
eines Volkes drückt sich sein Geist und seine Denkungsart
aus. In unsern graubündnerischen Tälern mit ihren oft sehr
abgelegenen Gemeinden, finden wir infolge des geringen
Verkehrs und der schlechten Verkehrsmittel, Gebräuche, die
stark von einander abweichen, aber deshalb einzeln betrachtet
nicht weniger interessant sind. In vielen dieser kleinen
Gemeinden, die ein wenig abseits liegen, haben sich die alten
Gebräuche bis auf den heutigen Tag erhalten, ja sogar da,
wo die Eisenbahn durch die Alpentäler saust. Aber je mehr
die Verkehrsmittel verbessert werden und Handel und Industrie
sich entwickeln, desto m ehr verschwinden die alten Gebräuche,
verlieren die volkstümlichen Feste ihre Originalität. Es gilt
daher das Schwindende zu sammeln, bevor es unrettbar
verloren ist. Der Titel dieser Arbeit umfasst vielleicht zu viel, da
ich als Bürger von Vna-Remüs, der mehrere Jahre in Sent
und Fettan wohnte, nur die Gebräuche dieser 3 Gemeinden

genauer kenne und deshalb gezwungen bin, ausschliesslich
von diesen zu reden.

Eine grosse Anzahl spezieller Gebräuche, und darunter
sicher die ältesten und ehrwürdigsten, beziehen sich auf

die Hauptereignisse im menschlichen Leben,
seien diese nun freudiger oder trauriger Art. Beginnen wir
mit der



Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin 151

Geburt
eines Kindes. In die oft kleine und enge Stube der armen
Leute muss das Wochenbett gestellt werden; sein Platz ist
die Ecke neben dem Ofen. Die Bettstatt ist ein altes Erbstück
der Familie, das, wer weiss wie oft, schon von einer Generation
auf die andere gekommen ist. Das hohe Bettgestell, welches
fast bis zur Decke hinauf reicht, sowie die äussere Bettlade
sind mit kunstvollen Schnitzereien und Figuren geschmückt,
die uns veranlassen, die Geschicklichkeit unserer ehemaligen
Handwerker zu bewundern. Der Hauptschmuck - des Bettes
besteht jedoch in den Überzügen, der Flaumdecke, den
Kopfkissen und namentlich im Bettvorhang. Da werden aus den
Wäscheschränken schneeweisse Überzüge mit gehäckelten oder

geklöppelten Spitzen und auch der Bettvorhang hervorgeholt ;

der letztere hängt vom obersten Gestell aussen am Bett
herunter und reicht bis zur Bettlade oft noch ein Stück darüber
hinaus. Er besteht ganz aus gehäckelten Spitzen und aus mit
rotem Garn gestickten Streifen. Welchen Wert man auf einen
solchen Bettvorhang legte, bezeugt eine alte Teilung in Vna,
wo man eine schöne, fette Wiese mit einem Fuder Heu Ertrag
gegen einen Bettvorhang setzte. Die Wiese trägt noch heute
den Namen davon.

Für eine Familie, die eine Wöchnerin hat, beginnt jetzt
viel Arbeit und ein grosses Getue. Verwandte, Nachbarinnen,
Freundinnen, alles kommt auf Besuch. Aber in Vna und
Remüs kommt niemand mit leeren Händen, jede bringt in
ihrer Schürze oder in einem Tüchlein ein Weissbrot und zwei
Eier als kleines Geschenk mit. Nachdem man die Wöchnerin
begrüsst und beglückwünscht hat, wird das kleine Kind
betrachtet und man findet gewöhnlich, es gleiche ganz genau
dem Vater; hierauf werden die Besuche zu Tisch geladen,
wo man ihnen kalten Wein mit Zucker, Kaffee, Brot, Butter
und Honig aufwartet. Nach 3 bis 6 Tagen, gewöhnlich am
Donnerstag oder Freitag Abend vor der Taufe, lädt der Vater
auch die nächsten männlichen Verwandten ein, um die „bar-
giada novella" (grosse neue Gesellschaft) anzusehen und den
Wein zu probieren; das nennt man „far pischar il mat o la
matta" (faire pisser le garçon ou la fille).

Nach sechs bis zwölf Tagen findet dann die Taufe
statt. Am Sonntag früh muss der Vater die Paten und
Patinnen aufsuchen; heutzutage, da man nur einen Paten und



152 G. Barblan

zwei Patinnen bitten muss, geht's noch an. Aber früher
brauchte man nicht weniger als drei Paten und zwei Patinnen,
und bei jedem musste der arme Mann seine Rede vorbringen.
In Sent werden die Taufzeugen durch die Grossmutter des

Kindes gebeten und zwar im Lauf der Woche. Es ist nicht
schwierig, Taufzeugen zu finden, denn jeder sieht's als eine
Ehre an, wenn er nicht gerade ein eigener Kauz oder ein
Geizhals ist. Bevor man zur Taufe geht, werden die
Taufzeugen und Verwandten, Nachbarskinder und einige
Nachbarinnen zum warmen Wein eingeladen. Von grosser
Wichtigkeit ist die Trageinrichtung; immer ist es die älteste Patin,
welche das Kind auf den Armen hält. Die Tauftücher sind
gewöhnlich aus feiner Leinwand und mit schwarzer Seide

gestickt. Eine gehäckelte oder geklöppelte Decke wird über
den ganzen Arm ausgebreitet und hängt auf allen Seiten
herunter, darunter wird ein rotseidenes Tuch gelegt. Auch
die Tasse, in der man das Wasser in die Kirche bringt, zeigt
einen gewissen Luxus; gewöhnlich ist's ein elegantes,
vergoldetes Tässchen, oder auch ein ganz silbernes. In Sent ist
es gebräuchlich, dass der Vater an der Taufe der Schule ein
Geschenk von 5—10 Fr. macht, auch der Pate gibt 2—5 Fr.

Am zweiten Sonntag nach der Taufe findet das Taufm ahi
(„il past") statt, das heisst, das grosse Essen anlässlich des

Kirchganges der Wöchnerin, die bis zu diesem Tag nicht
ausgehen darf. Am Samstag Abend werden alle nahen Verwandten,
die Paten und Patinnen zu „pan e vin dutsch" (Gericht aus
Weissbrot und Wein) eingeladen. Am Sonntag nach der Kirche
findet dann das grosse Taufmahl statt, zu welchem in Vna
und Remüs alle nahen Verwandten, die Patinnen mit einem
oder zwei aus ihren Familien, die Paten, der Pfarrer und noch
einige Nachbarskinder, im ganzen oft 20—30 Personen
eingeladen werden. Ein solches Taufmahl nach alter Mode,
wie's noch heute in Vna und Remüs gebräuchlich ist, besteht
aus folgenden Gerichten: Eiersuppe, Reissuppe, geräucherte
Rücken- und Schulterstücke mit einer Torte, ein Braten mit
Kartoffeln und „piain in bögl" (Mehlspeise), Voressen und
zuletzt „Pfeffer" (aus geriebenem Brot mit Weinbeeren und
Wein zubereitet). Natürlich gibt's während das ganzen Essens

Wein nach Belieben und der gute Humor fehlt nie. Auch
die Tisch Ordnung ist wenigstens teilweise festgesetzt. Zu
oberst am Haupttisch sitzt immer der Pfarrer, rechts und links



Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin 153

die Patinnen, dann die Paten und die Verwandten. Dem Herr
Pfarrer gibt man kein gewöhnliches Glas, sondern „una stozza"
(ein grosses, eine halbe Maass haltendes Weinglas), welches
oft mit schönen Bildern geschmückt ist. Aber der Herr Pfarrer
bekommt dieses Extraglas nicht umsonst ; er muss während
des Essens eine Rede halten und namentlich auch das
geräucherte Fleisch, den Braten und die Torte tranchieren.
Doch muss niemand glauben, dass er etwa deswegen zu kurz
komme, seine Gabel erwischt immer die besten Stücke.

Alle diese Festlichkeiten, die der Geburt eines Kindes
folgen, sind für die Familie mit grossen Kosten verbunden.
Man braucht ein ganzes Saumfass Wein („barigl", ungefähr
75 L.). Für das Taufmahl muss ausser den vielen Sachen, die
man schon im Hause hat, noch ein Schaf gemästet werden.
Aber die Gebräuche. haben dafür gesorgt, dass nicht bloss
alles aus dem Hause fortkommt, sondern dass auch wieder
etwas herein kommt. Jede Familie der Verwandtschaft, die
zur Taufe eingeladen ist, und jede Patin ist verpflichtet, ein
Gewisses zu geben, das in 24 „rasdüras e fuatschas" (Eierbrot
und Kuchen) besteht. Es versteht sich von selbst, dass die
Verwandten und Patinnen sich ausserdem während des Wochenbettes

im Hause nützlich machen und beim Kochen helfen.
Der Pate hat natürlich bei all dem nichts zu tun, muss aber
dafür dem Patenkind Stoff zu einem Kleid kaufen.

[P. Staub: Der Vater des Kindes sucht sich
gewöhnlich erst am Abend vor der Taufe unter seinen
Verwandten oder Bekannten die Gevattersleute aus, und zwar
einen Paten und zwei Patinnen. Die Taufe des Kindes
findet gewöhnlich am ersten Sonntag nach seiner Geburt statt.
Die Paten und die andern Verwandten und Bekannten der
Familie versammeln sich am Sonntag Morgen imHause des Täuflings,

von wo aus sie, nachdem sie sich dort durch einen Glühwein

undBiscutin gestärkt haben, den Weg zur Kirche antreten.
Voraus eine der beiden Patinnen mit einem tassenartigen Gefäss,
in welchem sich das Taufwasser befindet. (In jeder Familie ist zu
diesem Zwecke ein solches Gefäss vorhanden, oft aus Silber.)
Dann folgt die zweite Patin mit dem Täufling, darauf der Pate,
Vater und Bekannte. In der Kirche wird die heilige Handlung
vor der Predigt vorgenommen. Das mitgebrachte Taufwasser-
gefäss steht auf einem Tische. Den Kindern wird oft neben
dem gewöhnlichen Taufnamen noch der Familienname einer



154 G. Barblan

verwandten oder befreundeten Familie als Taufname gegeben.
Gleich nach der Taufhandlung bringen die Patinnen das Kind
seiner Mutter zurück. Am folgenden Sonntag erscheinen sie

mit grossen Körben Brot, Biscutins und Fatsche (fetter
Kuchen) samt Eiern bei der Wöchnerin zum Kaffee. Wiederum

8 Tage später findet dann erst der eigentliche
Taufschmaus statt, zu dem sich viele Verwandte und Bekannte
einfinden. Nach der Geburt eines Kindes erhält die Wöchnerin
häufig Besuche von Nachbarinnen und befreundeten Frauen,
wobei den Besuchenden jedesmal zwei Eier mit Salz
vorgesetzt werden.]

[Gebräuche aus Bevers: Die Taufe findet gleich nach
der Geburt, nie aber länger als 14 Tage nach der Geburt
statt. Früher hatte man 7 Taufpaten, später 5, jetzt nur noch 3.

Jede Familie besass ein Taufzeug, das. von Generation zu
Generation vererbt wurde. Die Taufdecke wurde hinten an
der Achsel der Trägerin befestigt und deckte das Kind und
die Arme der Frau. Das Kind wurde „eingefäscht" d. h. die
Arme an den Körper gedrückt und ganz umwickelt, so dass

nur das Köpfchen frei blieb. Die zweite Patin trug die Tasse

mit dem Taufwasser. Dieses muss jetzt noch von zu Hause
mitgenommen und nach dem Gebrauch unter dem Taufstein
ausgeleert werden (später hie und da auch vor der Kirchentür),

aber man durfte es nicht mehr nach Hause tragen. Fast
jede Familie besass eine Tauftasse und zwar meist aus Silber.
Sie wurde auch ausgeliehen. Zum Kaffee wurde früher aus
jedem Haus jemand eingeladen, meistens Kinder. Das ganze
Dorf kam, um das Neugeborene zu sehen und zu gratulieren.
Man brachte auch Geschenke, z. B. „Schlüttli", Häubchen etc.
Wenn das Kind in der Kirche schrie, sagte man, es lebe
nicht lange. Wenn die Patin, welche das Kind trug, in
Erwartung war, so glaubte man, das eine der Kinder werde
bald sterben].

Heutzutage hat man angefangen, vieles an diesen alten
Gebräuchen, die schon weiss wie viele Jahrhunderte bestehen,
zu ändern. Die Taufe und das Taufmahl finden oft am
gleichen Sonntag statt. Die Verwandten und Patinnen bringen
nicht mehr das übliche Geschenk (Eierbrot und Kuchen)
sondern 10 Fr. (Sent) ; der Pate kauft kein Kleid mehr, sondern
gibt am Neujahr ein silbernes Besteck oder einen andern
Gegenstand von grösserem Wert (Sent, Fetan).



Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin 165

Die Konfirmation
wird ruhiger gefeiert, als Geburt und Taufe. Während zwei
Jahren muss der Konfirmand am Konfirmandenunterricht
teilnehmen, ein Jahr „ir a tadlar" (zuhören) und ein Jahr „ir a
scoula da sancha tschaina" (Unterricht über das h. Abendmahl).

Zum Schlussexamen kommt meistens jemand aus der
Familie. Zur Konfirmation, welche am Karfreitag stattfindet,
muss der Jüngling ein schwarzes Kleid womöglich aus feinem
Tuch haben. Früher bekam er eine Art Kirchenmantel, den

man nur über die Schultern warf. Diesen Mantel trug er dann
nicht nur zur Konfirmation und zum Abendmahl, sondern
bei allen feierlichen Anlässen; er war sozusagen das äussere
Zeichen seiner Mündigkeit. Das junge Mädchen muss auch
schwarz gekleidet sein. In Remüs und Fetan tragen die
Konfirmanden gar keinen Schmuck, in Sent hingegen ist es Brauch,
dass die Mädchen an diesem Tag goldene Ketten, Ringe und
Armbänder tragen, und dass auch die Knaben eine silberne
Uhr mit Kette bekommen.

Die Konfirmation an und für sich ist natürlich gleich wie
überall in protestantischen Kirchen. Die ganze Bevölkerung
nimmt lebhaften Anteil an diesem feierlichen Akt. Nur selten
ist sonst die Kirche so stark besucht; die Chöre singen vor
und nach der Konfirmation ; beim Einsegnen gibt der Pfarrer
jedem seinen Spruch und sagt für jeden etwas, was sich auf
dessen Verhältnisse bezieht. Da ist es so still in der Kirche,
dass man das Niesen einer Fliege hören könnte. Die Mütter
haben schon ihre Taschentücher bereit, um sich damit die
Tränen abzuwischen; denn einer Mutter, die nicht weint,
wenn ihr Sohn oder ihre Tochter eingesegnet wird, würde
sicher Übles nachgeredet werden. Auch die Mädchen weinen
gewöhnlich, wenn sie konfirmiert werden ; es ist so Mode. Der
Pfarrer bekommt am Konfirmationstag von den Konfirmanden
ein kleines Geschenk. In Remüs bringt jeder Konfirmand 12 Eier
ins Pfarrhaus, in Sent gibt jeder 2 Franken. Am Ostersonntag
können die Konfirmanden das Abendmahl nehmen. Die
Konfirmation bedeutet den Abschluss der Kindheit, nachher besuchen
die Knaben und Mädchen die Gesellschaft der Jünglinge und
Jungfrauen.

Von viel grösserer Bedeutung sind die Gebräuche und
Festlichkeiten, die das nächste grosse Ereignis im menschlichen

Leben,



156 G. Barblan

Die Hochzeit
begleiten. Sobald sich der Jüngling und die Jungfrau geeinigt
und die Eltern ihre Zustimmung gegeben haben (hie und da
kommt es vor, dass die letztere fehlt), so geben sich die
Neuverlobten die Pfänder. Diese bestehen in einem goldenen
Ring (nur selten in einem silbernen), den die Mutter dem
geerbten Familienschmuck entnimmt; die Mutter des Bräutigams

fügt noch ein Paar goldene Ohrringe und ein seidenes
Tuch bei. Aber die Verlobung wird einstweilen geheim
gehalten. Ganz heimlich geht der Bräutigam eines Abends zur
Braut zum Nachtessen und diese einmal zu ihm.

Die Brautleute „snejan" (verleugnen sich) noch lange,
wie man sagt, und wenn es ihnen während einiger Monate
gelingt, so machen sie sich nachher gross damit. Aber ein
Sprichwort sagt, dass man Verlobungen und schwangeren
Frauen nicht nachfragen soll, da beides mit der Zeit bekannt
wird. So muss auch die Verlobung bekannt gemacht werden.
Eines schönen Sonntag Nachmittags gehen Herr N. und
Fräulein M. Arm in Arm oder doch wenigstens Hand in
Hand durch das Dorf und besuchen die Verwandten des
einen sowie des andern Teils. So machen sie's bekannt und
jedermann, der ihnen begegnet, wünscht ihnen Glück. In
Sent ist es Sitte, dass der Bräutigam der Braut ein Kleid
kauft „da dir oura" (zum Bekanntmachen). Ist er vermöglich,
so kauft er ihr auch noch Schmuck „da dir oura", gewöhnlich
eine goldene Uhr oder Ohrringe oder ein goldenes Armband.
Es ist in Sent und Schuls Sitte, dass die Braut ihre Gefährtinnen

zu einem Nachtessen einlädt, nachdem die Verlobung
bekannt gemacht worden ist. Oft wird dieses Nachtessen auf
den Hochzeitsabend hinausgeschoben. In aUen Gemeinden
ist der Bräutigam verpflichtet, für die Kinder und jungen
Leute in der Verwandtschaft „maridöz" (Heiratsgeschenke)
zu kaufen. Für die Mädchen kauft er gewöhnlich eine Schürze,
oder ein schönes Tuch oder irgend einen Schmuck, für die
Knaben eine Pfeife, ein Messer oder ein Portemonnaie, einen
Hut oder ähnliches. Wie lange ein Brautpaar verlobt bleiben
will, ist heutzutage natürlich ihre Sache; doch bleiben Leute,
die auf dem Lande wohnen, gewöhnlich nicht länger als

einige Monate oder ein halbes Jahr verlobt. Bei Jünglingen,
die ins Ausland gehen, kommt es jedoch oft vor, dass sie sich
verloben, es daheim bekannt machen, dann in die Fremde



Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin 157

ziehen und erst nach zwei oder drei Jahren heiraten. Vor
der Hochzeit muss natürlich die öffentliche Verkündigung
der Trauung stattfinden. Das erfolgte früher durch den Pfarrer
in der Kirche, man nannte es „il copular" (trauen) oder
„clamar giò" (herunter rufen), das heisst, von der Kanzel
verkünden. Heutzutage erfolgt es durch die öffentliche
Anzeige der Ehe. Hängt man diese in einen Kasten, so nennt
man's bei uns „il metter in chabgia (in den Käfig tun)".

Endlich kommt der grosse Tag der Hochzeit. Das Fest
ist je nach den Gemeinden sehr verschieden. In Vna und
Remüs werden die ganzen Familien der nächsten Verwandten
eingeladen, ebenso die nächsten Nachbarn und eins aus jedem
Haus der Gemeinde, namentlich junge Leute und Kinder.
Zwei Jungfrauen besorgen die Einladung am Tag vor der
Hochzeit, und überall, wo sie einen Hochzeitsgast einladen,
bekommen sie zwei Eier und ein Weissbrot; ist das Brautpaar

arm, so wird auch Fleisch gegeben: Schinken, Rücken-
und Schulterstücke. In Remüs wird auch für die Hochzeiten
von Wohlhabenden Fleisch gegeben. Am Hochzeitsmorgen
erfolgt von Haus zu Haus eine neue Einladung zum Glühwein
im Haus der Braut. Es gibt zwei Arten Glühwein, entweder
nach der alten Mode mit gekochtem Mehl („farin' arsa") oder
dann nach der neuen Mode ohne Mehl („vin brulé"). Zum
Glühwein wird Brot („rasdüras o bitschellas", Eierbrot oder
Gugelhopf), „fuatscha grassa" (fetter Kuchen) und Honig
aufgewartet. Wenn der Glühwein getrunken ist, geht man in die
Kirche. Die Einwohner von Vna gehen immer in die Remüser
Kirche zur Trauung, obgleich sie in Vna ihr eigenes Kirchlein
haben. Soviel ich mich erinnere, fand nur eine Hochzeit in
Vna statt. Sämtliche Hochzeitsgäste begleiten das neue Paar
nach Remüs und, nachdem sie dort in der Kirche getraut worden
(„dat insembel"), wieder zurück nach Vna. Dann findet im
Hause des Bräutigams das grosse Hochzeitsessen statt, welches
gleich ist wie das schon beschriebene Taufmahl. Nach altem
Brauch setzt sich der Bräutigam nicht zu Tische sondern
schenkt Wein ein. Die Braut sitzt zur Rechten des Pfarrers, der
auch bei der Hochzeit nie fehlen darf und die gleichen Pflichten
zu erfüllen hat, wie beim Taufmahl. Dass Fröhlichkeit und
Gesang unter der Jugend nicht fehlt, versteht sich von selbst ;

am Abend ist grosser Ball, natürlich auf Kosten des Bräutigams,
und Jung und Alt, wer nicht im Leid ist, geht zum Tanz.



158 G. Barblan

In Sent, der grössten Gemeinde, werden bloss die nahen
Verwandten und einige Freunde zur Hochzeit (d. h. zum
Mittag- und Nachtessen) eingeladen, die Jugend jedoch nur
zum Glühwein. Der Bräutigam schenkt dort der Schule 10
bis 20 Fr. In Fetan wird nach der Kirche allen Hochzeitsgästen

Kaffee, Brot mit Butter und Honig und „grassins"
(kleines Backwerk) aufgewartet. In Fetan und in Remüs
singt die Jugendgesellschaft bei jeder Hochzeit in der Kirche.

Das Hochzeitskleid des Bräutigams ist aus feinem schwarzem

Tuch, dasjenige der Braut womöglich aus schwarzer Seide.
Sie trägt den Kranz auf dem Kopf, er am Mantel; Schleier
werden erst in neuerer Zeit getragen. Ungefähr um Mitternacht

begleiten die Freundinnen und Verwandten die Braut
nach Hause, und nun werden die Kränze abgenommen.

Ein interessanter Brauch ist auch das Abschiednehmen
vom Haus und von den Gefährtinnen. Vor der Kirche nehmen
Braut und Bräutigam von ihren Familien Abschied, wobei
Eltern, Kinder und Verwandte sich küssen und weinen, als
ob das Brautpaar in die Fremde ziehen würde. Kehrt man
von der Kirche zurück, so hält der Pfarrer an der Haustüre
eine Rede. Ein kleines Tischlein mit einem Becher Wein
ist schon bereit, und nun empfängt der Pfarrer das neue Paar
mit einer kurzen Ansprache und trinkt auf ihre Gesundheit.
Hierauf nehmen die Jünglinge und Jungfrauen Abschied vom
Brautpaar, und die Braut muss alle jungen Hochzeitsgäste
weiblichen Geschlechts küssen.

Es ist klar, dass sich heutzutage die Hochzeiten, namentlich

diejenigen der Wohlhabenden, in vielem geändert haben.
An Stelle des grossen Essens im Dorf, mit der allgemeinen
Fröhhchkeit für Reich und Arm, ist das Essen im Hotel mit
den feinen Gerichten der modernen Küche und den
Champagnerflaschen getreten. Aber schon früher hielten die Reichen
gewöhnlich ausserhalb der Gemeinde Hochzeit; so fuhr man
von Remüs, Vna, Sent oder Schuls nach Strada oder
Martinach und ass dort.

Auch die Hochzeitsreise ist eine moderne Sitte, von der
die Bauern nichts wissen. Da herrscht noch der alte, gute
Brauch, gleich nach der Hochzeit das Haus einzurichten.
Die „Alten" geben den „Jungen" alles, was diese brauchen.
Sie bekommen ein Haus, jedes ein kleines Vermögen, natürlich
nicht als Eigentum, sondern nur zur Nutzniessung ; ferner



Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin 159

das Nötige an Leintüchern und Feldgeräten, einige Stück
Vieh und zuletzt Nahrungsmittel wie Mehl, Fleisch, Butter
usw. Noch vor wenigen Jahren gab es Hochzeitsgebräuche,
die jetzt schon ganz verschwunden sind, wie z. B. das Schiessen

mit Pistolen. Viel charakteristischer war der Brauch „dels
schirans", der, in Vna wenigstens, erst seit etwa 10 Jahren
verschwunden ist. Wenn nämlich der Hochzeitszug von Remüs
nach Hause zurückkehrte, so stellten sich beim Eingang ins
Dorf zwei Mädchen mit einem „schiran* in den Weg und
hielten den Zug auf. Der „schiran" bestand aus einem Stecken
oder einer Latte, daran allerlei Kleidungsstücke, Decken oder
gestreifte Tücher hingen. Der Bräutigam verlangte den Durchgang

und die Mädchen antworteten ihm, dass er nur gegen
eine Taxe von so und so viel, z. B. 1 oder 2 Franken, vorbei
gehen dürfe. Der Bräutigam versprach dies zu bezahlen, aber
das genügte noch nicht. Erst wenn einer der Hochzeitsgäste
für den Betrag Bürgschaft leistete, wurde freier Durchgang
gestattet. So gab es etwa 3 bis 4 „schirans" bis zur Tür des

Hochzeitshauses.

In Sent und Schuls gibt es die sogenannten „mattinadas"
oder „bavarella", wenn ein Witwer oder eine Witwe sich
wieder verheiraten. Wenn in Sent eine solche Verlobung
bekannt gemacht wird, so erscheinen nach einigen Tagen ein
oder zwei Jünglinge im Auftrag der Jugendgesellschaft und
ein paar Knaben im Namen der Kinder, um die „mattinadas"
zu verlangen ; das ist eine Gabe von 20, 10 oder 5 Fr. für
die Jugendgesellschaft und 10, 5 oder 2 Fr. für die Kinder,
damit diese einen Ball veranstalten können. Wenn der Witwer
den Beitrag verweigert, so erscheinen am Abend die Jünglinge
und Knaben mit Glocken, Kuhschellen, Pfannen und Sensen

vor dem Haus des Widerspenstigen und läuten ihm die
„mattinadas". Auf diese Weise wird derjenige geplagt, der sich
den heiligen Bräuchen der Väter widersetzt. Bezahlt er nun
die „mattinadas", so ist es gut, wenn nicht, so beginnt am
folgenden Abend die Musik von neuem. Und wehe dem, der
es versuchte, die Musikanten mit Gewalt zu vertreiben, er
würde „in einen Ameisenhaufen stossen". *)

Noch ganz anders waren die Hochzeitsgebräuche in
früherer Zeit. Ums Jahr 1840 herum musste das Brautpaar

]) vgl. Archiv 8, 87. 99. 166.



160 G. Barblan

Kleider aus feinem schwarzem Tuch tragen und der Bräutigam
einen Zylinder. Noch früher trug die Braut einen scharlachroten

Rock, ein schwarzes Mieder mit Häckchen und Ringlein
von Silber oder Gold, ein weisses Hemd mit Verzierungen an
den Ärmeln, goldene Ohrringe, Halbschuhe mit silbernen
Schnallen, eine seidene Haube mit Bändern, die unter dem
Kinn festgebunden worden und in der Haube goldene oder
silberne Fihgrannadeln. Der Bräutigam trug einen Mantel
mit Falten und Metallknöpfen, oft aus Goldstücken, einen
schwarzen Hut, kurze Hosen aus schwarzem Samt, schwarze

Strümpfe und Halbschuhe mit silbernen Schnallen.
Nach der Verkündigung in der Kirche durfte man bloss

noch einen Monat verlobt bleiben, wenn beide in der
Gemeinde wohnten; für jeden weitern Monat musste ein Kreuztaler

(Fr. 5. 67) bezahlt werden. Es kam daher vor, dass die
Verlobungen lange geheim gehalten wurden, oft gegen 7 Jahre.
In Schuls war es bis vor einigen Jahrzehnten Sitte, dass
das Brautpaar noch 8—15 Tage nach der Hochzeit getrennt
wohnen musste, d. h. tagsüber waren sie zusammen im Hause,
aber am Abend ging jeder in sein Elternhaus zum Schlafen.
In allen Gemeinden gab es spezielle Gebräuche, für diejenigen,
die in eine andere Gemeinde heirateten; sie mussten der
Jugendgesellschaft eine ziemlich grosse Summe bezahlen.
Wenn jemand ausserhalb der Gemeinde Hochzeit hielt, so

standen bei der Rückkehr des Brautpaares alle Jünglinge
bereit, um die Braut zu erwischen. Natürlich kamen die
Brautleute nicht miteinander, beide machten oft interessante
Umwege. Gelang es den jungen Leuten des Dorfes, die Braut
zu erwischen, so wurde sie in ein Haus gebracht, „serrada
aint" (eingeschlossen), und der Bräutigam musste sie befreien,
was ungefähr 30—40 Gulden kostete.

Sehr streng waren unsere Vorfahren, was das Tragen
der Kränze anbelangt; nur Jünglingen und Jungfrauen wurde
es erlaubt. Wusste man, dass eine Braut leichtsinnig gewesen
war, so durfte sie nicht mit einem Kranz in die Kirche treten ;

kam dann ein Kind einige Monate zu früh auf die Welt, so

musste der Vater der Kirche 3 Gulden Busse bezahlen.
Es wäre nun noch von der silbernen und goldenen

Hochzeit, die jedoch ganz im Stillen gefeiert werden, etwas
zu sagen. Die glücklichen Alten laden die Kinder und Enkel,
wenn sie welche haben, sowie die allernächsten Verwandten



Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin 161

zu einem Familienessen ein. Es werden einige Toaste gehalten
und ein paar schöne Geschenke verteilt; so geht das Fest ohne

grossen Lärm vorüber, von andern Leuten kaum bemerkt.
[P. Staub: Am Hochzeitsmorgen (früher waren die

Hochzeiten gewöhnlich am Sonntag) versammelten sich die
geladenen Gäste in der Wohnung der Braut. Da wurde
Glühwein und Backwerk genossen. Dann begab sich der
geschmückte Zug feierlich zur Kirche, wo die Hochzeitsgäste
erst beim Anfang der Predigt ankamen und im Chor ihre
Plätze einnahmen. Nach dem Gottesdienste wurde das mit
einem Flitterkranz geschmückte Brautpaar knieend
eingesegnet. Der Bräutigam reichte dabei seiner Braut den Trauring.
Von hier begab sich der Zug nach der Wohnung des
Bräutigams. Man fand aber die Haustüre verschlossen. Man klopfte
und klopfte. Doch niemand wollte anfänglich das Klopfen
hören, und die Türe öffnen. Endlich wurde aufgemacht.
Der Brautführer äusserte in einer Rede seine Verwunderung
über diese Türsperre; ein anderer Redner im Hause,
gewöhnlich der Pfarrer, der zuerst aus der Kirche gegangen
war, rechtfertigte sie, schrieb für die Aufnahme der Braut
Bedingungen vor und empfing sie nun mit ihrer ganzen
Gesellschaft. Wein, Fleisch und Gebäck wurden reichlich
aufgetischt, feierliche Glückwünsche dargebracht. Das Mahl
wurde mit einer Danksagungsrede des Pfarrers oder
Schullehrers geschlossen. Darauf entfernte sich der Pfarrer und
die Tanzbelustigung begann. Nach zwölf Uhr wurden dem
Hochzeitspaar von den weiblichen Hochzeitsgästen die Kränze
abgenommen, und dann liess man es nach einer wohlgemeinten
Ermahnungsrede allein.

Die weiblichen Hochzeitsgäste brachten nach altem
Brauch eine Gabe an Esswaren mit, deren Wert das, was
die Gäste genossen, weit überstieg. Jetzt ist es gebräuchlich,
dass die Brautleute die Gäste beschenken, nicht die Gäste
das Brautpaar.

Ein eigentümlicher Hochzeitsbrauch war hauptsächlich
im Oberengadin im Schwange. Nachdem am Morgen der
Glühwein eingenommen worden war, machte man sich zum
Gange nach der Kirche bereit. Aber siehe — die Braut war
plötzlich verschwunden, und der Bräutigam sah sich genötigt,
sie im ganzen Haus zu suchen. Man brachte ihm endlich
ein Mädchen mit der Angabe, dass es seine Geliebte sei ;

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XVIII 11914) 11



162 G. Barblan

allein er erklärte „diese habe nicht sein Mal", worauf ihm
noch eine Zweite und Dritte zugeführt wurden, bis er endlich
die Rechte fand, worauf sich dann der Zug in Bewegung
setzte. Nachdem der Pfarrer in der Kirche die Liturgie
verlesen und die Brautleute gefragt hatte, ob sie sich ihr Jawort
geben wollten, banden sich diese als Zeichen ihrer innigen
Verbindung ihre beiden rechten Hände mit einem weissen
Tuch zusammen. Aus der Kirche bewegte sich der Zug nach
der Wohnung des Bräutigams. Auch im Oberengadin war
die Tür desselben verschlossen. Auf wiederholtes Klopfen
erschien der Vater des Bräutigams am Fenster und fragte: „Wer
da?" „Euer Sohn, der seine Braut heimführt", war die Antwort.
„Was wollt ihr denn hier?". „Bei Euch wohnen und Euch
und uns glücklich machen". Nun bewillkommte der Schwiegervater

die Braut mit einer Rede, in der er ihr wünschte, dass

sie in diesem Hause so glücklich sein möge wie im
väterlichen, und dass sie an ihren Kindern so viel Freude habe,
wie er an seinem Sohne. Hierauf öffnete er das Haus und
die Gesellschaft begab sich an die reichbesetzte Tafel].

[Bräuche aus Bevers: Zur Einladung wird eine Frau
von Haus zu Haus geschickt. Es wird nur mit einer Glocke
geläutet, beim Begräbnis mit allen. Das Haus wird erst nach
dem Läuten verlassen, und die Türe darf nur halb geöffnet
werden, sonst bringt's Unglück, (jetzt noch üblich). Der Zug
ging, wie beim Begräbnis, womöglich durch Hauptstrassen,
ja nicht durch kleine Nebenwege (in Bevers z. B. das Strässchen

vom Oberdorf zur Kirche). Die Braut wurde von ihrem Vater
oder Bruder in die Kirche geführt, die von den ledigen Mädchen

des Dorfes geschmückt worden war. Während der Trauung

mussten früher alle stehen, jetzt sitzt man. Acht Tage
vor der Verkündigung an einem Sonntag lud die Braut alle
ledigen Mädchen des Dorfes zu Wein und Ziernüsslein ein (jetzt
gewöhnlich eine Woche vor der Hochzeit). Am Montag kamen
die Frauen an die Reihe und wurden auf die gleiche Weise
bewirtet. Wenn in einer Familie mehrere Kinder sind, so sieht man
zu, dass sich blos eines verheiratet, damit das Gut und
Vermögen beieinander bleibt. Es wird nie unter die Kinder verteilt.]

Aber nicht nur bei freudigen Anlässen, auch bei den
traurigen Ereignissen, die an die Tür jeder Familie klopfen,
haben sich ganz bestimmte Gebräuche gebildet, an denen
das Volk mit einer heiligen Pietät festhält. Wir meinen



Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin 163

Krankheit und Tod.
Sobald jemand krank wird, kommen Verwandte, Freunde

und Nachbarn, um dem Kranken nachzufragen. Es kommt
oft vor, dass sich nach und nach ganz viele in der Stube
versammeln; denn nachdem man sich nach dem Befinden
des Kranken erkundigt hat, setzt sich jeder nieder, und sobald
einige beisammen sind, fangen sie an, über dies und jenes
zu reden, ja wenn es der Doktor nicht verboten hat, so

rauchen die Bauern ihre Pfeifen, wie wenn sie in Gesellschaft
vor ihren Häusern sitzen. Es muss schon eine sehr schwere
Krankheit sein, bis es dazu kommt, dass niemand ins Haus
gelassen wird.

Ein schöner Zug unseres Volkes ist die grosse
Dienstfertigkeit bei diesen Gelegenheiten. Es gibt immer viele, die
sich anerbieten beim Kranken zu wachen, oder doch zu helfen,
damit die Angehörigen wenigstens einen Teil der Nacht
ausruhen können. Ist ein Armer krank, so bringen die Nachbarn
und Verwandten Nahrungsmittel ins Haus, oder wenn sie

darum gebeten werden, so geben sie von allem, was sie im
Haus haben, ohne auch nur daran zu denken, eine Bezahlung
zu verlangen.

Kommt ein Todesfall vor, so werden einige Leute
gerufen und zwar sogleich, nachdem die Angehörigen bemerkt
haben, dass der Kranke am Verscheiden ist, oder wie man
sagt, „ch'el tira" (röchelt). Die nahen Verwandten des Toten
lassen nach alter Sitte ihrem Schmerz freien Lauf. Sie klagen
und jammern laut, indem sie alle Verdienste des Verstorbenen
aufzählen. Diejenigen, die sich im Schmerz resignieren, nehmen
jedoch immer mehr zu.

Ist der Tod konstatiert und die erste Verwirrung vorbei,
so werden einige gebeten, den Toten anzuziehen. In Vna,
Remüs und Sent gilt es als Regel, dass die Männer die männlichen

Toten anziehen und die Frauen die weiblichen. In
Schuls ist es gerade umgekehrt: das Totenhemd wird über
die schon vorhandene Bekleidung des Toten angezogen. Gleichzeitig

wird auch der Küster benachrichtigt, der sogleich das

„sain da mort" (die Totenglocke) läutet. In Sent wird die Totenglocke

erst am folgenden Tag geläutet, statt der Morgenglocke.
Beim Totengeläute werden die Glocken zusammen geläutet
d. h. zwei Glocken; aber vorher kommen die „Cloccas"
(kurzes Geläute mit einer Glocke) und zwar für einen Mann



164 G. Barblan

dreimal mit der grossen Glocke, für eine Frau zweimal mit
der kleinen Glocke.

Da der Tote erst nach 48 Stunden begraben wird, so

muss er während zwei oder drei Nächten im Hause bewacht
werden, gewöhnlich sind es aber nur zwei. In Vna und Remüs
werden in der ersten Nacht 9—10 Verwandte zum Wachen
eingeladen, in Sent nicht mehr als 6; für die zweite Nacht
werden die Nachbarn gebeten. Das Wachen dauert vom
Abendläuten bis zum Morgenläuten. Wer das Haus vorher
verlässt, wird nach dem Gesetz bestraft. Um Mitternacht muss
man den Wachenden etwas zu essen geben, jetzt gewöhnlich
Wein, Brot und Käse, früher Branntwein mit Brot und Käse.
Früher war es Sitte, dass die meisten Leute der Gemeinde ins
Haus gingen um „Leid zu klagen" (plandscher lêd). Damit
nicht jeder reden musste, tat man sich zu kleinen
Gesellschaften zusammen, und dann musste nur der Erste Leid klagen.
Dies bestand in einer auswendig gelernten Rede, die ungefähr
für alle Fälle passte, und jemand, der gut Leid klagen konnte,
genoss sogar eine gewisse Achtung. Neben dem Sarg in der
Stube standen die nächsten Verwandten, welche das „Leid
abnahmen" (piglier il lêd), und auf die Ansprache der
Leidklagenden antworteten. In einer langen Klage beschrieben
die Frauen das Leben des Verstorbenen und zählten alle
seine Verdienste auf. Es ist klar, dass diese Klagen sich oft
dem Lächerlichen näherten; aber trotzdem haben sie sich an
einigen Orten bis zum heutigen Tag erhalten. In vielen
Gemeinden ist das Leidklagen wegen des Missbrauchs, der damit
getrieben wurde, verboten worden; nur die nächsten
Verwandten und die Auswärtigen durften am Begräbnistag ins
Haus kommen. Das „Leidklagen" mit einer Rede ist jetzt nur
bei Begräbnissen von bedeutenden Persönlichkeiten üblich,
und auch dann nur durch einen ihrer Kollegen. Das
Begräbnis findet in Sent immer um 1 Uhr nachmittags statt.
In Remüs, Tschlin, Schuls und Fetan wechselt die Zeit von
10 Uhr morgens bis 3 Uhr nachmittags, je nachdem der
Tote am Vor- oder am Nachmittag gestorben ist. Am
Begräbnistag werden statt der Morgenglocke alle Glocken
geläutet, und aUe diejenigen, die am Begräbnis teilnehmen
wollen, versammeln sich zur bestimmten Stunde vor dem
Haus. Den Auswärtigen, die ins Haus gebeten werden, wird
Glühwein, „fuatscha alvada" (Auflauf), „fuatscha grassa"



Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin 165

(fetter Kuchen), Kaffee, Butter, Käse, Eingemachtes und
Honig aufgewartet.

Wenn alles bereit ist, fängt der Küster an zu läuten,
und zwar werden auch beim Begräbnis zuerst die „cloccas"
geläutet wie beim ersten Totengeläute. In Sent werden 12—16
Männer eingeladen, den Toten zu tragen ; in Vna und Remüs
helfen alle erwachsenen Männer, diejenigen, die im Leid sind,

ausgenommen. Zwei der ältesten Männer gehen in die Stube
und tragen den Sarg bis vor die Haustüre, wo er auf eine
Leichenbahre gebracht wird. Das laute Weinen und Klagen,
während der Sarg aus der Stube getragen wird, ist noch
fast überall gebräuchlich. Eine Familie sucht die andere

zu überbieten, indem sie durch lautes Geschrei und allerlei
Bewegungen ihren Schmerz und ihre Verzweiflung zeigen.
Sobald die paar Männer in die Stube kamen um den Sarg
zu holen, fingen die Frauen, die zum Leid gehörten, an,
um den heben Verstorbenen zu weinen und zu klagen, ja
man konnte fast sagen zu heulen. Dabei klammerten sie

sich an den Sarg und wollten ihn nicht forttragen lassen.
Jemand zog die Frauen weg und tröstete sie ; aber diese
widersetzten sich, packten die Träger an den Mänteln und
hielten sie zurück. Erst die Rede des Pfarrers, die an der
Haustüre beim Aufheben des Sarges gehalten wurde, machte
dieser Verwirrung ein Ende ; aber sobald der Tote vom Haus
weggetragen wurde, begann das laute Klagen und Weinen von neuem
und dauerte bis zum Friedhof. Musste man den Weg von Vna
bis Remüs zurücklegen, um die Toten im Friedhof der
Kirchgemeinde zu beerdigen, wie es noch heute geschieht, so war
es natürlich den meisten Frauen nicht möglich, während der

ganzen Strecke so zu klagen. Auf dem Friedhof wiederholte
sich dann ungefähr die gleiche Szene wie beim Heraustragen
des Sarges aus der Stube; nur während der Rede des Pfarrers
war alles still, man hörte nur hie und da einen Seufzer; aber
am Ende des Begräbnisses fing das laute Klagen der Frauen
noch einmal an, und man musste sie mit Gewalt vom Grabe
wegziehen. Beim nächsten Begräbnis gingen dann die
leidtragenden Frauen wieder zum Grabe ihres verstorbenen
Verwandten und weinten laut.

Eine interessante Sitte hat sich bis jetzt in Sent erhalten.
Wenn nämlich eine Wöchnerin gestorben ist, so halten vier



166 G. Barblan

Jungfrauen während der Leichenrede des Pfarrers ein weisses
Leintuch über das Grab.

In neuerer Zeit haben sich viele Gebräuche wesentlich
verändert, und dadurch ist das Begräbnis würdiger geworden.
Es sei zugegeben, dass diese alten Gebräuche in vielen Fällen
wirklich der etwas schwerfällige Ausdruck eines tiefen Schmerzes

waren ; aber man muss auch hinzufügen, dass es oft nur
Heuchelei und Übertreibung war. In Susch existierte sogar
die Sitte, Frauen anzustellen, die hinter dem Sarg weinen
mussten und je besser diese bezahlt waren, desto mehr heulten
und klagten sie.

Sobald das Begräbnis vorüber war, fand das Leichenmahl

statt, wobei zuerst die Fremden, d. h. diejenigen, die
aus einer andern Gemeinde gekommen waren, bedient wurden.
Es gab ungefähr die gleichen Speisen wie vor dem Begräbnis,
nur dass jetzt statt des Glühweins gewöhnlicher Wein dazu
kam. Nach den Auswärtigen kamen dann die Einwohner des

Ortes an die Reihe. Die ganzen Familien der Verwandten, die
Nachbarn, kurz alle, die am Begräbnis teilgenommen, wurden
zum Leichenmahl eingeladen. Die grossartigsten Leichenmähler
wurden natürlich von weitläufigen Erben gegeben.

Auch diese Sitte musste wegen des allzugrossen
Missbrauchs durch ein Gesetz eingeschränkt werden; denn viele
wurden dadurch gezwungen, mehr auszugeben als ihre Mittel
erlaubten. Auch jetzt noch wird den Auswärtigen nach dem
Begräbnis eine Erfrischung geboten; in Vna geschieht es vorher,

weil die Fremden nach dem Begräbnis nicht mehr von
Remüs nach Vna zurückkehren. Den Einwohnern des Ortes
wird jedoch nichts mehr angeboten ; nur die nächsten Verwandten,

die auch bei den Vorbereitungen zum Begräbnis geholfen,
werden zum Kaffee eingeladen. Das Leichenmahl ist nicht in
allen Gemeinden gleich; in neuerer Zeit fangen die reichen
Leute an, den Auswärtigen ein grosses Essen anzubieten ; aber
besser Denkende suchen diese unpassende Sitte aufzuheben,
indem sie den Auswärtigen eine ganz einfache Erfrischung
anbieten und es unterlassen, an andern Leichenmählern teil
zu nehmen.

Bei uns ist es noch überall Brauch, den Sarg auf den
Friedhof zu tragen, was sich übrigens in Gemeinden, die einen
eigenen Friedhof haben, von selbst versteht. Gewöhnlich wird
der Sarg von 4—6 Männern auf den Schultern, ohne andere



Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin 167

Trageinrichtung getragen; in vielen Gemeinden wird der Sarg
auf eine Tragbahre gelegt und diese auf die Schultern genommen.

In Sent trägt man den Sarg mit den Händen. Sonderbar
ist es, dass das Tragen des Sarges auch da noch gebräuchlich

ist, wo man eine grosse Strecke zurückzulegen hat. So

trägt man noch immer die Toten von Vna, Raschvella und
Seraplana nach Remüs. Von Suren nach Sent hingegen führt
man die Toten mit einem Pferd, hält aber ein Stück unterhalb

der Gemeinde an und trägt sie von dort auf den Friedhof.
Die Leute, die dem Sarg folgen, sind natürlich immer

schwarz gekleidet. Früher trugen die Männer immer den
„Kirchenmantel", der jetzt aber an den meisten Orten ganz
verschwunden ist. Infolge der Neigung, sich immer mehr von
den äussern Formen zu befreien, haben namentlich die Männer
in manchen Gemeinden angefangen, in grauen Kleidern dem
Begräbnis beizuwohnen; aber überall kehrt man wieder zum
schwarzen Kleid zurück.

Ganz eigenartig entwickelte sich das „Leid tragen".
Zuletzt bekam es einen grossen Einfluss auf das öffentliche
Leben. Starb jemand in der Familie, so trauerten die Kinder,
Eltern, Gatten, Geschwister und Geschwisterkinder jahrelang,
Kinder, Eltern und Gatten 3—4, ja sogar 9 und 10 Jahre.
Sie tragen immer, Sommer und Winter, ein Kleid aus Haustuch,

sogar bei der Feldarbeit in der grössten Hitze. Die
Leidtragenden sassen in der Kirche in den letzten Bänken, in den

sogenannten „bancs de lêd" (Trauerbänken), und oft gab es

Schwierigkeiten, wenn solche, die schon lange trauerten in
die vorderen Bänke rücken sollten. Jede Fröhlichkeit wurde
aus dem Haus verbannt; ein Kind, das ein Lied sang oder
pfiff, wurde bestraft, ja sogar das laute Lachen galt als
Verletzung der Trauer; nicht das kleinste Kinderspiel war erlaubt,
man erzählte sich keine heiteren Geschichten mehr, sogar die
Gedanken an etwas Fröhliches wurden unterdrückt.

Wenn bei einem Volksfest, die Musik durch das Dorf
ging, so hörte sie bei den Trauerhäusern auf zu spielen und
ging still vorbei. Die Familie nahm weder an Bällen, noch
Hochzeiten, noch Theatern, noch Volksfesten teil; und bei
jedem kirchlichen Festtag sah man die Frauen während der
ganzen Predigt weinen und weinend das Abendmahl nehmen.
Vor nicht mehr als 30 Jahren bedeckte die trauernde Familie
den Spiegel in der Stube mit einem weissen Schleier, ja sogar



168 G. Barblan

der Boden wurde eine Zeit lang nicht geputzt, um die Frau
nicht zu verletzen durch die Freude an einer schönen Stube.
Die Frauen und auch die Jungfrauen und Mädchen trugen
ziemlich lange eine schwarze Binde auf dem Kopfe, durch
welche die Haare ganz bedeckt wurden. Alte Frauen trugen
diese Binden immer.

Die neue Zeit mit der freieren Denkart und der

Neigung das Leben eher von der sonnigeren Seite zu nehmen,
hat fast überall diesen düstern Totenkultus verjagt und damit
ist auch das „Leid tragen" zum Teil verschwunden. Die Männer
tragen ein Trauerband auf dem Hut oder am Ärmel, und die
Frauen kleiden sich ein paar Monate lang schwarz, aber ohne
Kopfbinde. Dennoch ist es fast überall Sitte sich einige Zeit,
aber höchstens ein Jahr, vom Gesangverein zurückzuziehen,
aber viele von den Vernünftigsten singen gleich oder doch
nach einigen Wochen wieder.

Wir müssen noch einen sehr schönen Brauch unserer
Vorfahren nennen, ehe wir mit der ersten Kategorie der
volkstümlichen Gebräuche schliessen. Wenn nämlich nahverwandte
Familien seit mehreren Jahren, unter sich Streit hatten, so
wurde bei einem der oben genannten Anlässe Frieden
geschlossen. Man sagte dem: „Pro paglioulas, nozzas e baras
as cognuoscha ils paraints" (An Wochenbetten, Hochzeiten
und Särgen kennt man die Verwandten). —

[P. Staub: Stirbt jemand, so kommen alsbald viele
Nachbarn und Freunde, um den Toten anzusehen. Einige
Nachbarn wachen bei ihm bis zum Begräbnis. Man setzt ihnen
Wein, Brot und Käse vor. Dem Toten wird eine schwarze

Kleidung angezogen, in Zernetz bis vor kurzer Zeit auch ein
Paar ganz neue noch nie getragene Schuhe. Bei Erwachsenen
wird der Sarg mit einem schwarzen Tuche, bei Kindern noch
mit Kränzen von künstlichen Blumen, bei einer Wöchnerin
aber mit einem weissen Tuche bedeckt. Bei jedem Begräbnis
wird eine Leichenrede gehalten. Nach derselben findet im
Hause des Verstorbenen gewöhnlich ein Gastmahl statt, an
dem der Pfarrer und die nächsten Verwandten teilnehmen.
Die Beteiligung an einem Begräbnis ist eine sehr grosse. Alle
Teilnehmer sind schwarz gekleidet und am darauffolgenden
Sonntag kommt die ganze Gemeinde in schwarzer Kleidung
in die Kirche. Als Trauerzeichen tragen hauptsächlich ältere
Frauen ein schwarzez Tuch turbanartig um den Kopf. Zuweilen



Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin 169

werden den Verstorbenen auch Leichensteine aufs Grab
gesetzt. Meist existiert aber ein Familienleichenstein, der immer
auf das Grab des zuletzt verstorbenen Familiengliedes gelegt
wird.]

[Bräuche aus dem Ob er engadin, namentlich aus Bevers:
Ereignete sich ein Todesfall, so wurde jemand, gewöhnlich
eine Frau von Haus zu Haus oft auch in Nachbarsdörfer
geschickt, um ihn anzuzeigen. Wenn jemand in der Fremde
starb, wurde es auf gleiche Weise angezeigt, auch wenn das

Begräbnis nicht im Ort stattfand. Leute aus dem Dorf
anerboten sich, beim Toten zu wachen. Früher waren es 4—5,
später nur noch drei. Bei männlichen Toten wachten Männer ;

bei weiblichen Frauen. Um Mitternacht wurde Kaffee
aufgewartet. Vor dem Morgenläuten durfte niemand das Haus
verlassen. Die Wache durfte erst gehen, wenn sich jemand vom
Hause zeigte (Samaden). Vor dem Begräbnis kamen alle schwarz
gekleidet ins Trauerhaus, um zu kondolieren und den Toten
zu sehen. Die Angehörigen sassen in der Stube rings um den
Sarg herum und nahmen das Leid ab. Die Leidklagenden
mussten rings herum gehen und jedem die Hand geben (jetzt
nur noch selten). Sobald die Glocken zu läuten anfingen, verlies

der Trauerzug das Haus und zwar bei ganz geöffneter
Haustüre. Die Männer trugen eine Art Mantel „chappa", die
sie auch bei Gericht zu tragen pflegten. Die Frauen trugen
einen schwarzen Shawl. Starben Ledige oder Kinder, so war
es Sitte, dass die jungen Mädchen des Dorfes einen Kranz
rings um den Sarg machten (jetzt noch in Bevers).

Jede Familie besass einen oder mehrere halbe Kränze
aus falschen Blumen, in der Mitte oft mit einem farbigen
Federbüschel versehen, die bei jedem Begräbnis hervorgeholt
wurden. Hie und da wurden sie auch ausgeliehen. Sie durften
aber nur in ein Haus gebracht werden, wenn ein Toter dort
lag, sonst bedeutete es den baldigen Tod eines der Familienglieder.

Beim Begräbnis Verheirateter gab es gar keine Blumen.
Alle Verwandten oder Nahbekannten wurden zum Seelenmahl

(„pallorma") ins Haus eingeladen. Da gab es Gerstensuppe,

Schinken, Zwetschgen und Wein. Alle Auswärtigen,
die am Begräbnis teilnahmen wurden zum Kaffee eingeladen.]

(Fortsetzung folgt.)


	Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin

