Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 18 (1914)

Artikel: Sitten, Gebréauche und Volksfeste im Unterengadin
Autor: Barblan, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-111641

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-111641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

150

Sitten, Gebrauche und Volksfeste im Unterengadin.
Von G. Barblan in Landquart.

Aus dem Ritoromanischen ibersetzt von Fanny Briigger, Bevers.

Vorbemerkung der Redaktion. Die Schilderung der Sitten, Ge-
brauche und Volksfeste im Unterengadin von G. Barblan ist zuerst in den
nAnnalas della Societd reto-romantscha*, Bd. XIV (Chur 1900) 159—200, er-
_schienen. Da sie in diesem Jahrbuch und in der ritoromanischen Fassung der
volkskundlichen Forschung schwer zuginglich ist, freuen wir uns, sie hier in
Ubersetzung bringen zu konnen. Wir fiigen in Klammern noch weitere Briiuche
hinzu, die P. Staub im April 1878 gesammelt und in einem Hefte vereinigt
hat unter dem Titel: ,Im Unterengadin bis vor 10 Jahren und zum Teil
heute noch ibliche Gebriuche“, sowie eine Anzahl von der Ubersetzerin
und Lore Rippmann, Kunstmalerin in Stein am Rhein, aufgezeichneten
Notizen aus dem Unter- und dem Oberengadin,

In den volkstiimlichen Festen, Sitten und Gebriauchen
eines Volkes driickt sich sein Geist und seine Denkungsart
aus. In unsern graubtindnerischen Télern mit ihren oft sehr
abgelegenen Gemeinden, finden wir infolge des geringen
Verkehrs und der schlechten Verkehrsmittel, Gebrduche, die
stark von einander abweichen, aber deshalb einzeln betrachtet
nicht weniger interessant sind. In vielen dieser kleinen Ge-
meinden, die ein wenig abseits liegen, haben sich die alten
Gebriuche bis auf den heutigen Tag erhalten, ja sogar da,
wo die Eisenbahn durch die Alpentiler saust. Aber je mehr
die Verkehrsmittel verbessert werden und Handel und Industrie
sich entwickeln, desto mehr verschwinden die alten Gebriuche,
verlieren die volkstiimlichen Feste ihre Originalitit. KEs gilt
daher das Schwindende zu sammeln, bevor es unrettbar ver-
loren ist. Der Titel dieser Arbeit umfasst vielleicht zu viel, da
ich als Birger von Vna-Remiis, der mehrere Jahre in Sent
und Fettan wohnte, nur die Gebrduche dieser 3 Gemeinden
genauer kenne und deshalb gezwungen bin, ausschliesslich
von diesen zu reden.

Eine grosse Anzahl spezieller Gebriduche, und darunter
sicher die iltesten und ehrwiirdigsten, beziehen sich auf-

die Hauptereignisse im menschlichen Leben,

seien diese nun freudiger oder trauriger Art. Beginnen wir
mit der



Sitten, Gebrauche und Volksfeste im Unterengadin 151

Geburt

eines Kindes. In die oft kleine und enge Stube der armen
Leute muss das Wochenbett gestellt werden; sein Platz ist
die Ecke neben dem Ofen. Die Bettstatt ist ein altes Erbstiick
der Familie, das, wer weiss wie oft, schon von einer Generation
auf die andere gekommen ist. Das hohe Bettgestell, welches
fast bis zur Decke hinauf reicht, sowie die dussere Bettlade
sind mit kunstvollen Schnitzereien und Figuren geschmiickt,
die uns veranlassen, die Geschicklichkeit unserer ehemaligen
Handwerker zu bewundern. Der Hauptschmuck : des Bettes
besteht jedoch in den Uberziigen, der Flaumdecke, den Kopf-
kissen und namentlich im Bettvorhang. Da werden aus den
Wischeschrianken schneeweisse Uberziige mit gehickelten oder
gekloppelten Spitzen und auch der Bettvorhang hervorgeholt;
der letztere hingt vom obersten Gestell aussen am Bett her-
unter und reicht bis zur Bettlade oft noch ein Stiick dartiber
hinaus. Er besteht ganz aus gehickelten Spitzen und aus mit
rotem Garn gestickten Streifen. Welchen Wert man auf einen
solchen Bettvorhang legte, bezeugt eine alte Teilung in Vna,
wo man eine schone, fette Wiese mit einem Fuder Heu Ertrag
gegen einen Bettvorhang setzte. Die Wiese trigt noch heute
den Namen davon.

Fiir eine Familie, die eine Wochnerin hat, beginnt jetzt
viel Arbeit und ein grosses Getue. Verwandte, Nachbarinnen,
Freundinnen, alles kommt auf Besuch. Aber in Vna und
Remiis kommt niemand mit leeren Hinden, jede bringt in
ihrer Schiirze oder in einem Tiichlein ein Weissbrot und zwel
Eier als kleines Geschenk mit. Nachdem man die Wochnerin
begriisst und begliickwiinscht hat, wird das kleine Kind be-
trachtet und man findet gewdhnlich, es gleiche ganz genau
dem Vater; hierauf werden die Besuche zu Tisch geladen,
wo man ihnen kalten Wein mit Zucker, Kaffee, Brot, Butter
und Honig aufwartet. Nach 3 bis 6 Tagen, gewohnlich am
Donnerstag oder Freitag Abend vor der Taufe, l4dt der Vater
auch die n#ichsten m#nnlichen Verwandten ein, um die ,bar-
giada novella“ (grosse neue Gesellschaft) anzusehen und den
Wein zu probieren; das nennt man ,far pischar il mat o la
matta“ (faire pisser le garcon ou la fille).

Nach sechs bis zwolf Tagen findet dann die Taufe
statt. Am Sonntag frith muss der Vater die Paten und Pa-
tinnen aufsuchen; heutzutage, da man nur einen Paten und



152 G. Barblan

zwei Patinnen bitten muss, geht's noch an. Aber frither
brauchte man nicht weniger als drei Paten und zwei Patinnen,
und bei jedem musste der arme Mann seine Rede vorbringen.
In Sent werden die Taufzeugen durch die Grossmutter des
Kindes gebeten und zwar im Lauf der Woche. Es ist nicht
schwierig, Taufzeugen zu finden, denn jeder sieht’s als eine
Ehre an, wenn er nicht gerade ein eigener Kauz oder ein
Geizhals ist. Bevor man zur Taufe geht, werden die Tauf-
zeugen und Verwandten, Nachbarskinder und einige Nach-
barinnen zum warmen Wein eingeladen. Von grosser Wich-
tigkeit ist die Trageinrichtung; immer ist es die iilteste Patin,
welche das Kind auf den Armen hilt. Die Tauftiicher sind
gewOhnlich aus feiner Leinwand und mit schwarzer Seide
gestickt. Eine gehickelte oder gekloppelte Decke wird tber
den ganzen Arm ausgebreitet und hingt auf allen Seiten
herunter, darunter wird ein rotseidenes Tuch gelegt. Auch
die Tasse, in der man das Wasser in die Kirche bringt, zeigt
einen gewissen Luxus; gewohnlich ist’s ein elegantes, ver-
goldetes Tésschen, oder auch ein ganz silbernes. In Sent ist
es gebriauchlich, dass der Vater an der Taufe der Schule ein
Geschenk von 5—10 Fr. macht, auch der Pate gibt 2—5 F'r.

Am zweiten Sonntag nach der Taufe findet das Taufmahl
(»11 past®) statt, das heisst, das grosse Essen anlésslich des
Kirchganges der Wichnerin, die bis zu diesemn Tag nicht aus-
gehen darf. Am Samstag Abend werden alle nahen Verwandten,
die Paten und Patinnen zu ,pan e vin dutsch“ (Gericht aus
Weissbrot und Wein) eingeladen. Am Sonntag nach der Kirche
findet dann das grosse Taufmahl statt, zu welchem in Vna
und Remiis alle nahen Verwandten, die Patinnen mit einem
oder zwei aus ihren Familien, die Paten, der Pfarrer und noch
einige Nachbarskinder, im ganzen oft 20—30 Personen ein-
geladen werden. Fin solches Taufmahl nach alter Mode,
wie’s noch heute in Vna und Remis gebriauchlich ist, besteht
aus folgenden Gerichten: Eiersuppe, Reissuppe, gerducherte
Riicken- und Schulterstiicke mit einer Torte, ein Braten mit
Kartoffeln und ,plain in bogl® (Mehlspeise), Voressen und
zuletzt ,Pfeffer¢ (aus geriebenem Brot mit Weinbeeren und
Wein zubereitet). Natiirlich gibt's wiihrend das ganzen Essens
Wein nach Belieben und der gute Humor fehlt nie. Auch
“die Tischordnung ist wenigstens teilweise festgesetzt. Zu
oberst am Haupttisch sitzt immer der Pfarrer, rechts und links



Sitten, Gebrauche und Volksfeste im Unterengadin 153

die Patinnen, dann die Paten und die Verwandten. Dem Herr
Pfarrer gibt man kein gewohnliches Glas, sondern ,una stozza“
(ein grosses, eine halbe Maass haltendes Weinglas), welches
oft mit schénen Bildern geschmiickt ist. Aber der Herr Pfarrer
bekommt dieses Extraglas nicht umsonst; er muss wihrend
des Essens eine Rede halten und namentlich auch das ge-
riucherte Fleisch, den Braten und die Torte tranchieren.
Doch muss niemand glauben, dass er etwa deswegen zu kurz
komme, seine Gabel erwischt immer die besten Stiicke.

Alle diese Festlichkeiten, die der Geburt eines Kindes
folgen, sind fiir die Familie mit grossen Kosten verbunden.
Man braucht -ein ganzes Saumfass Wein (,barigl“, ungeféhr
75 L.). Fiur das Taufmahl muss ausser den vielen Sachen, die
man schon im Hause hat, noch ein Schaf gemiistet werden.
Aber die Gebrduche haben dafiir gesorgt, dass nicht bloss
alles aus dem Hause fortkommt, sondern dass auch wieder
etwas herein kommt. Jede Familie der Verwandtschaft, die
zur Taufe eingeladen ist, und jede Patin ist verpflichtet, ein
Gewisses zu geben, das in 24 ,rasdiiras e fuatschas“ (Eierbrot
und Kuchen) besteht. Es versteht sich von selbst, dass die
Verwandten und Patinnen sich ausserdem wihrend des Wochen-
bettes im Hause ntitzlich machen und beim Kochen helfen.
Der Pate hat natiirlich bei all dem nichts zu tun, muss aber
dafiir dem Patenkind Stoff zu einem Kleid kaufen.

[P. Staub: Der Vater des Kindes sucht sich ge-
wohnlich erst am Abend vor der Taufe unter seinen Ver-
wandten oder Bekannten die Gevattersleute aus, und zwar
einen Paten und zwei Patinnen. Die Taufe des Kindes
findet gewohnlich am ersten Sonntag nach seiner Geburt statt.
Die Paten und die andern Verwandten und Bekannten der
Familie versammeln sich am Sonntag Morgen im Hause des T'auf-
lings, von wo aus sie, nachdem sie sich dort durch einen Gliih-
wein und Biscutin gestarkt haben, den Weg zur Kirche antreten.
Voraus eine der beiden Patinnen mit einem tassenartigen Gefiss,
in welchem sich das Taufwasser befindet. (In jeder Familie ist zu
diesem Zwecke ein solches Gefiss vorhanden, oft aus Silber.)
Dann folgt die zweite Patin mit dem T#ufling, darauf der Pate,
Vater und Bekannte. In der Kirche wird die heilige Handlung
vor der Predigt vorgenommen. Das mitgebrachte Taufwasser-
gefiss steht auf einem Tische. Den Kindern wird oft neben
dem gewdhnlichen Taufnamen noch der Familienname einer



154 : G. Barblan

verwandten oder befreundeten Familie als Taufname gegeben.
(leich nach der Taufhandlung bringen die Patinnen das Kind
seiner Mutter zurtick. Am folgenden Sonntag erscheinen sie
mit grossen Korben Brot, Biscutins und Fatsche (fetter
Kuchen) samt Eiern bei der Wochnerin zum Kaffee. Wieder-
um 8 Tage spiter findet dann erst der eigentliche Tauf-
schmaus statt, zu dem sich viele Verwandte und Bekannte
einfinden. Nach der Geburt eines Kindes erhilt die Wochnerin
h#ufig Besuche von Nachbarinnen und befreundeten Frauen,
wobei den Besuchenden jedesmal zwei Eier mit Salz vor-
gesetzt werden.)

'~ [Gebrauche aus Bevers: Die Taufe findet gleich nach
der Geburt, nie aber linger als 14 Tage nach der Geburt
statt. Friuher hatte man 7 Taufpaten, spéter 5, jetzt nur noch 3.
Jede Familie besass ein Taufzeug, das von Generation zu
Generation vererbt wurde. Die Taufdecke wurde hinten an
der Achsel der Trigerin befestigt und deckte das Kind und
die Arme der Frau. Das Kind wurde ,eingefiischt“ d. h. die
Arme an den Korper gedriickt und ganz umwickelt, so dass
nur das Koépfchen frei blieb. Die zweite Patin trug die Tasse
mit dem Taufwasser. Dieses muss jetzt noch von zu Hause
mitgenommen und nach dem Gebrauch unter dem Taufstein
ausgeleert werden (spédter hie und da auch vor der Kirchen-
tiir), aber man durfte es nicht mehr nach Hause tragen. Fast
jede Familie besass eine Tauftasse und zwar meist aus Silber.
Sie wurde auch ausgeliechen. Zum Kaffee wurde frither aus
jedem Haus jemand eingeladen, meistens Kinder. Das ganze
Dorf kam, um das Neugeborene zu sehen und zu gratulieren.
Man brachte auch Geschenke, z. B. ,Schliittli*, Hiubchen etc.
Wenn das Kind in der Kirche schrie, sagte man, es lebe
nicht lange. Wenn die Patin, welche das Kind trug, in Er-
wartung war, so glaubte man, das eine der Kinder werde
bald sterben].

Heutzutage hat man angefangen, vieles an diesen alten
Gebriauchen, die schon weiss wie viele Jahrhunderte bestehen,
zu #ndern. Die Taufe und das Taufmahl finden oft am
gleichen Sonntag statt. Die Verwandten und Patinnen bringen
nicht mehr das {ibliche Geschenk (Eierbrot und Kuchen)
sondern 10 Fr. (Sent); der Pate kauft kein Kleid mehr, sondern
gibt am Neujahr ein silbernes Besteck oder einen andern
Gegenstand von grosserem Wert (Sent, Fetan).



Sitten, Gebriuche und Volksfeste im Unterengadin 155

Die Konfirmation

wird ruhiger gefeiert, als Geburt und Taufe. Wihrend zwei
Jahren muss der Konfirmand am Konfirmandenunterricht teil-
nehmen, ein Jahr ,ir a tadlar“ (zuhoren) und ein Jahr ,ir a
scoula da sancha tschaina“ (Unterricht tber das h. Abend-
mahl). Zum Schlussexamen kommt meistens jemand aus der
Familie. Zur Konfirmation, welche am Karfreitag stattfindet,
muss der Jiingling ein schwarzes Kleid womdglich aus feinem
Tuch haben. Friiher bekam er eine Art Kirchenmantel, den
man nur iiber die Schultern warf. Diesen Mantel trug er dann
nicht nur zur Konfirmation und zum Abendmahl, sondern
bei allen feierlichen Anldssen; er war sozusagen das dussere
Zeichen seiner Miindigkeit. Das junge M#adchen muss auch
schwarz gekleidet sein. In Remiis und Fetan tragen die Kon-
firmanden gar keinen Schmuck, in Sent hingegen ist es Brauch,
dass die Middchen an diesem Tag goldene Ketten, Ringe und
Armbénder tragen, und dass auch die Knaben eine silberne
Uhr mit Kette bekommen. '

Die Konfirmation an und fiir sich ist nattirlich gleich wie
tiberall in protestantischen Kirchen. Die ganze Bevolkerung
nimmt lebhaften Anteil an diesem feierlichen Akt. Nur selten
ist sonst die Kirche so stark besucht; die Chore singen vor
und nach der Konfirmation; beim Kinsegnen gibt der Pfarrer
jedem seinen Spruch und sagt fiir jeden etwas, was sich auf
dessen Verhiltnisse bezieht. Da ist es so still in der Kirche,
dass man das Niesen einer Fliege horen konnte. Die Miitter
haben schon ihre Taschentiicher bereit, um sich damit die
Trinen abzuwischen; denn einer Mutter, die nicht weint,
wenn ihr Sohn oder ihre Tochter eingesegnet wird, wiirde
sicher Ubles nachgeredet werden. Auch die M#dchen weinen
gewohnlich, wenn sie konfirmiert werden; es ist so Mode. Der
Pfarrer bekommt am Konfirmationstag von den Konfirmanden
ein kleines Geschenk. In Remiis bringt jeder Konfirmand 12 Eier
ins Pfarrhaus, in Sent gibt jeder 2 Franken. Am Ostersonntag
konnen die Konfirmanden das Abendmahl nehmen. Die Konfir-
mation bedeutet den Abschluss der Kindheit, nachher besuchen
die Knaben und Mi#dchen die Gesellschaft der Jiinglinge und
Jungfrauen,

Von viel grosserer Bedeutung sind die Gebriduche und
Festlichkeiten, die das nichste grosse Ereignis im mensch-
lichen Leben,



156 G. Barblan

Die Hochzeit

begleiten. Sobald sich der Jiingling und die Jungfrau geeinigt
und die Eltern ihre Zustimmung gegeben haben (hie und da
kommt es vor, dass die letztere fehlt), so geben sich die Neu-
verlobten die Pfinder. Diese bestehen in einem goldenen
Ring (nur selten in einem silbernen), den die Mutter dem
geerbten Familienschmuck entnimmt; die Mutter des Bréuti-
gams fiigt noch ein Paar goldene Ohrringe und ein seidenes
Tuch bei. Aber die Verlobung wird einstweilen geheim ge-
halten. Ganz heimlich geht der Briutigam eines Abends zur
Braut zum Nachtessen und diese einmal zu ihm. '

Die Brautleute ,snejan“ (verleugnen sich) noch lange,
wie man sagt, und wenn es ihnen wihrend einiger Monate
gelingt, so machen sie sich nachher gross damit. Aber ein
Sprichwort sagt, dass man Verlobungen und schwangeren
Frauen nicht nachfragen soll, da beides mit der Zeit bekannt
wird. So muss auch die Verlobung bekannt gemacht werden.
HEines schonen Sonntag Nachmittags gehen Herr N. und
Friulein M. Arm in Arm oder doch wenigstens Hand in
Hand durch das Dorf und besuchen die Verwandten des
einen sowie des andern Teils. So machen sie’s bekannt und
jedermann, der ihnen begegnet, wiinscht ihnen Gliick. In
Sent ist es Sitte, dass der Briutigam der Braut ein Kleid
kauft ,da dir oura“ (zum Bekanntmachen). Ist er vermoglich,
so kauft er ihr auch noch Schmuck ,da dir oura“, gewdshnlich
eine goldene Uhr oder Ohrringe oder ein goldenes Armband.
Es ist in Sent und Schuls Sitte, dass die Braut ihre Gefihr-
tinnen zu einem Nachtessen einlddt, nachdem die Verlobung
bekannt gemacht worden ist. Oft wird dieses Nachtessen auf
den Hochzeitsabend hinausgeschoben. In allen Gemeinden
ist der Brautigam verpflichtet, fir die Kinder und jungen
Leute in der Verwandtschaft ,maridoz“ (Heiratsgeschenke)
zu kaufen. Fir die Middchen kauft er gewohnlich eine Schiirze,
oder ein schones Tuch oder irgend einen Schmuck, fir die
Knaben eine Pfeife, ein Messer oder ein Portemonnaie, einen
Hut oder dhnliches. Wie lange ein Brautpaar verlobt bleiben
will, ist heutzutage natiirlich ihre Sache; doch bleiben Leute,
die auf dem Lande wohnen, gewdhnlich nicht ldnger als
einige Monate oder ein halbes Jahr verlobt. Bei Jiinglingen,
die ins Ausland gehen, kommt es jedoch oft vor, dass sie sich
verloben, es daheim bekannt machen, dann in die Fremde



Sitten, Gebriuche und Volksfeste im Unterengadin 157

ziehen und erst nach zwei oder drei Jahren heiraten. Vor
der Hochzeit muss natiirlich die offentliche Verkiindigung
der Trauung stattfinden. Das erfolgte frither durch den Pfarrer
in der Kirche, man nannte es ,il copular“ (trauen) oder
yclamar gid“ (herunter rufen), das heisst, von der Kanzel
verkiinden. Heutzutage erfolgt es durch die offentliche An-
‘zeige der Ehe. Hingt man diese in einen Kasten, so nennt
man’s bei uns ,il metter in chabgia (in den Kifig tun)“.
Endlich kommt der grosse Tag der Hochzeit. Das Fest
ist je nach den (Gemeinden sehr verschieden. In Vna und
Remiis werden die ganzen Familien der nichsten Verwandten
eingeladen, ebenso die nichsten Nachbarn und eins aus jedem
Haus der Gemeinde, namentlich junge Leute und Kinder.
Zwei Jungfrauen besorgen die Einladung am Tag vor der
Hochzeit, und iiberall, wo sie einen Hochzeitsgast einladen,
bekommen sie zwei Eier und ein Weissbrot; ist das Braut-
paar arm, so wird auch Fleisch gegeben: Schinken, Riicken-
und Schulterstiicke. In Remiis wird auch fiir die Hochzeiten
von Wohlhabenden Fleisch gegeben. Am Hochzeitsmorgen
erfolgt von Haus zu Haus eine neue Einladung zum Glihwein
im Haus der Braut. Es gibt zwei Arten Glihwein, entweder
nach der alten Mode mit gekochtem Mehl (,farin’ arsa®) oder
dann nach der neuen Mode ohne Mehl (,vin brulé“). Zum
Glihwein wird Brot (,rasdiras o bitschellas“, Eierbrot oder
Gugelhopf), ,fuatscha grassa“ (fetter Kuchen) und Honig auf-
gewartet. Wenn der Glithwein getrunken ist, geht man in die
Kirche. Die Einwohner von Vna gehen immer in die Remiiser
Kirche zur Trauung, obgleich sie in Vna ihr eigenes Kirchlein
haben. Soviel ich mich erinnere, fand nur eine Hochzeit in
Vna statt. Simtliche Hochzeitsgiiste begleiten das neue Paar
nach Remiis und, nachdem sie dort in der Kirche getraut worden
(,dat insembel), wieder zuriick nach Vna. Dann findet im
Hause des Briutigams das grosse Hochzeitsessen statt, welches
gleich ist wie das schon beschriebene Taufmahl. Nach altem
Brauch setzt sich der Briutigam nicht zu Tische sondern
schenkt Wein ein. Die Braut sitzt zur Rechten des Pfarrers, der
auch bei der Hochzeit nie fehlen darfund die gleichen Pflichten
zu erfiillen hat, wie beim Taufmahl. Dass Frohlichkeit und
Gesang unter der Jugend nicht fehlt, versteht sich von selbst;
am Abend ist grosser Ball, natiirlich auf Kosten des Briutigams,
und Jung und Alt, wer nicht im Leid ist, geht zum Tanz.



168 G. Barblan

In Sent, der grossten Gemeinde, werden bloss die nahen
Verwandten und einige Freunde zur Hochzeit (d. h. zum
Mittag- und Nachtessen) eingeladen, die Jugend jedoch nur
zum Glithwein. Der Briautigam schenkt dort der Schule 10
bis 20 Fr. In Fetan wird nach der Kirche allen Hochzeits-
gidsten Kaffee, Brot mit Butter und Honig und ,grassins®
(kleines Backwerk) aufgewartet. In Fetan und in Remis
singt die Jugendgesellschaft bei jeder Hochzeit in der Kirche.

Das Hochzeitskleid des Briutigams ist aus feinem schwar-
zem Tuch, dasjenige der Braut womgoglich aus schwarzer Seide.
Sie trigt den Kranz auf dem Kopf, er am Mantel; Schleier
werden erst in neuerer Zeit getragen. Ungefihr um Mitter-
nacht begleiten die Freundinnen und Verwandten die Braut
nach Hause, und nun werden die Krinze abgenommen.

Ein interessanter Brauch ist auch das Abschiednehmen
vom Haus und von den Gefihrtinnen. Vor der Kirche nehmen
Braut und Briutigam von ihren Familien Abschied, wobeil
Eltern, Kinder und Verwandte sich kiissen und weinen, als
ob das Brautpaar in die Fremde ziehen wiirde. Kehrt man
von der Kirche zurtick, so hilt der Pfarrer an der Haustiire
eine Rede. Ein kleines Tischlein mit einem Becher Wein
ist schon bereit, und nun empfingt der Pfarrer das neue Paar
mit einer kurzen Ansprache und trinkt auf ihre Gesundheit.
Hierauf nehmen die Jiinglinge und Jungfrauen Abschied vom
Brautpaar, und die Braut muss alle jungen Hochzeitsgiste
weiblichen Geschlechts kiissen.

Es ist klar, dass sich heutzutage die Hochzeiten, nament-
lich diejenigen der Wohlhabenden, in vielem geéindert haben.
An Stelle des grossen Essens im Dorf, mit der allgemeinen
Frohlichkeit fiir Reich und Arm, ist das Essen im Hotel mit
den feinen Gerichten der modernen Kiiche und den Cham-
pagnerflaschen getreten. Aber schon friiher hielten die Reichen
gewohnlich ausserhalb der Gemeinde Hochzeit; so fuhr man
von Remiis, Vna, Sent oder Schuls nach Strada oder Mar-
tinach und ass dort. ‘

Auch die Hochzeitsreise ist eine moderne Sitte, von der
die Bauern nichts wissen. Da herrscht noch der alte, gute
Brauch, gleich nach der Hochzeit das Haus einzurichten.
Die ,Alten“ geben den ,Jungen“ alles, was diese brauchen.
Sie bekommen ein Haus, jedes ein kleines Vermdogen, natiirlich
nicht als Eigentum, sondern nur zur Nutzniessung; ferner



Sitten, Gebriduche und Volksfeste im Unterengadin 159

das Notige an Leintiichern und Feldgeriten, einige Stiick
Vieh und zuletzt Nahrungsmittel wie Mehl, Fleisch, Butter
usw. Noch vor wenigen Jahren gab es Hochzeitsgebriuche,
die jetzt schon ganz verschwunden sind, wie z. B. das Schiessen
mit Pistolen. Viel charakteristischer war der Brauch ,dels
schirans“, der, in Vna wenigstens, erst seit etwa 10 Jahren ver-
schwunden ist. Wenn nédmlich der Hochzeitszug von  Remdiis
nach Hause zuriickkehrte, so stellten sich beim Eingang ins
Dorf zwei M#idchen mit einem ,schiran“ in den Weg und

hielten den Zug auf. Der ,schiran“ bestand aus einem Stecken
 oder einer Latte, daran allerlei Kleidungsstiicke, Decken oder
gestreifte Tiicher hingen. Der Briutigam verlangte den Durch-
gang und die Midchen antworteten ihm, dass er nur gegen
eine Taxe von so und so viel, z. B. 1 oder 2 Franken, vorbei
gehen diirfe. Der Brautigam versprach dies zu bezahlen, aber
das geniigte noch nicht. Erst wenn einer der Hochzeitsgiiste
fir den Betrag Biirgschaft leistete, wurde freier Durchgang
gestattet. So gab es etwa 3 bis 4 ,schirans“ bis zur Tir des
Hochzeitshauses.

In Sent und Schuls gibt es die sogenannten ,mattinadas“
oder ,bavarella“, wenn ein Witwer oder eine Witwe sich
wieder verheiraten. Wenn in Sent eine solche Verlobung be-
kannt gemacht wird, so erscheinen nach einigen Tagen ein
oder zwei Jiinglinge im Auftrag der Jugendgesellschaft und
ein paar Knaben im Namen der Kinder, um die ,mattinadas*
zu verlangen; das ist eine GGabe von 20, 10 oder 5 Fr. fiir
die Jugendgesellschaft und 10, 5 oder 2 Fr. fir die Kinder,
damit diese einen Ball veranstalten konnen. Wenn der Witwer
den Beitrag verweigert, so erscheinen am Abend die Jiinglinge
und Knaben mit Glocken, Kuhschellen, Pfannen und Sensen
vor dem Haus des Widerspenstigen und lduten ihm die ,mat-
tinadas“. Auf diese Weise wird derjenige geplagt, der sich
den heiligen Briauchen der Viter widersetzt. Bezahlt er nun
die ,mattinadas“, so ist es gut, wenn nicht, so beginnt am
folgenden Abend die Musik von neuem. Und wehe dem, der
es versuchte, die Musikanten mit Gewalt zu vertreiben, er
wiirde ,in einen Ameisenhaufen stossen“. ?)

Noch ganz anders waren die Hochzeitsgebriuche in
friherer Zeit. Ums Jahr 1840 herum musste das Brautpaar

') vgl. ArcHiv 8, 87. 99. 166.



160 G. Barblan

Kleider aus feinem schwarzem Tuch tragen und der Brautigam
einen Zylinder. Noch frither trug die Braut einen scharlach-
roten Rock, ein schwarzes Mieder mit Héckchen und Ringlein
von Silber oder Gold, ein weisses Hemd mit Verzierungen an
den Armeln, goldene Ohrringe, Halbschuhe mit silbernen
Schnallen, eine seidene Haube mit Bindern, die unter dem
Kinn festgebunden worden und in der Haube goldene oder
silberne Filigrannadeln. Der Briutigam trug einen Mantel
mit Falten und Metallknopfen, oft aus Goldstiicken, einen
schwarzen Hut, kurze Hosen aus schwarzem Samt, schwarze
Strimpfe und Halbschuhe mit silbernen Schnallen.

- Nach der Verktindigung in der Kirche durfte man bloss
noch einen Monat verlobt bleiben, wenn beide in der Ge-
meinde wohnten; fiir jeden weitern Monat musste ein Kreuz-
taler (Fr.b.67) bezahlt werden. Es kam daher vor, dass die
Verlobungen lange geheim gehalten wurden, oft gegen 7 Jahre.
In Schuls war es bis vor einigen Jahrzehnten Sitte, dass
das Brautpaar noch 8—15 Tage nach der Hochzeit getrennt
wohnen musste, d.h. tagsiiber waren sie zusammen im Hause,
aber am Abend ging jeder in sein Elternhaus zum Schlafen.
In allen Gemeinden gab es spezielle Gebriduche, fir diejenigen,
die in eine andere Gemeinde heirateten; sie mussten der
Jugendgesellschaft eine ziemlich grosse Summe bezahlen.
Wenn jemand ausserhalb der Gemeinde Hochzeit hielt, so
standen bei der Riickkehr des Brautpaares alle Jiunglinge
bereit, um die Braut zu erwischen. Natiirlich kamen die
Brautleute nicht miteinander, beide machten oft interessante
Umwege. Gelang es den jungen Leuten des Dorfes, die Braut
zu erwischen, so wurde sie in ein Haus gebracht, ,serrada
aint* (eingeschlossen), und der Briutigam musste sie befreien,
was ungefihr 30—40 Gulden kostete.

Sehr streng waren unsere Vorfahren, was das Tragen
der Kriinze anbelangt; nur Jiinglingen und Jungfrauen wurde
es erlaubt, Wusste man, dass eine Braut leichtsinnig gewesen
war, so durfte sie nicht mit einem Kranz in die Kirche treten;
kam dann ein Kind einige Monate zu friith auf die Welt, so
musste der Vater der Kirche 3 Gulden Busse bezahlen.

Es wire nun noch von der silbernen und goldenen
Hochzeit, die jedoch ganz im Stillen gefeiert werden, etwas
zu sagen. Die gliicklichen Alten laden die Kinder und Enkel,
wenn sie welche haben, sowie die allernichsten Verwandten



Sitten, Gebrauche und Volksfeste im Unterengadin 161

zu einem Familienessen ein. Es werden einige Toaste gehalten
und ein paar schone Geschenke verteilt; so geht das Fest ohne
grossen Lirm vortiber, von andern Leuten kaum bemerkt.

[P. Staub: Am Hochzeitsmorgen (frither waren die
Hochzeiten gewohnlich am Sonntag) versammelten sich die
geladenen Giste in der Wohnung der Braut. Da wurde
Glihwein und Backwerk genossen. Dann begab sich der ge-
schmiickte Zug feierlich zur Kirche, wo die Hochzeitsgiste
erst beim Anfang der Predigt ankamen und im Chor ihre
Plétze einnahmen. Nach dem Gottesdienste wurde das mit
einem Flitterkranz geschmiickte Brautpaar knieend einge-
segnet. Der Bréutigam reichte dabei seiner Braut den Trauring.
Von hier begab sich der Zug nach der Wohnung des Briu-
tigams. Man fand aber die Haustiire verschlossen. Man klopfte
und klopfte. Doch niemand wollte anfinglich das Klopfen
horen, und die Tiire 6ffnen. Endlich wurde aufgemacht.
Der Brautfiihrer #usserte in einer Rede seine Verwunderung
tiber diese Tiirsperre; ein anderer Redner im Hause, ge-
woéhnlich der Pfarrer, der zuerst aus der Kirche gegangen
war, rechtfertigte sie, schrieb fiir die Aufnahme der Braut
Bedingungen vor und empfing sie nun mit ihrer ganzen Ge-
sellschaft. Wein, Fleisch und Gebick wurden reichlich auf-
getischt, feierliche Gliickwiinsche dargebracht. Das Mahl
wurde mit einer Danksagungsrede des Pfarrers oder Schul-
lehrers geschlossen. Darauf entfernte sich der Pfarrer und
die Tanzbelustigung begann. Nach zwdlf Uhr wurden dem
Hochzeitspaar von den weiblichen Hochzeitsgisten die Krinze
abgenommen, und dann liess man es nach einer wohlgemeinten
Ermahnungsrede allein. ‘

Die weiblichen Hochzeitsgiiste brachten nach altem
Brauch eine Gabe an Esswaren mit, deren Wert das, was
die Giiste genossen, weit tberstieg. Jetzt ist es gebriduchlich,
dass die Brautleute die Giste beschenken, nicht die Géste
das Brautpaar.

Ein eigenttimlicher Hochzeitsbrauch war hauptsichlich
im Oberengadin im Schwange. Nachdem am Morgen der
Glithwein eingenommen worden war, machte man sich zum
Gange nach der Kirche bereit. Aber siche — die Braut war
plotzlich verschwunden, und der Brautigam sah sich genétigt,
sie im ganzen Haus zu suchen. Man brachte ihm endlich
ein Madchen mit der Angabe, dass es seine Geliebte sei;

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XVIII (1914) ' i



162 G. Barblan

allein er erkldrte ,diese habe nicht sein Mal“, worauf ihm
noch eine Zweite und Dritte zugefithrt wurden, bis er endlich
die Rechte fand, worauf sich dann der Zug in Bewegung
setzte. Nachdem der Pfarrer in der Kirche die Liturgie ver-
lesen und die Brautleute gefragt hatte, ob sie sich ihr Jawort
geben wollten, banden sich diese als Zeichen ihrer innigen
Verbindung ihre beiden rechten Hinde mit einem weissen
Tuch zusammen. Aus der Kirche bewegte sich der Zug nach
der Wohnung des Briutigams. Auch im Oberengadin war
die Tir desselben verschlossen. Auf wiederholtes Klopfen er-
schien der Vater des Briutigams am Fenster und fragte: , Wer
da?“ ,Euer Sohn, der seine Braut heimfiihrt*, war die Antwort.
»Was wollt ihr denn hier?¢. ,Bei Euch wohnen und Euch
und uns gliicklich machen“. Nun bewillkommte der Schwieger-
vater die Braut mit einer Rede, in der er ihr wiinschte, dass
sie in diesem Hause so glicklich sein moge wie im viter-
lichen, und dass sie an ihren Kindern so viel Freude habe,
wie er an seinem Sohne. Hierauf offnete er das Haus und
die Gesellschaft begab sich an die reichbesetzte Tafel].

[Brauche aus Bevers: Zur Einladung wird eine Frau
von Haus zu Haus geschickt. Es wird nur mit einer Glocke
geldutet, beim Begriibnis mit allen. Das Haus wird erst nach
dem Léuten verlassen, und die Tiure darf nur halb gesffnet
werden, sonst bringt’s Ungliick. (jetzt noch tiblich). Der Zug
ging, wie beim Begribnis, womdoglich durch Hauptstrassen,
ja nicht durch kleine Nebenwege (in Bevers z. B, das Strisschen
vom Oberdorf zur Kirche). Die Braut wurde von ihrem Vater
oder Bruder in die Kirche gefiihrt, die von den ledigen Mid-
chen des Dorfes geschmtickt worden war. Wihrend der Trau-
ung mussten frither alle stehen, jetzt sitzt man. Acht Tage
vor der Verkiindigung an einem Sonntag lud die Braut alle
ledigen Madechen des Dorfes zu Wein und Zierniisslein ein (jetzt
gewohnlich eine Woche vor der Hochzeit). Am Montag kamen
die Frauen an die Reihe und wurden auf die gleiche Weise be-
wirtet. Wenn in einer Familie mehrere Kinder sind, so sieht man
zu, dass sich blos eines verheiratet, damit das Gut und Ver-
mogen beieinander bleibt. Es wird nie unter die Kinder verteilt.]

Aber micht nur bei freudigen Anlissen, auch bei den
traurigen Ereignissen, die an die Tir jeder Familie klopfen,
haben sich ganz bestimmte Gebriuche gebildet, an denen
das Volk mit einer heiligen Pietdt festhilt. Wir meinen



Sitten, Gebrauche und Volksfeste im Unterengadin 163

Krankheit und Tod.

Sobald jemand krank wird, kommen Verwandte, Freunde
und Nachbarn, um dem Kranken nachzufragen. Es kommt
oft vor, dass sich nach und nach ganz viele in der Stube
versammeln; denn nachdem man sich nach dem Befinden
des Kranken erkundigt hat, setzt sich jeder nieder, und sobald
einige beisammen sind, fangen sie an, iiber dies und jenes
zu reden, ja wenn es der Doktor nicht verboten hat, so
rauchen die Bauern ihre Pfeifen, wie wenn sie in Gresellschaft
vor ihren Hé#usern sitzen. Es muss schon eine sehr schwere
Krankheit sein, bis es dazu kommt, dass niemand ins Haus
gelassen wird.

Ein schoner Zug unseres Volkes ist die grosse Dienst-
fertigkeit bei diesen Gelegenheiten. Es gibt immer viele, die
sich anerbieten beim Kranken zu wachen, oder doch zu helfen,
damit die Angehorigen wenigstens einen Teil der Nacht aus-
ruhen konnen. Ist ein Armer krank, so bringen die Nachbarn
und Verwandten Nahrungsmittel ins Haus, oder wenn sie
darum gebeten werden, so geben sie von allem, was sie im
Haus haben, ohne auch nur daran zu denken, eine Bezahlung
zu verlangen.

Kommt ein Todesfall vor, so werden einige Leute ge-
rufen und zwar sogleich, nachdem die Angehorigen bemerkt
haben, dass der Kranke am Verscheiden ist, oder wie man
sagt, ,ch’el tira“ (rochelt). Die nahen Verwandten des Toten
lassen nach alter Sitte ihrem Schmerz freien Lauf. Sie klagen
und jammern laut, indem sie alle Verdienste des Verstorbenen
aufziihlen. Diejenigen, die sich im Schmerz resignieren, nehmen
jedoch immer mehr zu.

Ist der Tod konstatiert und die erste Verwirrung vorbei,
so werden einige gebeten, den Toten anzuziehen. In Vna,
Remitis und Sent gilt es als Regel, dass die Médnner die ménn-
lichen Toten anziehen und die Frauen die weiblichen. In
Schuls ist es gerade umgekehrt: das Totenhemd wird tiber
die schon vorhandene Bekleidung des Toten angezogen. Gleich-
zeitig wird auch der Kiister benachrichtigt, der sogleich das
»Sain da mort“ (die Totenglocke) lautet. In Sent wird die T'oten-
glocke erst am folgenden Tag geldutet, statt der Morgenglocke.
Beim Totengeliute werden die Glocken zusammen geldutet
d. h. zwei Glocken; aber vorher kommen die ,Cloccas®
(kurzes Geldute mit einer Glocke) und zwar fiir einen Mann

11%



164 G. Barblan

dreimal mit der grossen Glocke, fiir eine Frau zweimal mit
der kleinen Glocke.

Da der Tote erst nach 48 Stunden begraben wird, so
muss er wihrend zwei oder drei Nichten im Hause bewacht
werden, gewohnlich sind es aber nur zwei. In Vna und Remiis
werden in der ersten Nacht 9—10 Verwandte zum Wachen
eingeladen, in Sent nicht mehr als 6; fiir die zweite Nacht
werden die Nachbarn gebeten. Das Wachen dauert vom
Abendliauten bis zum Morgenlduten. Wer das Haus vorher
verldsst, wird nach dem Gesetz bestraft. Um Mitternacht muss
man den Wachenden etwas zu essen geben, jetzt gewohnlich
‘Wein, Brot und Kise, frither Branntwein mit Brot und Kiise.
Friither war es Sitte, dass die meisten Leute der Gemeinde ins
Haus gingen um ,Leid zu klagen“ (plandscher léd). Damit
nicht jeder reden musste, tat man sich zu kleinen Gesell-
schaften zusammen, und dann musste nur der Erste Leid klagen.
Dies bestand in einer auswendig gelernten Rede, die ungefiihr
fur alle Fille passte, und jemand, der gut Leid klagen konnte,
genoss sogar eine gewisse Achtung. Neben dem Sarg in der
Stube standen die nichsten Verwandten, welche das ,Leid
abnahmen* (piglier il 1&d), und auf die Ansprache der Leid-
klagenden antworteten. In einer langen Klage beschrieben
die Frauen das Leben des Verstorbenen und zidhlten alle
seine Verdienste auf. Es ist klar, dass diese Klagen sich oft
dem Lécherlichen néherten; aber trotzdem haben sie sich an
einigen Orten bis zum heutigen Tag erhalten. In vielen Ge-
meinden ist das Leidklagen wegen des Missbrauchs, der damit
getrieben wurde, verboten worden; nur die nichsten Ver-
wandten und die Auswirtigen durften am Begribnistag ins
Haus kommen. Das ,Leidklagen“ mit einer Rede ist jetzt nur
bei Begrdbnissen von bedeutenden Personlichkeiten tblich,
und auch dann nur durch einen ihrer Kollegen. Das Be-
gribnis findet in Sent immer um 1 Uhr nachmittags statt.
In Remiis, Tschlin, Schuls und Fetan wechselt die Zeit von
10 Uhr morgens bis 3 Uhr nachmittags, je nachdem der
Tote am Vor- oder am Nachmittag gestorben ist. Am Be-
gribnistag werden statt der Morgenglocke alle Glocken ge-
lautet, und alle diejenigen, die am Begribnis teilnehmen
wollen, versammeln sich zur bestimmten Stunde vor dem
Haus. Den Auswirtigen, die ins Haus gebeten  werden, wird
Glihwein, ,fuatscha alvada“ (Auflauf), ,fuatscha grassa“



Sitten, Gebrduche und Volksfeste im Unterengadin 165

(fetter Kuchen), Kaffee, Butter, Kise, Eingemachtes und
Honig aufgewartet.

Wenn alles bereit ist, fingt der Kiister an zu lduten,
und zwar werden auch beim Begribnis zuerst die ,cloccas®
geldutet wie beim ersten Totengeldute. In Sent werden 12—16
Méanner eingeladen, den Toten zu tragen; in Vna und Remiis
helfen alle erwachsenen M#nner, diejenigen, die im Leid sind,
ausgenommen. Zwei der iltesten Ménner gehen in die Stube
und tragen den Sarg bis vor die Haustiire, wo er auf eine
Leichenbahre gebracht wird. Das laute Weinen und Klagen,
wihrend der Sarg aus der Stube getragen wird, ist noch
fast iiberall gebrduchlich. Eine Familie sucht die andere
zu iiberbieten, indem sie durch lautes Geschrei und allerlei
Bewegungen ihren Schmerz und ihre Verzweiflung zeigen.
Sobald die paar Midnner in die Stube kamen um den Sarg
zu holen, fingen die Frauen, die zum Leid gehorten, an,
um den lieben Verstorbenen zu weinen und zu klagen, ja
man konnte fast sagen zu heulen. Dabei klammerten sie
sich an den Sarg und wollten ihn nicht forttragen lassen.
Jemand zog die Frauen weg und trostete sie; aber diese
widersetzten sich, packten die Tréiger an den Ménteln und
hielten sie zuriick. Erst die Rede des Pfarrers, die an der
Hausttire beim Aufheben des Sarges gehalten wurde, machte
dieser Verwirrung ein Ende; aber sobald der Tote vom Haus weg-
getragen wurde, begann das laute Klagen und Weinen von neuem
und dauerte bis zum Friedhof. Musste man den Weg von Vna
bis Remiis zurticklegen, um die Toten im Friedhof der Kirch-
gemeinde zu beerdigen, wie es noch heute geschieht, so war
es natirlich den meisten Frauen nicht moglich, wihrend der
ganzen Strecke so zu klagen. Auf dem Friedhof wiederholte
sich dann ungefihr die gleiche Szene wie beim Heraustragen
des Sarges aus der Stube; nur wihrend der Rede des Pfarrers
war alles still, man horte nur hie und da einen Seufzer; aber
am Ende des Begribnisses fing das laute Klagen der Frauen
noch einmal an, und man musste sie mit Gewalt vom Grabe
wegzichen. Beim nichsten Begréibnis gingen dann die leid-
tragenden Frauen wieder zum Grabe ihres verstorbenen Ver-
wandten und weinten laut.

Eine interessante Sitte hat sich bis jetzt in Sent erhalten.
Wenn némlich eine Woéchnerin gestorben ist, so halten vier



166 G. Barblan

Jungfrauen wihrend der Leichenrede des Pfarrers ein weisses
Leintuch tiber das Grab. ‘

In neuerer Zeit haben sich viele Gebriduche wesentlich
verdndert, und dadurch ist das Begribnis wiirdiger geworden.
Es sei zugegeben, dass diese alten Gebréduche in vielen Fillen
wirklich der etwas schwerfillige Ausdruck eines tiefen Schmer-
zes waren; aber man muss auch hinzuftigen, dass es oft nur
Heuchelei und Ubertreibung war. In Susch existierte sogar
die Sitte, Frauen anzustellen, die hinter dem Sarg weinen
mussten und je besser diese bezahlt waren, desto mehr heulten
und klagten sie. ,

Sobald das Begribnis voriiber war, fand das Leichen-
mahl statt, wobei zuerst die Fremden, d. h. diejenigen, die
aus einer andern Gemeinde gekommen waren, bedient wurden.
Es gab ungefihr die gleichen Speisen wie vor dem Begribnis,
nur dass jetzt statt des Glithweins gewohnlicher Wein dazu
kam. Nach den Auswirtigen kamen dann die Einwohner des
Ortes an die Reihe. Die ganzen Familien der Verwandten, die
Nachbarn, kurz alle, die am Begribnis teilgenommen, wurden
zum Leichenmahl eingeladen. Die grossartigsten Leichenméhler
wurden natiirlich von weitldufigen Erben gegeben.

Auch diese Sitte musste wegen des allzugrossen Miss-
brauchs durch ein Gesetz eingeschrinkt werden; denn viele
wurden dadurch gezwungen, mehr auszugeben als ihre Mittel
erlaubten. Auch'jetzt noch wird den Auswirtigen nach dem
Begridbnis eine Erfrischung geboten; in Vna geschieht es vor-
her, weil die Fremden nach dem Begribnis nicht mehr von
Remitis nach Vna zuriickkehren. Den Einwohnern des Ortes
wird jedoch nichts mehr angeboten; nur die niichsten Verwand-
ten, die auch bei den Vorbereitungen zum Begribnis geholfen,
werden zum Kaffee eingeladen. Das Leichenmahl ist nicht in
allen Gemeinden gleich; in neuerer Zeit fangen die reichen
Leute an, den Auswirtigen ein grosses Essen anzubieten; aber
besser Denkende suchen diese unpassende Sitte aufzuheben,
indem sie den Auswirtigen eine ganz einfache Erfrischung
anbieten und es unterlassen, an andern Leichenmiihlern teil
zu nehmen.

Bei uns ist es noch tberall Brauch, den Sarg auf den
Friedhof zu tragen, was sich tibrigens in Gemeinden, die einen
eigenen Friedhof haben, von selbst versteht. Gewshnlich wird
der Sarg von 4—6 Minnern auf den Schultern, ohne andere



Sitten, Gebriauche und Volksfeste im Unterengadin 167

Trageinrichtung getragen; in vielen Gemeinden wird der Sarg
auf eine Tragbahre gelegt und diese auf die Schultern genom-
men. In Sent trigt man den Sarg mit den Hinden. Sonderbar
ist es, dass das Tragen des Sarges auch da noch gebriuch-
lich ist, wo man eine grosse Strecke zurtickzulegen hat. So
tragt man noch immer die Toten von Vna, Raschvella und
Seraplana nach Remiis. Von Suren nach Sent hingegen fiihrt
man die Toten mit einem Pferd, hilt aber ein Stiick unter-
halb der Gemeinde an und trigt sie von dort auf den Friedhof.

Die Leute, die dem Sarg folgen, sind natiirlich immer
schwarz gekleidet. Friither trugen die Mé#nner immer den
yKirchenmantel“, der jetzt aber an den meisten Orten ganz
verschwunden ist. Infolge der Neigung, sich immer mehr von
den dussern Formen zu befreien, haben namentlich die Ménner
in manchen Gemeinden angefangen, in grauen Kleidern dem
Begribnis beizuwohnen; aber tiberall kehrt man wieder zum
schwarzen Kleid zurtick.

Ganz eigenartig entwickelte sich das ,Leid tragen.
Zuletzt bekam es einen grossen Kinfluss auf das offentliche
Leben. Starb jemand in der Familie, so trauerten die Kinder,
Eltern, Gatten, Geschwister und Geschwisterkinder jahrelang,
Kinder, Eltern und Gatten 3—4, ja sogar 9 und 10 Jahre.
Sie tragen immer, Sommer und Winter, ein Kleid aus Haus-
tuch, sogar bei der Feldarbeit in der grossten Hitze. Die Leid-
tragenden sassen in der Kirche in den letzten Bénken, in den
sogenannten ,bancs de 16d“ (Trauerbdnken), und oft gab es
Schwierigkeiten, wenn solche, die schon lange trauerten in
die vorderen Binke riicken sollten. Jede Frohlichkeit wurde
aus dem Haus verbannt; ein Kind, das ein Lied sang oder
pfiff, wurde bestraft, ja sogar das laute Lachen galt als Ver-
letzung der Trauer; nicht das kleinste Kinderspiel war erlaubt,
man erzidhlte sich keine heiteren Geschichten mehr, sogar die
Gedanken an etwas Frohliches wurden unterdriickt.

Wenn bei einem Volksfest, die Musik durch das Dorf
ging, so horte sie bei den Trauerhdusern auf zu spielen und
ging still vorbei. Die Familie nahm weder an Béillen, noch
Hochzeiten, noch Theatern, noch Volksfesten teil; und bei
Jedem kirchlichen Festtag sah man die Frauen wihrend der
ganzen Predigt weinen und weinend das Abendmahl nehmen.
Vor nicht mehr als 30 Jahren bedeckte die trauernde Familie
den Spiegel in der Stube mit einem weissen Schleier, ja sogar



168 _ ' G. Barblan

der Boden wurde eine Zeit lang nicht geputzt, um die Frau
nicht zu verletzen durch die Freude an einer schénen Stube.
Die Frauen und auch die Jungfrauen und Midchen trugen
ziemlich lange eine schwarze Binde auf dem Kopfe, durch
welche die Haare ganz bedeckt wurden. Alte Frauen trugen
diese Binden immer.

Die neue Zeit mit der freieren Denkart und der Nei-
gung das Leben eher von der sonnigeren Seite zu nehmen,
hat fast tiberall diesen diistern Totenkultus verjagt und damit
ist auch das ,Leid tragen“ zum Teil verschwunden. Die Mianner
tragen ein Trauerband auf dem Hut oder am Armel, und die
Frauen kleiden sich ein paar Monate lang schwarz, aber ohne
Kopfbinde. Dennoch ist es fast iiberall Sitte sich einige Zeit,
aber hochstens ein Jahr, vom Gesangverein zurtickzuziehen,
aber viele von den Verniinftigsten singen gleich oder doch
nach einigen Wochen wieder. '

Wir miissen noch einen sehr schonen " Brauch unserer
Vorfahren nennen, ehe wir mit der ersten Kategorie der volks-
tiimlichen Gebriuche schliessen. Wenn namlich nahverwandte
Familien seit mehreren Jahren, unter sich Streit hatten, so
wurde bei einem der oben genannten Anldsse Frieden ge-
schlossen. Man sagte dem: ,Pro paglioulas, nozzas e baras
as cognuoscha ils paraints® (An Wochenbetten, Hochzeiten
und S#rgen kennt man die Verwandten). —

[P. Staub: Stirbt jemand, so kommen alsbald viele
Nachbarn und Freunde, um den Toten anzusehen. Einige
Nachbarn wachen bei ihm bis zum Begribnis. Man setzt ihnen
Wein, Brot und Kise vor. Dem Toten wird eine schwarze
Kleidung angezogen, in Zernetz bis vor kurzer Zeit auch ein
Paar ganz mneue noch nie getragene Schuhe. Bei Erwachsenen
wird der Sarg mit einem schwarzen Tuche, bei Kindern noch
mit Kriinzen von kiinstlichen Blumen, bei einer Woéchnerin
aber mit einem weissen Tuche bedeckt. Bei jedem Begribnis
wird eine Leichenrede gehalten. Nach derselben findet im
Hause des Verstorbenen gewohnlich ein Gastmahl statt, an
dem der Pfarrer und die néichsten Verwandten teilnehmen.
Die Beteiligung an einem Begribnis ist eine sehr grosse. Alle
Teilnehmer sind schwarz gekleidet und am darauffolgenden
Sonntag kommt die ganze Gemeinde in schwarzer Kleidung
in die Kirche. Als Trauerzeichen tragen hauptsichlich #ltere
Frauen ein schwarzez Tuch turbanartig um den Kopf. Zuweilen



Sitten, Gebriuche und Volksfeste im Unterengadin 169

werden den Verstorbenen auch Leichensteine aufs Grab ge-
setzt. Meist existiert aber ein Familienleichenstein, der immer
auf das Grab des zuletzt verstorbenen Familiengliedes gelegt
wird.] | : ;

[Briuche aus dem Oberengadin, namentlich aus Bevers:
Ereignete sich ein Todesfall, so wurde jemand, gewohnlich
eine Frau von Haus zu Haus oft auch in Nachbarsdorfer ge-
schickt, um ihn anzuzeigen. Wenn jemand in der Fremde
starb, wurde es auf gleiche Weise angezeigt, auch wenn das
Begriibnis nicht im Ort stattfand. Leute aus dem Dorf aner-
boten sich, beim Toten zu wachen. Frither waren es 4—5b,
spiiter nur noch drei. Bei ménnlichen Toten wachten Ménner;
bei weiblichen Frauen. Um Mitternacht wurde Kaffee aufge-
wartet. Vor dem Morgenlduten durfte niemand das Haus ver-
lassen. Die Wache durfte erst gehen, wenn sich jemand vom
Hause zeigte (Samaden). Vor dem Begriibnis kamen alle schwarz
gekleidet ins Trauerhaus, um zu kondolieren und den Toten
zu sehen. Die Angehorigen sassen in der Stube rings um den
Sarg herum und nahmen das Leid ab. Die Leidklagenden
mussten rings herum gehen und jedem die Hand geben (jetzt
nur noch selten). Sobald die Glocken zu lduten anfingen, ver-
lies der Trauerzug das Haus und zwar bei ganz gediffneter
Hausttire. Die Ménner trugen eine Art Mantel ,chappa“, die
sie auch bei Gericht zu tragen pflegten. Die Frauen trugen
einen schwarzen Shawl. Starben Ledige oder Kinder, so war
es Sitte, dass die jungen Midchen des Dorfes einen Kranz
rings um den Sarg machten (jetzt noch in Bevers).

Jede Familie besass einen oder mehrere halbe Krinze
aus falschen Blumen, in der Mitte oft mit einem farbigen
Federbiischel versehen, die bei jedem Begribnis hervorgeholt
wurden. Hie und da wurden sie auch ausgeliehen. Sie durften
aber nur in ein Haus gebracht werden, wenn ein Toter dort
lag, sonst bedeutete es den baldigen Tod eines der Familien-
glieder. Beim Begribnis Verheirateter gab es gar keine Blumen.
Alle Verwandten oder Nahbekannten wurden zum Seelen-
mahl (,pallorma“) ins Haus eingeladen. Da gab es Gersten-
suppe, Schinken, Zwetschgen und Wein. Alle Auswértigen,
die am Begribnis teilnahmen wurden zum Kaffee eingeladen.]

(Fortsetzung folgt.)




	Sitten, Gebräuche und Volksfeste im Unterengadin

