
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 16 (1912)

Artikel: Der Hahn im Aberglauben

Autor: Fehrle, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111427

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-111427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


65

Der Hahn im Aberglauben.

Von Dr. Eugen Fehrle, Heidelberg.

Ich hab gehört
Der Hahn, der als Trompeter dient dem Morgen,
Erweckt mit schmetternder und heller Kehle
Den Gott des Tages, und auf seine Mahnung,
Sei's in der See, im Feu'r oder Luft,
Eilt jeder schweifende und irre Geist
In sein Revier.

SnAKEsi'EARE, Hamlet I, 1.

Dämonen, Gespenster, Kobolde, Geister und andere Wesen
der Art sieht die menschliche Phantasie vor allem bei Nacht.
"Wenn die Umrisse dessen, was wir sehen, unbestimmt sind,
vcrgrössert oder verzerrt sich ein Bild leichter ins Übernatürliche

oder Fratzenhafte als am Tage, wo unseren Augen alles
bestimmter entgegentritt. Und die Furcht, die in der
Ausgestaltung dieser Wesen viel mitwirkt, ist im Dunkel der Nacht
grösser als am Tage. Deshalb ist die Nacht die Ilauptzeit der

Tätigkeit aller unheimlichen Mächte. Das Licht und den Tag
fliehen sie. Werden die Anzeichen des herannahenden Tages
bemerkbar, dann bekommen sie Angst. „Wenn der Hahn kräht,
flieht jeder Dämon" sagt ein griechischer Schriftsteller.') Pru-
dentius Clemens singt in einem Hymnus ad galli cantum 2) :

Ferunt vagantes daemones
laetos tenebris noctium
gallo canente exterritos
sparsim tiniere et cedere.

Die Hexen, die in der Walpurgis- oder Johaiinisnacht
umgehen, müssen beim ersten Hahnenschrei in ihre Behausung
zurück. Verspäten sie sich, dann bekommen sie Prügel vom
Teufel, der selbst als schwarzer Hahn erscheint.3) Clemens

i) Boissonade, Anecdota Graeca III, 445, Z. 4. Die Geister, die ein

Magier, der mit einem Totenschädel manipuliert, zitiert hat, ziehen sich zurück,
özav äpcojvra: ol àÀéxzopec zpdÇecv. Catal. Cod. astrot.. Graec. III,
App. 53. — 2) I, v. 37 ff. — 3) A. Wuttke, Der deutsche Volksaberglaube der

Gegenwart. Dritte Bearbeitung von Elard H. Meyer (1900) 158. Weil ich
dieses Buch noch oft nennen muss, zitiere ich es im Folgenden nur mit W.

Schweiz. Archiv für Volkskunde Bd. XVI (1912) 5



66 Eugen Fehrle

Brentano sagt ') : Der Hahnenschrei ist den wandelnden
Geistern, was den Soldaten der Zapfenstreich, sie müssen dann
nach Hauso gehen. Der Geist in Shakespeares Hamlet „schwand
erblassend mit des Hahnes Krähn."

In der Lehre des Zoroaster war der Hahn dem Licht-
gotte geweiht.2) Auch in Griechenland ist er dem Helios
heilig3) und ruft die Aurora herbei.4)

Der Glaube erweitert sich dahin, dass die Dämonen
überhaupt Angst haben vor dem Krähen des Hahnes und vor dem

Hahn selbst und seinem Bilde. In dem Kreuter-Buch von
H. Bock (Strassburg 1551) ist S. 403 ein Dämon abgebildet, der

vor einem Halm flieht (s. Abb. 1). Weil Wallenstein mit dem

Teufel im Bunde steht, „kann er den Hahn nicht hören krähen".
Auf die Frage des Jägers, was der Kapuziner mit dem „Göckel-
hahn" meine, antwortet in Schillers Wallenstein (Lager I, 10)
der Wachtmeister :

Es ist nicht ganz ohne!
Der Feldherr ist wundersam geboren,
Besonders hat er kitzlichte Ohren.
Kann die Katze nicht hören mauen,
Und wenn der Hahn kräht, so machts ihm Grauen.

Wenn der Hahn Dämonen vertreiben kann, muss er eine

übernatürliche Kraft in sich haben, die grösser ist als die der
Dämonen. Deshalb wird er verwendet, um sie fernzuhalten
und zu vertreiben. Dieser Glaube ist verbreitet, soweit der
Hahn bekannt ist.5) Um die schlimmen Wirkungen des

Südwestwindes auf die Weinpflanzungen zu verhindern, schnitten
die Bewohner des altgriechischen Städtchens Methana einen
Hahn mit weissen Flügeln in zwei Stücke. Zwei Männer
nahmen jo ein Stück und trugen es um den Weinberg herum.

') Die Gründung Prags 419. — 2) W. Geiger, Ostiranische Kultur (1882)
365 ff.; B. Lokkntz, Kulturgeschichtliche Beiträge zur Tierkunde des Altertums,

Progr. des Gymnasiums zu Würzen (1904) IV. IX. Vgl. F. Cumont,
Textes et monuments figurés relatifs aux mystères de Mitlira (1894 — 99) I,
210. — 3) Palsas. V, 29, 9. — *) E. Baethgex, De vi ac significatione galli
in religionibus et artibus Graecorum et Romanorum (Diss. Göttingen 1887)
13 ff. Die Morgenstunde heisst griechisch àÀSXTpUÓVOC wpa (Geopon. XVII,
12, 2). Weitere Zusammenstellungen siehe in Schraders Reallexikon der

indogerman. Altertumskunde unter „Tag" S. 846. — 5) De Gubernatis, Die Tiere
in der indogermanischen Mythologie, .aus dem Englischen übersetzt von
M. Hartmann (1874) 553 ff.; Victor Hehn, Kulturpflanzen und Haustiere 9

(1911); Zeitschrift des Vereins für Volkskunde VII (1897) 367.



Der Hahn im Aberglauben 67

Wo sie sich begegneten, begruben sie die Stücke in die Erde.1)
Nach dem römischen Landwirtschaftschriftsteller Palladius XII,
1, 3 versichern die Griechen, eine Pflanze, deren Samen man
mit dem Blute eines verschnittenen Hahnes benetzt habe, werde
von Unkraut nicht geschädigt. In Ostpreussen giebt man
einem Kinde gegen die englische Krankheit den gepulverten
Magen eines Hahnes in Rotwein.2) Nach den bekannten
Erzählungen vom geprellten Teufel übernimmt dieser häufig Bauten
aller Art und lässt sich dafür eine Menschenseele verschreiben.
Wenn er aber den Bau bald fertig hat, wird er durch das

Krähen eines Hahnes vertrieben.3) Eine verwunschene Person

muss an einem entlegenen Ort wohnen, „wo kein Hahn nach

kräht," d. h. wohin keines Hahnes Stimme dringt. Denn durch
das Krähen würde sie von dem Banne befreit.4) Bei den Persern
soll der Hahn in die Nähe der Toten gebracht werden, um die
bösen Dämonen von dort zu verscheuchen oder man gibt dem

Toten Bilder von Hähnen mit.5) Die Griechen opferten Hähne
bei einer Bestattung.6) Auf Grabsteinen ist der Hahn gelegentlich

abgebildet.7) In China wird bei einem Leichenbegängnis
die Figur eines Hahnes vorangetragen.8) Zur Abwehr von
Blitz und Feuerschaden9) wird der Hahn sehr häufig verwendet.

Als aufmerksamer Wächter wird er auf einen erhöhten
Punkt, einen Baum, ein Haus oder eine Kirche gestellt.10)

Der Hahn erscheint bisweilen selbst als Geist oder Dämon.
Auf einer schwarzfigurigen Lekythos im Nationalmuseum in
Athen (s. Abb. 2) stehen zwei Männer bei einem Grabmal, auf
dem der Geist des Verstorbenen als Hahn erscheint. Ähnliche
Erscheinungen finden sich auf anderen Gefässen.11) Schon früh

<) Pausanias II, 34, 2. — 2) W. 360. — 3) W. 36. Vgl. bes. Köhler,
Kleinere Schriften III, 581 ff. : „Der weisse, der rote und der schwarze Hahn."
— *) W. 56. — 5) Lorentz a. a. 0. XI. — 6) Festschriet für Friedlaender
(1895) 430. — ') Doch ist er hier meist anders zu begründen. Vgl. W. Ai.tmann,
Römische Grabaltäre 40 ff. 264 ff. — B) Archiv für Religionswissenschaft XIV
(1911) 23. — 9) 0. Gruppe, Griechische Mythologie und Religionsgeschichte
794 f. 847, 7 ; s. auch 795, 5 ; Zeitschrift des Vereins für Volkskunde III
(1893) 30 f. 383 ; VII (1897) 129. Die rote Farbe wird kaum der erste oder
wenigstens nicht der einzige Anlass gewesen sein, um den Hahn gegen
Feuersgefahr zu verwenden, wie Gruppe a. a. 0. annimmt. Auszugehen
hat man von der übelabwehrenden Kraft des Hahnes im allgemeinen. Diese
wird in dem besonderen Falle durch die rote Farbe unterstützt. — ,0) Grimm,
Deutsche Mythologie 4 558 f. — ") Weicker, Mitteilungen des Archäolog.
Instituts in Athen XXX (1907) 207 ff.



68 Eugen Fehde

ist in Griechenland der Hahn in allerlei phantastischen Bildern
dargestellt worden. Zum Teil sind das blos Spielereien eines

Künstlers, bisweilen aber spricht auch der Dämonenglaube schon

mit. Der Glaube hat die Kunst angeregt und auch wieder die

von der Phantasie des Künstlers geschaffenen Gestalten
übernommen. Es ist oft schwer hier zu scheiden, besonders auf
den geschnittenen Steinen der Griechen, wo der Hahn in den

verschiedensten Formen und Verbindungen erscheint,1) weil
diese Steine als Schmuck und zugleich als Amulet dienten,
gerade wie man heute noch in Italien Korallen zum Schmuck
und zugleich zum Schutz gegen den bösen Blick bei sich

trägt. Dem Stein an sich wird oft schon zauberische Kraft
zugeschrieben. Diese wird erhöht, wenn auf dem Stein etwas
dargestellt ist, das dämonenabwehrende Macht hat. Wenn mit
dem Hahn andere sonst oft als Amulet gebrauchte Figuren wie
die Maske (s. No. 37 Abb. 3) vereinigt sind, wird man noch
eher glauben, dass es sich um ein Apotropaion handelt.2) Sicher

zum Zauber verwendet sind die Abraxasgemmen, auf denen

Figuren mit Hahnenkopf, Menschenleib und Schlangen als

Füssen dargestellt sind3). Hahnenköpfe und ganze Hähne
finden sich vereint mit anderen apotropäischen Figuren.4) Der
Athlet Milon aus Kroton trug einen Edelstein als Amulet bei
sich, der im Magen eines Hahnes gefunden worden sein soll,
und hoffte, dadurch unbesiegt zu bleiben.5) Eine der bekanntesten

dieser Phantasiegestalten ist der Basilisk. Er ist im
Mittelalter ebenso bekannt wie in der Antike6). Man glaubt,
er entstehe aus einem Halmenei. Wenn ein schwarzer Hahn
sieben Jahre alt wird, legt er ein solches Ei.7) Deshalb darf
man einen schwarzen Halm nie alt werden lassen. Der Basi-

') Fortwängler, Die antiken Gemmen, Tafel 46, Fig. 29—34. —
2) Fuktwängler a. a. 0. III, 353. 356. — 3) Hovorka und Kronfeld, Vergleichende

Volksmedizin I (1908) 3 f. — *) S. Seligmann, Der böse Blick und

Verwandtes (1910) I, 305. 317; II, 95. 120. — '¦>) Plinius, Nat. bist. (ed. May-
hoff) XXXVII, 144 : Alectorias vocant in ventriculis gallinaceorum inventas

crystallina specie, magnitudine fabae, quibus Milonem Crotoniensem usum in

certaniinibus invidimi fuisse videri volunt. — 6) Plinius, N. h. VIII, 78 f. ;

XXIX, 66; W. 52; Seligmann a. a. 0. I, 123. — ') über den Glauben an

Basiliskeneier s. schon Esaja 59, 5. Die Basler Sage vom Basiliskenei bei

Kohlbosch, Schweiz. Sagenbuch (1854) 346; Weiteres: Mitteilungen d. Ver.
f. sächs. Volkskunde III (1904) 182 ff. E. Rohde, Kl. Schriften I, 397 f. Eine
ausführliche Abhandlung über den B. bringt A. Guichot y Sierro in der
Biblioteca de las Tradiciones populäres espanolas, t. III (1884) p. 1—83.



Der Hahn im Aberglauben 69

lisk ist sehr gefährlich. Er kann durch den Hahn, dem

eisernen Ursprung verdankt, vertrieben werden. Zusammen mit
der Angst des Basiliskus vor dem Hahn wird oft erzählt, dass

der Hahnenschrei auch den Löwen schrecke und vertreibe.1)
Im Mittelalter muss der Hahn, der veränderten Religion
entsprechend, neue Verbindungen eingehen : Der Teufel bekommt
einen Hahnenschwanz und seine Nase hat die Form eines

Hahnenschnabels.2) In Ostpreussen erscheinen die Kobolde als
schwarze Hähne.3)

Mittelalterliche Phantasie wirkt nun zusammen mit dem,

was man aus der Antike hörte. In beiden Kulturen wird der
Hahn zum Zauber jeder Art verwendet.4) Damit ein Mädchen
die Treue hält, reisst der Bursche einem Hahn Schwanzfedern
aus und drückt sie dem Mädchen heimlich in die Hand oder
bestreicht damit ihren Hals.5) Teufelsbündnisse, die mit Blut
unterzeichnet sein müssen, werden mit einer Hahnenfeder
geschrieben. Der Teufel hat immer solche Federn auf seinem

Hut.6) Ein verschnittener weisser Hahn kräht alle Mäuse aus
dem Haus weg oder führt sie hinaus, indem er ihnen vorangeht.7)

Bekannt ist aus dem griechischen Altertum die Weissagung

mit dem Hahn, dio äk.exzpopduzeca. „In einen Kreis werden

die 24 Buchstaben eingezeichnet und jeder mit Getreide-

') Aelian, Nat. an. III, 31. Weil der Löwe den Hahn fürchtet, kann man
auch das „Löwenkraut" ÀSWV ßuzdv'f] vertreiben, wenn eine Jungfrau mit
einem Hahn in der Hand durch den Garten geht (Geopon. II, 42, 3) oder wenn
man vor dem Säen den Samen mit dem Blut eines Hahnes benetzt (ebenda II,
42, 4). Vgl. Geopon. XV, 1, 9 : @oßertac (sc. ô Àéaiv) tòv àlexzpuôva xaï
zdv (pDóffu'j aùzoù. xwj ì'drj aùzóu, cpsófet. Nach Ens Baithar, Heil-
und Nahrungsmittel, aus dem Arabischen übersetzt von Sontheimer (1840) I, 47

flieht der Löwe, wenn ein weisser Hahn kräht. Ein Mensch, der sich mit
Hahnenfett bestreicht, wird nicht vom Löwen angefallen. NsKüuakiou Kepi
zS)V XO.ZÒ. avziKdßecav xal oupKd&ecav § 64 ed. Gemoll, Progr. Striegau
1884. Hahn und Löwe sind vereinigt im Kult der Kybele (Röscher, Lexikon
der griech. und römischen Mythologie (unter Mondgöttin) II Sp. 3178. Vgl.
Visser, Die nicht menschengestaltigen Götter der Griechen (1903) 182. Furt-
wängler, Gemmen Taf. Vili, Fig. 56. Seligmann a. a. 0. I, 125 f. 142. —
2) Abbildung bei Ploss-Bartels, Das Weib 9 (1908) II, 723 nach Udal-
ricus Tenglers „Layenspiegel". — 3) W. 44. — 4) Viele Beispiele bei L.
Deubner, De incubatione (1900) 33 f.' 46 ff. ; A. Dieterich, Kleine Schriften
(1911) 40, 5; O. Weixeeich, Antike Heilungswunder (1909) 67; vgl. das Titelbild

zu Websters Untersuchungen der vermeinten und sogenannten Hexerey
(1719). — 5) W. 364 f.; E.H.Meyer, Badisches Volksleben (1900) 170. —
6) W. 261. — 'J W. 400.



70 Eugen Fehrle

hörnern belegt, dann schickt man einen Hahn hinein und achtet
auf die Reihenfolge, in der er die Körner von den einzelnen
Lettern aufpickt; die Buchstaben in dieser Folge gelesen
ergeben den Orakelspruch." ') Die Niederlage des Konsuls
P. Claudius Pulcher in der Seeschlacht bei Drepana (249 v. Chr.)
schrieben die Römer dem Frevel des Konsuls gegen die Orakel-
hähne zu : Vor der Schlacht wurden in der üblichen Weise die
Götter durch das Hahnenorakel befragt, ob man kämpfen solle
oder nicht. Als aber die Hähne die ihnen vorgeworfenen Körner

nicht frassen, liess der Konsul sie zum Scherz ins Meer
werfen: sie sollten trinken, wenn sie nicht fressen wollten.2)
Auch bei uns verkündet der Hahn die Zukunft. An vielen
Orten Deutschlands klopfen die Mädchen in der Neujahrsnacht
oder an Weihnachten um Mitternacht an den Hühnerstall und
sagen dabei :

Gackert der Hahn,
So krieg ich en Man,
Gackert die Henn,
So krieg ich noch kenn.3)

In alter und neuerer Zeit ist der Hahn Wetterprophet.4)
Bei Fastnacht- und Kirchweihbräuchcn spielt der Hahn

an vielen Orten eino grosse Rolle. In Süddeutschland, besonders

in der Baar, ist das Hahnenschlagen mit dem Kirchweih-
tanz ATerbunden (vgl. Abb. 4). Auf einer Stange sitzt in einem

Käfig ein Hahn. Darunter ist ein Brettchcn, auf dem ein Glas
Wasser steht. Mit Hilfe seines Mädchens, das ihn hoch hebt,
versucht ein Bursche das Glas herunterzustosson. Gelingt es

ihm dreimal, dann gewinnt er den Hahn. Dieser wird am
Abend verzehrt.5) An anderen Orten wird der Brauch etwas

') R. Wünsch, Antikes Zaubergerät aus Pergamon, Jahrbuch des
Kaiserlich Deutschen Archäologischen Instituts, 6. Ergänzungsheft (1905) 48;
vgl. L. Hopf, Tierorakel und Orakeltiere (1888) bes. 163 ; Lorentz a. a. 0. XI f.

— 2) Cicero, De natura deorum II, 3, 7 : Nihil nos P. Claudii bello Punico
primo temeritas movebit, qui etiain per iocum deos inridens, cum cavea
liberati pulii non pascerentur, mergi eos in aquam iussit, ut biberent, quo-
niam esse nollent? Vgl. Lorentz a. a. 0. XII. — 3) W. 238; Ztsch. d. Ver.
f. Volksk. IV (1894) 315. — 4) Lorentz a. a. 0. XII. — '-) E. H. Meyer, Badisches
Volksleben 189 f. Ältere Leute aus der Baar, die den Hahnentanz noch selbst
mitgemacht hatten, versicherten mir, dass der Hahn nicht auf einer so hohen

Stange angebracht worden sei, wie Meyer angibt. Nach Schreibers Abbildung
ist dies auch nicht der Fall. Bisweilen war der Hahn auch in einer Kiste
am Boden oder auf einem Tisch. Vgl. ausserdem Meyer a. a. 0. 205.



Der Hahn im Aberglauben 71

anders geübt. Lehrreich ist besonders das Ilahnenschlagen in
Böhmen, das dort öfters stattfindet. Ich hebe nur einige wichtige

Punkte daraus hervor: Der Hahn wird bisweilen feierlich
zum Tode verurteilt. Die Burschen, die ihn totschlagen, müssen
ihn vorher um Verzeihung bitten und sich während des Tötens
die Augen verbinden. Mit dem Blute wird das Volk bespritzt.
Abends wird der Hahn gemeinsam verzehrt. Ein Mädchen
wird bisweilen zur Ilahnenbraut erwählt. Beim Ilahnenschlagen
an einer Hochzeit ruft in Böhmen der Ilochzeitsredner : „Hula,
hula, hula! Wir enthaupten den schwarzen Hahn. Unseres

Knechtes, des Hahnes Martin, letzte Stunde Mit seinem Blute
befestigen wir, weihen wir diesen Bund." ')

Dies sind Bestandteile eines alten Zauberritus : Der Hahn
ist ein Dämon, der Übel abwehrt und Segen bringt. Man muss
diese Eigenschaft ausnützen. Damit die Bewohner seines Segens

teilhaftig werden, bespritzt man sie mit seinem Blut, oder sie

essen von ihm. Dann haben sie den Segen in sich.2) Andererseits

gilt es als ein Frevel oder doch wenigstens als

bedenklich, ein solch gutes dämonisches Tier zu töten. Darum
bittet man ihn um Verzeihung, bevor man ihn erschlägt. Damit

er nicht aus Rache die Frevler mit einem bezaubernden
Blick treffe, werden ihnen die Augen verbunden. Wenn ein
Mädchen zur Ilahnenbraut ernannt wurde, so zeigt das, dass

man auch auf eine andere Art der Gottvereinigung, durch
Liebesverbindung, mit dem Segensdämon vereint sein wollte.
Das Mädchen wird dabei die Vertreterin der Gemeinde sein.3)

Die Zauberkraft des Hahnes ist zunächst, ihrem Ursprung
entsprechend, nach der guten Seite gerichtet. Er wehrt böse

Einflüsse ab. Deshalb wurde er auch im alten Griechenland
und Italien vielen Göttern als Opfertier dargebracht.4) Piaton
rechnet ihn zu den decózaza dwpa.^) Zu einigen Göttern hat
er dann noch besondere Beziehungen: Dem Helios und der
Aurora ist er geweiht, weil er den Tag verkündet, dem Heilgott

Asklepios, weil er bei Heilwundern mithelfen kann. Im
Heiligtum des Asklepios in Athen hat man Hähne gehalten.0)
Seine Beziehungen zu Ares werden aus dor ihm angeborenen

') W. 291. Vgl. Lorentz a a. 0. XIV. — 2) A. Dieterich, Eine Mithras-

liturgie 2 (1910) 95 ff. —¦ 3) E. Fehrle, Die kultische Keuschheit im Altertum
3 ff. — 4) B.ETiiGEN a. a. 0. 9 ff. Stengel, Opferbräuche der Griechen (1910)
142. 150. 152. 167. 190. 192. - 5) Legg. 7, 8. — 6) Lorentz a a. 0. X.



72 Eugen Felirle

Kampfgier erklärt.1) Auch in Deutschland und bei den Slaven
soll der Hahn mit manchen Göttern in Verbindung stehen, bei
den Slaven besonders mit dem Gotte Swantewit. An Stelle
dieses Gottes trat im Volksglauben späterer Zeiten Sankt Veit.
Auch mit ihm ist der Hahn verbunden.2) Zu Sankt Veit beten
im badischen Oberland die Kinder, um das Bett nicht nass zu
machen :

Heiliger Sankt Veit,
Hilf nier zur rechte Zeit,
Nit z'friie und nit spot
Dass's nit ins Bett goht.

Da der Halm die Menschen vor Tagesanbruch weckt und

überhaupt wegen seiner Wachsamkeit bekannt ist, passt er
auch zu Sankt Veit, der nötigenfalls nachts wecken soll.

Am Sankt Voitstag (15. Juni) wird in Böhmen ein
merkwürdiger Hahnenkult getrieben: Männer mit schwarzen Hähnen
und Frauen mit schwarzen Hennen gehen nach dem Riesengebirge

zu den sieben Quellen der Elbe unter dem Schnoeberg.
Dort werden die Hähne im Wald freigelassen, die Hennen aber
im Wasser ertränkt, währenddessen man kniend betet. Mit
dem mitgenommenen Wasser wusch man das Vieh,3)

Im alten Griechenland steht der Hahn besonders in
Verbindung mit unterirdischen Gottheiten, vor allem mit Persephone.

Lehrreich sind dafür die zum Teil erst in neuester
Zeit bekannt gewordenen Reliefs aus der untcritalischen Stadt
Lokri,4) auf denen Hähne mehrfach dargestellt sind. In
einem Bilde sitzen sie auf einem Baum. Hätte man dies
Relief allein, dann wäre man leicht verleitet, an die oben (S. 66)
erwähnten Stellen zu denken, nach denen der Hahn durch seine
dämonenabwehrende Kraft schädliche Einflüsse vom Garten
fernhält. Aber in anderen dazu gehörenden Reliefs ist er zu
deutlich in Verbindung gebracht mit den Unterweltsgottheiten.
Diese Reliefs, die in die Zeit 550—450 v. Chr. gehören, scheinen
eine Übergangsstufe zu zeigen, in der wir noch den Glauben
an die zauberhafte Wirkung des Halmes erkennen und wo der

]) B.ethgen a. a. 0. ; G. v. Brauchitsch, Die panathenäischen
Preisamphoren (1910) 106 ff. — 2) W. 34; Arch. f. Rel.-Wiss. XII (1909) 355. —
3) W. 293. — *) Abgebildet Ausonia III (1909) 145 ff. Die Literatur über
diese Reliefs ist angeführt bei R. Pagenstecher, Eros und Psyche, Sitzungsberichte

der Heidelberger Akad. d. Wiss. 1911, 9. Abhandlung, öfters, bes.
S. 11.



Schweizerisches Archiv für Volkskunde Bd. XVI (1912) Heft II

Fig. 1. - Nach BOCK, Kreuter-Buch
1551, S. 403.

^*

m

Fig. 2. - Nach MITTEILUNGEN des Kais. Deutschen Archäologischen Instituts
in Athen 30 (1905) 207.

KW;

V

Fig. 3. - Nach FURTWÄNGLER, die antiken Gemmen
TAFEL 46, Fig. 31-34.

Lichtdrucknnstnlt Alfred Dltiihoim, Nachf. v. II. lleisun, Basel.



Schweizerisches Archiv für Volkskunde Bd. XVI (1912) Heft II.

W A \j[ Mil\ \ w.

T
È

Fig. 4.

Der Hahnentanz in der Baar.
Nach A. Schreiber, Teutschlands National-Trachten 1820.



Der Hahn im Aberglauben 73

Halm doch auch schon Götterattribut ist. Dass der Hahn
besonders mit den unterirdischen Mächten in Verbindung gebracht
ist, kann verschiedene Gründe haben: Alles was mit Zauber
zusammenhängt, wird genio ins Bereich dieser Wesen verwiesen.
Dann aber war der Hahn aus andern Gründen oft im Toten-
kult verwendet (s. oben S. 67), drum lag es nahe, ihn einer
Todesgottheit als Attribut zu geben.

Noch eine andere Begründung wurde gesucht für dieses

Attribut der Persephone. Wie der Hahn jeden Morgen das

Licht verkündet, so kommt Persephone in jedem Frühjahr aus
dem dunkeln Reich des Hades ans Licht hervor. Auf christlichen

Totenlampon soll der Hahn ein Symbol der Auferstehung
sein.1) In wie verschiedener Art er symbolisch gebraucht
wird, lehrt eine Stelle im Talmud: „Ebenso wie der Hahn den

Anbruch des Morgens erblickt, so wird Israel die Erlösung
schauen."2)

Die Mysten der Demeter in Eleusis durften keine Hähne
essen.3) Den Pythagoreern war der Genuss eines weissen
Hahnes verboten.'1) Bei Hippokrates, De morbo sacro 589 K
vorordnen die Magier, sich des Hahnes zu enthalten. Diese
Vorschriften können darauf zurückgehen, dass der Hahn mit
den Unterirdischen in Verbindung steht. Von allen solchen

Dingen muss man sich fernhalten, sonst ist man den Mächten
vorfallen, denen sie gehören.5) Das Verbot kann auch darin
seinen Grund haben, dass man den Hahn überhaupt für ein
dämonisches Tier hält.6)

Der Hahn ist ein lehrreiches Beispiel für die Entwicklung

eines Aberglaubens: Der Glaube an seine dämonische

Wirkung schloss sich zunächst daran an, dass er den Tag
verkündigt und dadurch die Dämonen verscheucht. Er wird
dann durch andere Beobachtungen bestätigt und verstärkt: Die
rote Farbe des Hahnes deutete man auf Feuer.7) Auch sonst

') Ascmv f. Rel.-Wiss. XIV (1911) 23. — ') Ebenda. — s) Porphyrie,
De abstin. IV, 16. Nadck p. 255. — *) Die Belegstellen sind gesammelt von
Tu. Wächter, Reinheitsvorschriften im griechischen Kult (1910) 93 f. —
5) E. Roiide, Psyche J I, 242 A. — 6) Auch im alten Indien durfte
der Hahn nicht gegessen werden, Lorentz a. a. 0. Ill A. 5. Erwähnt sei
hier eine Stelle aus Cjesar's Bellum Gallicani V, 12, 6: Leporem et gallinam
et anserem gustare fas non pu tant (sc. Britanni) ; hacc tarnen allint animi
voluptatisque causa. — "') S. o. S. 67. Vgl. die Redensart „den roten Hahn aufs
Dach setzen". Zahlreiche Belege dafür gibt Wander, Deutsches Sprichwörter-
Lexikon (1870) unter Hahn. Vgl. Petron, Cena Trimalchionis 74.



74 Eugen Fehrle

ist rot eine ominöse Farbe.1) Der weisse Hahn bringt Glück,
der schwarze Unglück und wird schon seiner Farbe wegen zu
teuflischem Zauber verwendet.2) Weil der Hahn so wachsam

ist, wird er jeden feindlichen Dämon bemerken, sein Mut im
Kampf garantiert, dass er Feinde abwehren kann. Als Wächter
muss er auf einem erhöhten Punkt stehen. Dies bestätigt seine

aus andern Gründen verursachte Aufstellung auf Bäumen,
Häusern, Kirchtürmen. Die Verbindungen des Hahnes mit
Gottheiten, die aus dem Volksglauben hervorgingen, wirken
wieder verstärkend auf diesen. Sein Krähen bei der Verleugnung

des Petrus bestätigt den Christen den Glauben, dass der
Hahn vor teuflischen Unternehmungen warne. Durch die Petrusepisode

kam er aufs Kreuz, was ihn wieder in Verbindung

mit religiösen Vorstellungen brachte. Wie man aus dem
Aussehen und Gebahren des Hahnes einen Schluss auf seine

dämonische Natur schliessen kann, zeigen die Ausführungen
von J. Webster3): „Und es ist recht was sonderbares an unserm
gemeinen Calicutischen Hahn, wenn man siehet, wie still und
niederträchtig er zuweilen gehet, und wie denn wiederum in
einem Augenblick, wenn die Geister sich in ihm bewegen, sein

Schweiff ausgebreitet, sein Koller aufgetrieben und aufgeblasen,
und das Gewachs, so ihm über den Schnabel herunterhängt,
nach dem Gefallen dieses Thiers ausgedehnet und zusammengezogen

wird: noch mehr aber, wenn man betrachtet, wie
geschwind und plötzlich sich offt die Farbe an jetzt orwehnten
beyden Theilen verändert, indem sie bald weiss oder aschfarbig,

bald Purpur-färbig, bald wieder blaulich und endlich gar
hoch roth zu sehen sind, wie doch eine Creatur die Geister
und das Geblüt in so eine schnelle Bewegung setzen kann, dass

sie so geschwind, nicht allein die Farbe, sondern auch die
Grösse verändern können."

Mit diesen Ausführungen versuchte ich die typische
Entwicklung eines Aberglaubens zu zeigen: Er entsteht aus einer
einzelnen Wahrnehmung oder auch unabhängig aus verschiedenen

Beobachtungen. Das Tier, der Gegenstand, der Ort, an
dem er haftet, steht bald im Rufe, etwas Dämonisches an sich

») v. Duhn, Rot und Tot, Arch. f. Rel.-Wiss. XII (1909) 1 ff. — 2) K.
E. Gœtz, Weiss und Schwarz bei den Römern, Festschrift zum 25jährigen
Stiftungsfest des histor.-philol. Vereins der Universität München (1905) 70 ff.

Köhler a. a. 0. — 3) A. a. 0. 373 f.



Vieux usages 75

zu haben. Soll der Aberglaube lehensfähig sein und sich
ausbreiten, dann muss er durch andere Wahrnehmungen immer
wieder Bestätigung finden.

Vieux usages dans les Alpes d'Ollon

par Fr. Isabel, à Antagne.

Baptême.

Le jour du baptême était jadis une petite fête de famille.
Sous la domination bernoise, on était tenu de donner au moins

un parrain et une marraine à l'enfant, et pour l'ordinaire, on

en mettait deux; parfois le nombre des marraines ascendait à

trois; le compérage était pris d'abord dans la parenté, ce qui
était facile pour les aînés, ensuite parmi les amis ou les voisins,
les uns étaient appelés de localités éloignées parfois, comme
témoignage de parenté et d'estime. A un orphelin ou un enfant
trouvé, car ces cas — rares chez nous — se sont aussi présentés,
un membre de l'autorité était tenu de servir de parrain. Tantôt
le parrain et la marraine sont mariés, tantôt c'est un jeune homme

et une jeune fille timides qui sont appelés à cette cérémonie.
Dans les Ormonts, le baptême est tellement fête de famille et

a pris une telle ampleur qu'on a vu maintes fois, dans la seconde

moitié du XIXe siècle, un enfant avoir sept ou huit parrains,
et autant de marraines!

Tous ces derniers apportent à l'enfant un cadeau, le plus
souvent en nature. Les marraines se sont fait un plaisir
d'assortir un petit trousseau, des robes, des brassières, un bonnet
ou capot, un voile en tout cas un costume complet pour la
cérémonie du baptême. Le blanc et le bleu y dominent, parfois
le rouge ou telle autre nuance. Aux Ormonts, chaque marraine
apporte ce qu'il lui semble bon; dans les Alpes d'Ollon et de Gryon,
elles se mettent d'accord et achètent collectivement leur cadeau.
Les parrains, eux, offrent quelque objet utile non seulement à

l'enfant, mais au ménage de ses parents: ustensile de cuisine
ou d'éclairage, une belle couverture de laine, un objet de repassage,

un livre, une glace ou tel autre meuble de valeur raisonnable.

Dans les Alpes d'Ollon, jadis le parrain remettait un
écu de cinq francs à la mère, parfois dix francs Chacun selon
ses capacités ou son bon vouloir.


	Der Hahn im Aberglauben

