
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 16 (1912)

Artikel: Superstitions populaires

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111424

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-111424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen — Mélanges 51

voir partir, et lui offrant de se rafraîchir; refuser serait une offense; l'épouse
fait ensuite un cadeau; le ruban est coupé et le passage devient libre; c'est
un crève-cœur pour une fille de n'être pas arrêtée.

Aux Gêts, le dîner de noces comprenait deux services séparés par des
tirs au pistolet et une danse particulière. Une jeune fille entrait tout à coup
dans la chambre en dansant, les mains aux hanches et un grand gâteau sulla

tête; après quelques tours, le gâteau passait sur la tête d'autres filles,
jusqu'à ce qu'il commençât à s'en aller en morceaux; alors la cuisinière s'en

emparait, le partageait en plusieurs lots qu'elle déposait devant la mariée

qui prenait le plus gros morceau pour elle, et distribuait le reste entre les

jeunes filles; celles-ci portaient leur morceau à leur place et on se rasseyait
pour le second service; mais chaque fille emportait sa portion chez elle.

On trouvera dans l'étude de M. van Gennep une quantité considérable
d'autre rites aussi curieux ; d'autres encore concernant les relevailles, d'autres
les funérailles. Non seulement, l'auteur les indique, mais encore il cherche
à les expliquer, et ce ne sont pas là les pages les inoins intéressantes de

son étude, dont, une fois de plus, nous recommandons la lecture.

M. R.

Superstitions populaires.

Nos ancêtres avaient à leur disposition tout un vocabulaire pour désigner

le Diable. Ils l'appelaient: L'Anchou, l'ancien ennemi des hommes,
le Cassarou, le brise-tout, lo Garo, le rôdeur, d'où est venu le mot Loup
garou, lo Mané, le revenant, la Malabithia, la méchante bête, lo Maffi, le

méchant, l'ozé, l'oiseau, lo Tannai, celui qui habite les cavernes, lo Niton,
le rusé. (Dans le langage populaire le mot niton désigne un homme niais,
borné. Peut-être le démon dut-il ce nom à l'idée qu'on avait qu'il se mêlait
aux humains en prenant l'apparence d'un niais pour mieux les tromper.)

On appelait, encore le Diable : La bita crotze, c'est-à-dire l'animal à

doigts crochus, lo Tofrou, celui qui rôde constamment, lo Grabethiou, celui

qui prend tout, lo Grabbi, l'avare, lo Nion ne l'ou, celui que personne
n'entend, lo Schautaire ou Schauteret, le sauteur, lo Bocan, le bouc.

Les gens craintifs ne se hasardaient pas à désigner directement un
être aussi dangereux, il l'appelaient l'otro (l'autre) et prononçaient ce mot
à voix basse, d'un air mytérieux et inquiet.

Nos ancêtres croyaient que le Démon tenait l'assemblée de ses esprits

(la tschelta) dans des lieux retirés ou dans les greniers des maisons élevées.

Si l'on découvrait sur le terrain et surtout dans les éclaircis des bois des

espaces circulaires où l'herbe avait quelque peu jauni, c'était là que les

porta boena (remue-bornes) et les Kagous (mauvais esprits) avaient dansé

durant la nuit et tenu leurs rondes infernales (ridia).
Les servants, servens (les esprits employés à servir) jouaient

continuellement de mauvais tours aux maîtres et aux domestiques, ainsi qu'aux

pauvres José, aux niguedouiïles, aux patifous, aux djeroux, c'est-à-dire aux

gens crédules et bornés.
Certains lieux passaient pour être tout spécialement fréquentés par



52 Miszellen — Mélanges

les mauvais esprits: on «y apercevait», et bien hardis étaient ceux qui osaient
s'en approcher durant la nuit.

Certains hommes, et un grand nombre de femmes pouvaient se mettre
en rapport avec le démon, faire des accords avec lui et en obtenir des
pouvoirs particuliers: c'étaient les Vaudais, les Moteintzos, les sorciers ou sourciers,

les sorcières. Il y en avait qui jetaient des sorts sur les hommes, stilles

animaux, sur les champs et sur les produits de la terre ; leur action
consistait à endhiva, einvauda ou einortei, l'objet de leurs maléfices.

A la tète des sorcières, et comme leur mère, on voyait figurer la
Tzamevilihe. — De petits démons à queue retroussée, que cette particularité

faisait appeler haussecavuairons, avaient pour mission spéciale d'effrayer
les enfants.

Pour se préserver des mauvais sorts, on cherchait à faire assaut de

ruse avec le malin. Aux noces, par exemple, les époux étaient accompagnés

d'amis et d'amies tschermallai et tschermallaires qui étaient appelés à
charmer ou éloigner du jeune couple toutes les influences occultes; on portait
volontiers des charmes (tschermo) pour se prémunir contre les méchants

esprits ; on prononçaitt des formules sacramentelles d'un effet tout particulier,
et si c'était une pièce de bétail qu'il s'agissait de préserver, une vache par
exemple, on avait bien soin de lui mettre un licol particulier, orné d'une
certaine manière, le zimo, comme ou l'appelait, dont la puissance et la vertu
étaient incontestées.

Plusieurs plantes étaient réputées pour leur action enchanteresse. Celui

qui, à l'heure de minuit était assez heureux pour cueillir du trèfle à quatre
feuilles, pouvait être assuré qu'il avait en perspective un riche héritage.
Bien des gens, naturellement, tentaient l'aventure et d'autres, plus patients
encore, ne se lassaient point de surveiller une plante de fougère qu'ils
espéraient voir enfin fleurir: cette fleur si rare devait leur permettre de découvrir
un trésor.

(Extrait du manuscrit de M. Ch. De Loës,
ancien Pasteur à Chexbres.)

Au commencement de ce siècle encore plusieurs maisons à Lavaux
passaient pour être «hantées par les revenants»: on y «apercevait». La
Thioleyre, la grande maison Porta de Bonnaux, etc., étaient du nombre.

Le « servant » était tantôt un esprit protecteur, préoccupé des intérêts
du maître contre les vignerons et fermiers et tantôt un esprit malfaisant

s'ingéniant à jouer de mauvais tours. Parfois il remplissait alternativement
ces deux rôles et se plaisait à faire prospérer une maison pour la ruiner
ensuite.

M. de Bonnaux, protestant réfugié de France, avait épousé une
demoiselle Porta et était ainsi devenu propriétaire de la grande maison à orient
de Lalex. Avait-il apporté avec lui son servant, ou trouva-t-il sur place
celui de sa femme, c'est là un point que la tradition n'a pas encore éclairci.
Le fait est que pour le quart d'heure l'esprit malin « était aux intérêts du



Miszellen — Mélanges 53

maitre». Un jour une vieille femme, se croyant inaperçue, avance la main

pour s'emparer de beaux abricots qui chargent un espalier devant la maison ;
mais la main reste attachée à l'arbre, sans que la vieille parvienne à la
dégager malgré tous ses efforts. M. de Bonnaux intervint heureusement depuis
son perron : « Allons, nigaud, dit-il au servant invisible, laisse-la donc aller,
ce n'est qu'un abricot ». Le charme fut rompu et la vieille de décamper.

Une autre fois, Monsieur habitant Berne, le vigneron crut pouvoir se
relâcher quelque peu dans son travail, et laissa la mauvaise herbe envahir
les vignes au grand détriment des raisins. Aux approches de la vendange,
le vigneron, suivant l'usage, remplit une corbeille des grappes les plus
mûres, la recouvre d'une serviette blanche, la charge sur sa hotte et part
de son pied léger pour la capitale. Arrivé à destination il découvre la
corbeille tout glorieux; mais M. de Bonnaux secoue la tête et dit d'un ton
sévère : « dans mes vignes les raisins ne sont pas tous aussi roux grâce à
la mauvaise herbe; les vendangeuses auront même de la peine, au milieu
de cette verdure, à ramasser les grains».

Le vigneron reprit tout confus le chemin du village. C'était encore
un tour que lui jouait le servant.

La vieille maison de François Giddey était jadis habitée par l'un de

ses ancêtres du nom de Salomon. Un jour que ce dernier était absent
survint un gros orage. Un voisin, sachant que les enfants de Giddey étaient
seuls au logis avec leur grand-mère, vint pour les rassurer; mais quelle ne
fut pas sa surprise en trouvant, sur chacune des marches de l'escalier, un
bel œuf blanc. Déjà les petits Giddey ramassaient ce cadeau du servant et
tout joyeux portaient ces œufs à la mère-grand.

(D'après M. H. Mercanton à Cully.)

Die Walliser Mazze.

Über die Mazze, dieses altertümliche Symbol der Volkserhebung im

Wallis, berichtet uns Neues Albert Büchi im „Anzeiger für Schweiz.

Altertumskunde" NF. XII S. 309 ff. Die älteste Nachricht findet sich bei dem
Zürcher Chronisten Brennwald (schrieb zw. 1508 u. 1516): „Als man zalt
1414, da warf sich ein volk uf in dem land Wallis, understundent alle die

zu strafen, die vorhat- wider das land getan hättend. Under denen einer

war, den nambtend die m a z e n in e i s t e r. Der hat ein kolben oder
großen sparren, und welicher in der rot sin wolt, schlug einen
roßnagel darin. Und als iren man vil worden was, da zog derselb [der
Mazzenmeister] mit sinem kolben vorhin und die übrigen mit ir wer an einem
hufen hinnach und vielend frommen lüten in ir hüser, aßend, trun-
kend und namend dessen, was sie fundend. Damit straffend si den
die lüt, denen si also die mazen brachtend." Ahnlich Stumpf,
Simler und Tschudi, nur dass Letzterer noch ein Banner erwähnt, „daran
ein Breckin [Hündin] gemalet mit vil junger Hunden." Die ausführliche

Schilderung, nach der die Verschworenen an die Mazze Fragen richten '),
findet sich also in den älteren Quellen nicht.

') vgl. Joh. v. MüLLEit, Gesch. d. Schweiz. Eidgenossenschaft III, 121 ff.


	Superstitions populaires

