
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 9 (1905-1906)

Artikel: Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt

Autor: Meier, S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-110670

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-110670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


128

Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt
Von S. Meier, Lehrer in Jonen.

(Fortsetzun g.) ')

Güdismendig.

Am „Güdismendig" (GüdismS'ndig Mittelfreiamt), Güggis-
mendig (Güggisme'ndig Unterfreiamt), d. h. am Montag nach der
Herrenfastnacht und am folgenden Tage, d. h. an der jungen
Fastnacht (FasmchtzVstig) ist an einzelnen Schulen der Unterricht
eingestellt, an andern dagegen ist blos der Dienstag freigegeben.
Am Montag geht nicht viel, die Leute arbeiten wie gewohnt,
wenn sie nicht etwa von den Leistungen am Tage vorher noch
den Kopf voll haben ; blos einige maskierte Kinder [Hësnaare,
Boswil] treiben sich da oder dort auf der Strasse herum. Erst
am Dienstag gehts lustiger zu. Da werden die Konzerte,
Theateraufführungen u. s. w.. wiederholt und an grössern Orten, wie
z. B. Bremgarten oder Wohlen, in einem bedeutendem Gasthofe
auf die Nacht ein Maskenball (in Wohlen auch mit Prämierung
der schönsten Masken) aufgeführt. Maskenbälle werden aber
auch vereinzelt abgehalten an der Herrenfastnacht, am
Güdismontag und an der alten Fastnacht. Gearbeitet wird an der

jungen Fastnacht wenig oder nichts, denn was man an der
Fastnacht verdient, fressen nach einem freiämterischen Sprichwort

die Mäuse. Die Jugend belustigt sich im Freien. Kleinere
und grössere Knaben und Mädchen verkleiden sich, d. h. sie

ziehen Maskenkleider an, doch wird dabei wenig Aufwand
getrieben, auch ist der Anzug meist wenig geschmackvoll. Die
Knaben machen sich nämlich gewöhnlich unkenntlich durch
Anziehen eines weissen Hemdes über das Werktagskleid und durch
Vorbinden einer Larve oder eines dünnen, durchsichtigten Stoffes.
Statt des Hemdes genügt es oft auch, wenn sie blos den „Motze"
oder das „Motzli" [kleiner Sackpaletot] verkehrt anlegen können.
Kleinere Knaben werden auch gerne als Mädchen verkleidet und

umgekehrt, Mädchen als Knaben. Die Mädchenkleider garniert
man meist mit Streifen oder Bändern von Gold- und
Silberpapier, die Hüte mit Straussen aus farbigen Basthalmen. Ein

') S. Archiv IV, 17. 167. 221. 321; V, 115; VI, 110. 241; IX, 32.



Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt. 129

Stecken in der Hand dient den Maskierten als Reisestock und
zugleich als Waffe gegen Zudringliche, auch ein Büchschen
oder Schächtelchen für das Geld darf nicht fehlen. Sie gehen
von Haus zu Haus und sagen in den Stuben Sprüchlein auf, um
dann gleich nachher etwa mit ihrem Geldkässchen „z'chessle"
[rasseln] zum Zeichen, dass sie gerne etwas darein hätten. Zu
den Sprüchlein, die mau z. B. in Jonen an der Fastnacht zu
hören bekommt, gehören u. A. folgende :

Wen eine tannig Hose hätt'
Und hagebuechig Strömpf,
So chönnt-er tanze wi-n-er wett',
Es gab e keni Kömpf [Falten].

Oder:
I bin es chlyses Schnyderli,
I ha gar chorzi Bai,
Jez gäm-mer ä es Feuferli [fünf Rappen],
So chan-i weder [wieder] hai.

Oder:
's isch-mer emol e Floh erko [begegnet]
Z'oberst uf der Raiti [Balkenlager über der Tenne]
De han-i zue-mer is Bett ie [hinein] gnoh,-
Ha gmäint, es seig es Mäitli.

Oder:
Bin emol go Fischli fange,
's Fische isch-mer 'grote :

Do han-i e töre [dürr] Schnyder gfange
Und han e lasse brote.
Und als der Schnyder 'brote war,
So rüeft die Magd zum Asse,
Do chund e Chatz zum Pfaister ie
Und hed de Schnyder gfrässe.

Oder:
I chume-n us'em Chelleland [Gegend im Kanton Zürich]
Si häm-mer 's gmacht, es ist e Schand;
I laufe Stagli uf und ab

Chlopf an ale Toren a,
Do chund di tusigs Polizei
Und frogt mi, wo-n-i d'Schrifte hai.

Den Deklamatoren wird in der Regel eine kleine Gabe

verabreicht. In Bremgarten ziehen einem alten Brauche gemäss

ganze Rotten kleiner maskierter und unmaskierter Bürschchen
durch Strassen und Gassen, Jahr für Jahr aus vollem Halse
und unter steter Wiederholung den Ruf ertönen lassend: „He-go,
-Na-ro, wyss und rot, bio!"

Schweiz. Archiv f. Volkskunde IX (1905). 9



130 Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt.

Auf den Dörfern spielen erwachsene Vermummte etwa

Landjäger und Vagabund, oder Geschirrleute; oder es trägt einer

Rücken gegen Rücken ein altes aus Stroh oder Heu geformtes
und mit Jüppe, Tschope, Schübe, Haube und Larve bekleidetes

Weibsbild mit sich herum ; ferner werden mit Vorliebe Jahr-
und Viehmärkte arrangiert oder Wagen aufgerüstet mit
Verjüngungseinrichtungen für alte Weiber, mit Wunderdoktoren,
Heiratsbureau und dergleichen auf die Lachmuskeln der
Zuschauer wirkenden Dingen. Beliebt ist auch das Verlesen
humoristisch gehaltener Steigerungspublikationen vom Wagen
herunter. Wo man an einer Eisenbahn, an einer Strassenanlage

u.s.w. „macht", stellen sich wohl auch aus der Nachbarschaft

„Ingenieure" ein, welche die nötigen Vermessungen ausführen

wollen, doch müssen sie meist schneller abziehen, als sie

gekommen sind. Vor Jahren sah man im Unterfreiamt auch
imitierte Eisenbahnen, Kameele, Bären, „sträuigi Manne", d. h.

Männer, bezw. Bursche, welche an Seilen herumgeführt wurden
und so in „Roggeschaub" [Strohhalme, Roggenhalme]
eingebunden waren, dass man von ihnen nichts sah, als die
Füsse. Daneben tummelten sich maskierte Knaben mit „Seu-
blotere" [Schweinsblasen], welch' letztere an einem Stecken
baumelten und mit denen die Buben auf die Gassenjugend
loshieben. Einmal gab es auch eine Kutschenfahrt durch ein
unterfreiämtisches Dorf, wobei eine Kuh als Gespann dienen
musste. Anderwärts bot die Fastnacht Gelegenheit, die benachbarten

Gemeinden dadurch zu ärgern, dass man ihnen das

beleidigende Ortswappen brachte, welches denselben einst von
einem Spötter angedichtet worden war. So sollen einmal die

Meienberger in der Fastnacht mit zwei aus Brettchen und

„Pappeteckel" hergestellten Eseln, wovon der eine „Munihörner"
[Stierhörner] trug und auf dem andern „ufhocke" musste, nach

„Bäuel [Beinwil] gange und haigid mit denen Esle d'Bäueler
vertäubt; sie seigid aber ghörig verchlopfet worde." Das
Ereignis wurde nachher in einem Spottgedicht behandelt, woran
es u. a. geheissen haben soll:

Verwiche sind-s' uf Bäuel 'gange,
Do hed de Tüfel es Speel [Spiel] agfange.
Der Esel-Muni seig usecho

Und schlohd alls Tüfels z'underuf
Und schlohd i der Trumme de Boden us.



Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt. 131

Es kam in der Fastnacht auch vor, dass Burschen sich als
hässliche Jungfrauen kleideten und dann in Häuser schlichen,
wo heiratsfähige Mädchen altern Datums wohnten, um dort in
der Küche oder im Gang zu hantieren, bis sie von eingeweihten
Genossen abgeholt, auf einen Wagen geladen, durchs Dorf
geführt und als Heiratsobjekt öffentlich versteigert, oder, falls
sie nicht an Mann gebracht werden konnten, angeblich nach dem

„Giritzimoos" abgeführt wurden neben Junggesellen, die sich
nicht entschliessen konnten ein Weib zu nehmen. Der älteste
der Jünglinge wurde dann dort der „Giritzimoosverwalter"."
Es gab ferner öffentliche Ausrufe, in welchen auf ärgerlichen
Lebenswandel angespielt wurde. So zog einst in einem Dorfe
ein Ausrufer herum, welcher unter Hornstössen bekannt gab :

„De St. hed d' Frau gschlage l) er gäb's Pfund für e Vierer,
aber es stink, es well's niemer." Eine Frau, welche dem Trünke
so ergeben war, dass sie auf der Strasse umfiel und liegen blieb,
wurde in der Fastnacht als „Chalbflaisch" ausgerufen, welches
da und da, und zu dem und dem Preise per Pfund zu haben
sei. In Sarmensdorf spielte man den „Schinderhannes" und
dessen Taten, sowie „Ziginer"; ein anderes Mal wurde allerlei
Hausrat als Aussteuer einer wortbrüchig gewordenen Jungfer
im Dorf herumgeführt. In Vilmergen gab es einmal, wenn wir
nicht irren, eine grosse „Bättlerchilbi".

Am Fastnachtdienstag ist „Freinacht" und es gibt immer
solche, welche diese Vergünstigung benützen und im Wirtshaus
die Nacht bei Trank und Tanz zubringen. Maskierte mussten

um Mitternacht die Maske abnehmen und sich zu erkennen

geben. Von 12 Uhr an werden keine Fleischspeisen mehr
serviert, dafür dann aber Stockfische.

Beigefügt muss hier noch werden, dass in Merenschwand
¦auf erfolgte besondere Stiftung eines früheren Ortsgeistlichen
hin alljährlich an der Herrenfastnacht und am Montag nachher
in der Kirche öffentliche Betstunden stattfinden, als Sühne für
die Sünden, welche während der Fastnacht begangen werden.
In Künten, welcher Ort aber schon in's Baderbiet gehört, wurden
vor einigen Jahren sogar am Fastnachtdienstag Betstunden
abgehalten.

') Schio „schlagen", aber auch „totschlagen, z. B. e Chue schlo,
1: eine Kuh schlagen, 2. ihr den Todesstreich versetzen.



132 Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt.

Der Aschermittwoch.

Am Aschermittwoch gehen die Leute, namentlich aber die

Kinder, zahlreicher zur Kirche, als an andern Werktagen, denn

es wird nach der Messe vom Geistlichen denjenigen, welche

zum Hochaltar (in Tägerig früher zum vordersten Kirchenstuhl)
treten, gesegnete Asche auf das Haupt gestreut. Das Streuen

geschieht in Kreuzesform und der Priester spricht dabei die

Worte: „Gedenke, o Mensch, dass du Staub bist und wieder

zum Staub zurückkehrst". Coffine sagt darüber: „Die Asche

wird gesegnet, dass der Segen Gottes über die Asche komme
und so alle diejenigen, die sich damit bestreuen lassen, die
Gesundheit des Leibes erlangen, sofern dies Gottes Willen
gemäss und zu ihrem Heile dienlich ist und damit sie an der
Seele beschützt werden, dass Gott ihnen einen reumütigen und
zerknischten Geist und Verzeihung aller Sünden verleihe, dass

ihnen Gott alles dasjenige, um was sie rechtmässig bitten,
gewähre".

Ehemals war es in Bremgarten und an andern Orten auch

Brauch, am Aschermittwoch die Fastnacht zu begraben.
Junge Leute, gewöhnlich solche, welche die Fastnachtsfreuden

bis zur Neige genossen hatten, rüsteten eine Puppe aus, legten
sie, in ein weisses Gewand gehüllt, auf eine „Stossbähre" und

fuhren damit in Begleit von „Sigrist und Pfarrer" in der Stadt
herum. An einer passenden Stelle wurde Halt gemacht, eine
Grube geöffnet und die Puppe unter allerlei Trauerzeremonien

beerdigt. Ein anderes Mal trug man einen hölzernen Mann an
einer Stange durch die Strassen, um ihn schliesslich öffentlich zu
verbrennen.

Weiter berichtet mir Herr Buchhalter V. Brumann in
Bremgarten über den gleichen Punkt : In den vierziger, fünfziger und

sechziger Jahren des vorigen Jahrhunderts zogen am
Aschermittwoch eine Anzahl Fastnachtnarren in den Strassen des Städtchens

herum, die schwarze Mäntel (Leidmäntel) umgehängt hatten,
wie solche damals die Männer bei Beerdigungen zu tragen pflegten.
Auf einer Tragbahre trugen ihrer zwei eine „Mumme" [künstliches

Weibsbild], andere aber trugen den Kirchenlaternen
ähnliche „Rundölen" oder Windlichter, die sie vorher bei der
Schützengesellschaft und bei der Feuerwehr entlehnt hatten und
welche u. A. auch bei Begräbnissen von Mitgliedern der
betreffenden Gesellschaften zur Verwendung kamen, bezw. den



Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt. 133

Sarg begleiten mussten. Unter den Maskierten befand sich auch
ein „Teufel", der mit einer Ofengabel die Mumme beständig
stichelte und belästigte, indessen die andern stetsfort sangen :

Sarah, Sarah, liebe Sarah

Ist gestern im Onibus gfahre,
Beim Dreikönige [Gasthof z. Dreikönigen] hed er si verlöre ;

Si ist im Schnee verfrore.

Auf den grössern Plätzen (Rathausplatz, Postplatz etc.) wurde
„g'nosteret", „ g'väsperet " und „Leteneie" gelesen, d. h. im
Paternoster- und Vespertone allerlei, zum grössten Teil
unverständliches Zeug oder Schund geschwatzt. Gegen Abend zog
dann Alles auf die Brücke, wo schliesslich die Sarah über das

Geländer in die Reuss hinunter geworfen wurde, zum grossen
Gaudium des Publikums.

Im Dorfe N. zog man einst sogar mit „Chrüz und Fahne"

aus, hinterher aber wurde ein „Chistli" getragen, das mit einem
schwarzen Tuche bedeckt war. Dem Kistchen folgten Leidmannen
mit schwarzen Fräcken. Der ganze Zug begab sich auf den-Dorf-
platz, wo eine Grube geöffnet und das „Chistli" unter Verneigungen

und andern zeremoniösen Handlungen vergraben wurde.
Die Kirche sah ein solches Treiben nicht gerne und suchte

ihm entgegenzuwirken. Es ging aber nicht leicht, der Brauch
wurzelte zu fest. Als z. B. in Bremgarten einst Herr Pfr. St.
sei. gegen das Begraben der Fastnacht predigte, zogen am
Aschermittwoch Maskierte erst vor den Pfarrhof, dann vor andere

Häuser, rufend:
Es hat sich etwas zugetragen,
Wir können die Fastnacht nicht begraben.

Die alte Fastnacht. (Sonntag nach Aschermittwoch, Invocavit).

Die alte Fastnacht ist so ziemlich im Abgang begriffen und
zwar auf Veranlassung der Kirche, welche an diesem Tage von
Theatern, Konzerten und Faschingsvergnügungen nichts mehr
wissen will, da man sich bereits in der Fastenzeit befindet.
Einzelne Zeitungen nehmen auch grundsätzlich keine Inserate
mehr auf, wenn sie auf öffentliche Lustbarkeiten und Vergnügungen

Bezug haben, welche an der alten Fastnacht sich abspielen
sollen; indessen wurden noch in den letzten Jahren, speziell in
Bremgarten, nach altem Brauch an der alten Fastnacht Bälle
oder „Tanzbelustigungen" abgehalten. Eine andere alte Übung
besteht noch fest und ist noch allgemein im Schwange, an der



134 Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt.

alten Fastnacht Feuer [Fasndxtfür] anzuzünden. Sobald die
Christenlehre aus ist, gehen die Knaben den Bauernhäusern
nach und heischen Stauden [Holzwellen], welche dann auf ein

Wägelchen geladen und an den für das Feuer bestimmten, auf
aussichtsreicher Höhe liegenden Platz geschafft und zu einem
Haufen aufgeschichtet werden. Die Sammlung fällt bisweilen
reichlich aus und nicht selten sind die Fälle, wo die Sammler
50—60 Stück Wellen zusammenbrachten. Nach Einbruch der
Nacht findet sich das junge Volk nebst einigen Erwachsenen
auf der Feuerstätte ein. Die Stauden, die man vorher etwa
noch mit Petroleum begossen oder durch Hinzufügen eines leeren
Petrolfasses entzündlicher gemacht hatte, werden in Brand gesteckt,
zur Freude der Umstehenden. Die Kleinen jauchzen und johlen,
springen um das Feuer herum, wühlen und stochern mit einem
Stecken im Feuer. Stärkere stecken brennende Stauden an

Stangen und tragen sie wie Fackeln herum, was von der Ferne

aus betrachtet, wie wandelnde Feuersäulen aussieht. Ist an
einem Orte das bedeutungsvolle Feuerzeichen aufgegangen, so

folgen bald andere nach. Da, dort, unten, oben, an zehn,
zwanzig und mehr Stellen, und wie sie gekommen, so fangen
sie nach Verfluss von etwa einer Stunde wieder an zu erlöschen.
Dann versuchen die mutigeren Knaben über die Glut zu springen
und sich in allerlei tollen Sprüngen zu ergehen, bis schliesslich
die Zeit zum Aufbruch mahnt.

An der alten Fastnacht wurde vor einigen Dezennien fleissig
geküchelt. Man bereitete ,,'tröhlti Chüechli", d. h. mit einem
Wellholz ausgewalzte Küchlein, sowie „Eierröhrli" und
verwendete dazu Mehl, Eier, etwas Milch und Anken oder Nussöl.
Man war damals besser mit Anken versehen als jetzt, denn es

bestanden an den wenigsten Orten Sennhütten; die Milch musste
daheim zu Nutzen gezogen werden. Die Frauen bereiteten die
Butter selber im „Ankefässli" oder „ Ankechübel". In jedem
Hause war ein solches Gerät zu finden; jetzt sind sie meist auf
den Estrich gewandert oder verbrannt. — Das Kücheln begann
schon am Mittag. Bald kamen dann arme Leute mit Säcklein,
um in den Häusern der Wohlhabenden vorzusprechen mit der
Bitte: „Um Gottswille, gänd-is ä es Fasnechtchüechli". Der Bitte
wurde, wenn gerade Küchlein zur Hand waren, entsprochen;

1) Eigentlich „Eier-Öhrli", da die Form ähulich der verknorpelten
Ohrmuschel. Vom Volke aber oft mit „Rohr" verknüpft.



Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt. 135

mangelten aber solche, so gab man den Bedürftigen Brot oder
Geld (1—2 Batzen), im Falle besonderer Not auch Kleidungsstücke.

Ein Joner rühmte, er habe einmal an der alten
Fastnacht so viel Brot und Küchlein heimgetragen, dass seine
Familie drei Tage hindurch genug Brod zu essen gehabt habe. —
Hatte ein Bursche an der jungen Fastnacht seinen Schatz beim
Wein gehabt, so erschien auch er an der alten Fastnacht,
jedoch erst abends, „cho Fasnechtchüeli izieh", d. h.er kam „z'Chilt",
wobei man ihm ausser mit dem üblichen Getränk (Most oder

Wein) auch mit Fastnachtküchlein aufwartete. *)

Hirsmontag (Erster Montag nach der alten Fastnacht).

Am „Hirsm endig "-Abend [ZHZësmë'ndig, Boswil] findet seit
Jahren in Wohlen zum Schlüsse der Fastnacht der sogen. „Götti-
baal" statt. Er wird von der „Göttigsellschaft" [Verein der
Junggesellen], an deren Spitze der „Göttirat" steht, angeordnet und
ist'für die Mitglieder mit einem Essen verbunden. Nachts 12 Uhr
sind den „Göttene" drei Tänze als „Göttitänz" reserviert. Die
Anstellung der Musik geht auf Kosten der Gesellschaft. Zum Ball
hat jedermann, ob maskiert oder nicht, Zutritt gegen Erlegung
eines Eintrittsgeldes von 60 Rappen. Jedes Mitglied zahlt jährlich
einen Beitrag von zwei Franken und im Falle der Verehelichung
ein „Streckgäld" [Busse] von 10—50 und mehr Franken. Die
Streckgelder werden mit den Jahresbeiträgen und einem allfälligen

Einnahmeüberschuss vom Göttiball her für einen grösseren
Ausflug verwendet. Die Gründung der Gesellschaft soll in die
1830er Jahre fallen und sich aus derben Fastnachtsscherzen

(Neckereien zwischen jungen und alten „Chnabe und Meitlene")
entwickelt haben. 2)

Am Hirsmontag gingen in der ersten Hälfte des 19.
Jahrhunderts in Boswyl maskierte Knaben und Mädchen mit einem

an langem Stiele befestigten Besen aus Tannenreisig den Häusern
nach und wischten damit die Fenstergesimse ab oder fuhren
damit über die Scheiben hinauf und hinunter. Sie kamen ein-

') Kommt am Lindenberg ein Bursche zum ersten Mal in ein Haus,
mit der Absicht „z'chilte", so merkt er schon an der Aufwartung, die ihm
zu teil wird, was Trumpf. Heisst es nämlich: „Hol em ä e Schoppen ue"
so weiss er, dass er nicht genehm ist, wogegen der Auftrag: „Gang hol
(oder „reich"1) em e Halbi" so viel bedeutet, als „er seig a'gnoha.

2) Nach gefl. Mitteilungen des Herrn Rektor Diem in Wohlen.



136 Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt.

zeln, den Tag hindurch im Ganzen oft mehr als ein Dutzend
und trugen nebst dem Besen noch ein Säcklein bei sich. Man

gab ihnen allemal etwas, z. B. Aepfel, Dörrobst, Brot. Dieses
Herumziehen ging ihnen, wie man zu sagen pflegt, „vor em
Bättlen äne", d. h. es war nicht direkter Bettel, aber kam doch
auf dasselbe hinaus.

Die Fastenzeit.

Die Zeit von Aschermittwoch bis Ostern heisst ,,d' Faste".
Während dieser Zeit sind alle öffentlichen Lustbarkeiten verpönt.
Es werden auch keine Hochzeiten geschlossen. Früher durften
in der Fastenzeit am Mittwoch, Freitag und Samstag und an den

vier letzten Tagen der Karwoche keine Fleischspeisen genossen
werden, jetzt aber gilt nur noch der Freitag als Fasttag und
nebstdem die drei letzten Tage der Karwoche.

An einigen Orten werden an den auf die alte Fastnacht
folgenden vier Sonntagen vom Schluss des Vormittagsgottesdienstes

an bis abends 4 Uhr Betstunden gehalten, so in Lunkhofen,

Oberwyl, Berikon; in Ob-Lunkhofen nach folgender
Ordnung: IO1/«—11'/2 (im Anschluss an den Hauptgottesdienst) Arni,
11?/,—12>/i Ob.-Lunkhofen, 121/»—l1/« U.-Lunkhofen, ll/2—2*/«
Rothenschwil, 2 V» — 3V2 Werd und Islisberg, und allgemein
31/» Predigt und Segen. (Die Christenlehrpflichtigen müssen an
ihren Plätzen sein. An andern Orten hält man am Nachmittag
oder Abend statt der Betstunden eine sogen. Fasten-Andacht.

Der fünfte Sonntag in der Fasten heisst „verborgne Sunntig",
weil von diesem Tage an bis zum Karfreitag die Kreuze
verhüllt bleiben. Er heisst aber auch Passions- oder Leidenssonntag,
„weil sich die Kirche vorzüglich an diesem Tage mit dem Leiden
des Herrn beschäftigt."

St. Joseph (19. März).

Der „Joseepstag" wird von vielen, namentlich da, wo
Josephsvereine bestehen, als halber Feiertag betrachtet und

gehalten; es sind auch schon oft Stimmen laut geworden die

gewünscht haben, es möchte der Josephstag zu einem eigentlichen

Feiertag erhoben werden. Viele Leute benützen auch
diesen Tag dazu, um Wallfahrten nach benachbarten Gnadenorten

auszuführen. In Merenschwand wird im März eine
neuntägige Andacht zum hl. Joseph gehalten.



Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt. 137

Der Palmsonntag.

Der Palmsonntag eröffnet „d'Char-
woche". Auf den Palmsonntag freuen
sich die kleinen Buben, die gerne
„e Balme" [masc, Palme] zur Kirche
tragen möchten. Dieser Palmen wird
am Vorabend des Palmsonntages vom
Vater oder sonst einem kundigen Fa-

miliengliede gemacht. Man schneidet

zu dem Zwecke im Walde ein Tännchen

mit zwei bis fünf Astquirlen,
„astet" es auf, dass bloss noch die

kräftigsten Astchen der Quirle und die

Spitze übrig bleiben. Alsdann wird
am untern Ende des Stämmchens,
sowie an den Astchen die Rinde
sauber entfernt; hierauf steckt man

an die Astchen des untersten Quirls
etwa ein Dutzend Stechpalmenblätter,
nachher einen schönen Apfel, dann

wieder Stechpalmenblätter, hierauf
wieder einen Apfel und so fort, bis
das Astchen mit Blättern und Äpfeln
besetzt ist. Nun werden die Astchen
aufwärts gebogen und mit ihren
Spitzen nebst einigen „Ephi-Schöss-
lene" [Junip. sab.] oder Buchsschöss-
chen mittelst Bindfaden fest an das

Stämmchen gebunden.') Ist der
unterste „Chranz" oder „Ring" fertig,
so beginnt man mit dem zweiten. So

geht es dann fort, bis alle Quirle oder
Kränze gemacht sind. Schliesslich
wird der Palmen unten mit
Tapetenbordüren umwickelt, oben mit
Heiligenbildchen und Skapulieren behängt,
dieses Jahr in Lunkhofen auch mit

¦"-

&

m
?$

*•*;
-V

Ein „Balmen" aus Jonen.

Phot. Aufnahme von Pfr. Wind, Jonen.

1) Zuweilen geschieht es, dass Leute, welche keinen eigenen Ephi
oder Buchs haben, die zur Ausschmückung des Palmens nötigen Schosse

nächtlicherweile dort holen, wo solche zu finden sind. In Beinwil habe man



138 Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt.

Ansichtspostkarten. Schreiber dieses hat in seinen Jugendjahren

in Tägerig auch schon einen Palmen gesehen, an dem

ein kleines hölzernes Leiterchen und ¦ ein hölzerner Hammer

befestigt waren, wohl als Symbole der Marterwerkzeuge Christi.
Am folgenden Tage tragen die Buben die Palmen frühzeitig zur
Kirche, um sich dann beim Zusammenläuten im Hauptgange zu

postieren1) und Vergleichungen anzustellen, welcher den schönsten

und grössten Palmen habe. Früher trugen auch grössere Knaben
Palmen und mancher setzte seinen Stolz darein, einen Palmen

zur Kirche zu bringen, der bis an die „Himleze" [Decke] reichte.
Viele Knaben halten statt eines Palmens ein Ephischösschen
oder Buchsschösschen in der Hand. Ephischösschen liegen auch

auf dem Hochaltar.2) Bald erscheint der Priester, um die

„Ephischössli" und Palmen zu segnen und mit Weihwasser zu

besprengen. „Die Palmen werden gesegnet, damit 1. Alle,
welche dieselben mit Andacht tragen, an Leib und Seele
beschützt werden; 2. dass die Bewohner der Orte, in welchen
die geweihten Palmen gebraucht werden, den göttlichen Segen

erlangen, alles Widrige von ihnen vertrieben und sie von Gott
beschützt werden; 3. dass die, welche die gesegneten Palmen

tragen, den Teufel und alle seine Nachstellungen überwinden ;

4. damit uns Gott Gnade gebe, dass unsere Werke durch
die Gerechtigkeit grünen — den Palmzweigen gleich — und
wir mit der Unschuld des frommen Volkes von Jerusalem
Christo nachfolgen mögen" (Coffine). Nach der Segnung
verteilt der Priester die auf dem Altar befindlichen Ephischosse,
mit Ausnahme eines einzigen, welches er für sich behält, an

Sigrist, Ministranten und die etwa anwesende Hülfsgeistlich-
keit. Dann ziehen die Palmenträger und die Geistlichkeit
nebst Sigrist und Altardienern, jeder mit seinem Ephischoss in
der Hand, unter dem Gesang des Kirchenchors zum Hauptportal
hinaus und in Prozession um die Kirche herum, zur Erinnerung
an den feierlichen Einzug Jesu in Jerusalem (s. d. Taf.). Da, wo
dem Priester noch Hülfsgeistliche zur Seite stehen, also in grösseren

früher auch am Palmsonntag vor Sonnenaufgang „haslige Schössli"
abgebrochen und in die Palmen gesteckt, in dem Glauben, sie seien gut für
allerlei Ungemach.

\) In Merenschwand nehmen die Knaben mit ihren Palmen in den
Stühlen beim Antoniusaltar Platz.

2) In Merenschwand werden sie auf den Antoniusaltar gelegt.



Schweiz. Archiv für Volkskunde
Tafel VI.

Bd. IX. (1905).

y
1

wy- _,
NCi-

m
¦/

^

Gruppe von ,,Balmen"-Trägern aus Jonen (s. S. 138).
Phot. Aufnahme von A. Wind, Pfarrer, Jonen.



Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt. 139

Pfarreien, trägt einer derselben bei der Prozession ein violett
verhülltes Kreuz zwischen zwei Altardienern mit Lichtern, ebenso

beteiligen sich an einigen Orten an der Prozession die Sänger
mit Ephischossen (in Boswyl auch die Gemeinderäte, ebenfalls
mit Ephischossen). Ist die Prozession wieder vor dem Hauptportal

der Kirche angelangt, so treten zwei oder vier Sänger
in die Kirche ein, worauf das Portal wieder geschlossen wird.
Dann beginnt zwischen den innerhalb der Türe stehenden Sängern
und dem ausserhalb derselben stehenden Priester nebst dem

andern Teile des Chors ein Zwiegesang, worauf der Kreuzträger

mit dem Schafte des Kreuzes an das Portal klopft1) und
die Prozession, jedoch diesmal ohne die Palmenträger, wieder
durch das inzwischen geöffnete Portal in die Kirche hineinzieht.
Die Palmenträger gehen nach der Prozession mit ihren Palmen
sofort nach Hause, in der Kirche aber beginnt dann eine Messe,
während welcher der Rosenkranz gebetet wird. In Jonen besteht
der Brauch, dass die Knaben, wenn sie mit ihren Palmen daheim

angelangt sind, um das Haus herumziehen, bei jeder Ecke
Halt machen und ein Vaterunser beten. In Arni stecken die

Palmenträger den Palmen noch besondere Ephi- oder Buchs-
schösschen bei, um diese dann nach der Heimkunft solchen

Leuten anzubieten, die weder Palmen noch Palmschosse hatten

segnen lassen können. Für das geweihte Schösschen reicht man
den Knaben eine kleine Gabe, z. B. eine Kupfermünze, dar.

War das Jahr vorher ein gutes Obstjahr, so ist die Zahl
der Palmen, die zur Kirche gebracht werden, oft eine bedeutende,

wogegen magere Obstjahre zur Folge haben, dass bloss wenige
Palmen gemacht werden können. So hat man in Jonen, einer
bekannten Obstgegend, am Palmsonntag des Jahres 1898 bloss

zwei Palmen mit je sechs Aepfeln zu Gesicht bekommen, die
Prozession um die Kirche herum fand aber gleichwohl statt; in
Lunkhofen dagegen, wo ebenfalls nur sehr wenige Palmen zur
Segnung gebracht wurden, unterblieb sie.

Die Palmen werden, auch wenn die Apfel daran schon

längst fehlen, d. h. gegessen sind, Jahre lang auf dem Estrich,2)
auf der „Gvierti",3) oder auf der „Raiti"4) aufbewahrt, denn

*) „Im Ostertüfel chlopfe" (Oberfreiamt).
2) Estrich (Esterech, Estrech, Obertili, Tägerig, Schütti, Jonen) heisst

der oberste Boden und Dachraum über der Bhusig [Wohnung].
3) Gvierti, Basis des Dachstuhls.
*) Baiti, Balkenlager über der Tenne (Garbenreite).



140 Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt.

aie bringen nach der Meinung des Volkes Glück ins Haus und
schützen letzteres vor dem Blitzstrahl. Auch die Ephischosse
und Buchszweige bewahrt man auf; man steckt sie teils hinter
den Spiegel der Wohnstube, oder an einen passenden Ort in
der Küche oder in einer Kammer, teils befestigt man sie an einem

Balken [Trëm] des Stalles. Bei schweren Gewittern werden
Partikel derselben nebst einigen Palmblättern und Osterkohlen
auf dem Feuerherd oder im Ofen, im Oberamt (Oberfreiamt),
auch im Garten, verbrannt, um dadurch drohendes Unheil vom
Hause abzuwenden.

In den 1840er Jahren war in Boswyl am Palmsonntag,
nachmittags Kindersegnung. Die Mütter begaben sich zu
diesem Behufe mit ihren Kindern, die bereits etwas beten konnten,
in die Kirche, wo der Pfarrer sie nach dem Rosenkranze vom
Chor aus segnete. Nach dem Gottesdienst gingen dann die

Kinder in Begleit eines erwachsenen Familiengliedes (in der

Regel der Mutter oder sonst einer weiblichen Person) ins Pfarrhaus.

Die Erwachsenen trugen dabei in ihren Taschen 5—10

Eier, Reiche hatten gar ein ganzes Körbchen voll bei sich. Im
Pfarrhaus wurden die Eier in einen bereitstehenden Korb gelegt.
Dann fing der Pfarrer an, die Kinder auf ihr religiöses Wissen
und Können zu prüfen. Nach Schluss des Examens gab er

jedem Kinde ein „Helgli" [Heiligenbildchen] und einige „Läb-
chüechli". Man hiess das „Läbchüechli bichte". Der Brauch,
am Palmsonntag dem Pfarrer Eier zu bringen, um nachher von
ihm mit Lebküchlein beschenkt zu werden, herrschte auch in
den kellerämtischen Pfarreien Oberwyl, Lunkhofen, Zufikon und

zwar schon in der Mitte des 18. Jahrhunderts; es gab dort aber

ausser den „ Schläckküöchli " oder „Läbküöchli" noch „Dirgeli*
und „Osterlämli", der Geistliche schaffte sie aber nicht aus dem

eigenen Gelde an, sondern sie wurden aus der Kirchenkasse
bezahlt.

Der „hohe" Donnerstag.

Der Donnerstag in der Karwoche wird der „hohe Donnerstag"

genannt. Am Abend vorher werden in grösseren Kirchen
Metten gesungen. In Lunkhofen heisst diese Mette „Rumpel-
metti", weil, wie ein spassliebender Mann erklärte, „de Pfaarer
und de Kapion de enand wüest sägid, bis aine mues abgeh".1)

') Die Metten werden nämlich in lateinischer Sprache gehalten, was
obige Auslegung erklärlich erscheinen lässt.



Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt. 141

„Der hohe Donnerstag wird nur in stiller Weise gefeiert. Nach
dem Gloria in der Messe verstummen bis am Karsamstag die
Glocken" (ebenso die Orgel). „Zu Ende des Gottesdienstes wird
das hochwürdigste Gut aus dem Tabernakel weggenommen und
es werden die Altäre entkleidet, letzteres, um anzudeuten, dass

Christus (der durch den Altar bedeutet wird) in seinem bittern
Leiden alle Zierde und Gestalt verloren habe und dass seine
Kleider unter den Soldaten verteilt worden sind." (Coffine).

Am Donnerstag Abend werden ebenfalls Metten gesungen.

Der Karfreitag

ist ein halber Feiertag,, und es werden meist nur die allernot-
wendigsten Arbeiten verrichtet. Das Volk geht zahlreich zur
Kirche und ist mit schwarzen Kleidern angetan. Geräusch und
Lärm werden vermieden. Im Chor vieler Kirchen ist auf diesen

Tag „'s heiig Grab" aufgerichtet worden. Es ist dies ein fast
die ganze Chorbreite einnehmender, aus Holz gefertigter, grottenartiger,

mit düstern Farben bemalter Aufbau, in dessen unterm
Teile der Heiland ausgestreckt wie in einer Grabesnische liegt,
doch so, dass er wenigstens von den vordem Bänken aus gesehen
werden kann. Über ihm sind in Bogen eine Anzahl kleiner
und grosser, roter, grüner, blauer, gelber Glaskugeln angebracht,
wovon jede durch ein Licht erhellt wird. Zuoberst tront ein

Kreuz. Ein hl. Grab besass schon im Jahr 1743 Oberwyl.

Der Gottesdienst beginnt gegen 8 Uhr mit Predigtlied und

Predigt. Nachher treten Priester und Altardiener im schwarzen

Altarsgewand zum Altar. Dieser ist ganz entkleidet und es

werden darauf keine Lichter angezündet. Der Priester und die
Altardiener fallen vor dem Altar auf ihr Angesicht nieder und
beten still für sich. Dann wird auf dem Altar ein weisses

Linnen ausgebreitet, worauf der Priester den Altar küsst und

mit der Passion beginnt. Während der Lektion spricht er wiederholt:

Flectamus genua, worauf der Chor singt: Levate. Aus
dieser Aufforderung (Flectamus genua Lasset uns die Kniee
beugen) ist unter dem Volke eine rohe Parodie entstanden,
die nicht selten gehört wird, nämlich: „Lack-mer du am
Genua". Nach der Passion begiebt sich der Priester in die
Sakristei, um dann bald nachher mit einem grossen, schwarz



142 Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt.

verhüllten Kruzifix1) und in Begleitung von Sigrist und
Ministranten in den Chor hinauszutreten. Das Kreuz ist bedeckt,
„weil die Ehre des Kreuzes anfänglich ganz unbekannt gewesen
und erst allgemach in die Welt eingeführt worden sei" (Coffine).
Nun wendet sich der Priester zum Volke und fängt an, das

\IMI

'ri

HP
¦ ..;-¦¦

A'lt-f^^. 'fX^'*,'

aa

„Heiliges Grab" in Jonen lPfarrkirche).
l'hot. Aufnahme von Pfarrer Wind, Jonen.

Kreuz nach und nach zu enthüllen, „weil das Kreuz zuerst im
Tempel, hernach offen vor den Juden und zuletzt auch den

') In einer gewissen Gemeinde habe man sich eine Zeit lang mit einem
„Hailand-1 behelfen müssen, dem ein Arm fehlte. Da sei an einer
Gemeindeversammlung ein gewisser frommer Bürger aufgestanden und habe gedroht :

„Wenn's uf de nächst Karfritig e ke andere Hailand gid, so gan-i füre und
uim-en-e und verschlohn e zum e Drack."



Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt. 143

Heiden und aller Welt gepredigt worden ist". Während der

Enthüllung singt der Priester in dreimal erhöhtem Tone: „Ecce
lignum crucis" [„Sehet an das Holz des Kreuzes"], worauf der
Chor dreimal antwortet: „Venite adoremus" [„Kommet, lasset

uns anbeten"]. Schliesslich wird das Kruzifiz, ganz enthüllt, bei
den Stufen des Chores auf einen schwarzen Teppich nieder-

v - .-,...<

umm

,r >

KI II

imtum»
-¦i

:;3e

f m iiMiffliriTHiiiiiii armi
¦¦I ......ÌtI

:.•-•'¦¦ r

„Heiliges Grab" in Bremgarten (Pfarrkirche).
Phot. Aufnahme von Phot. Lüthy, Bremgarten.

gelegt. Nun schreitet der Priester (an einigen Orten in blossen

Strümpfen) mit den Kirchendienern dem Hauptgang entlang bis

zum Portal, wo sich alle umkehren und dann niederknieen,
während der Chor ein Lied vorträgt. Nach einigen Momenten
erheben sich der Geistliche und seine Begleiter wieder, machen
wieder einige Schritte vorwärts, um neuerdings für einige Augenblicke

niederzuknieen. Dieses wiederholt sich noch ein drittes
Mal und zwar beim Kruzifix, wobei dem Heiland die fünf Wund-



144 Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt.

male geküsst werden. Die Adoration wird dargebracht, „um
Jesum den Gekreuzigten in tiefster Demut anzubeten und zwar
zum Ersätze für die dreimalige Verspottung, die Jesus im Vorhofe

des Hohenpriesters, sodann im Hause des Pilatus, als er
gegeisselt wurde und endlich auf dem Calvarienberge hat leiden
müssen" (Coffine).

Auf die Adoration folgt eine verkürzte Messe. „Eine eigentliche

Messe wird nicht gefeiert, da an diesem Tage Christus der
Herr sich selber aufgeopfert hat. Zwar erhebt der Priester eine
hl. Hostie und kommuniziert auch, allein er consecriert oder
wandelt heute nicht ; denn die hl. Hostie, die er erhebt, ist schon

tags zuvor im Hochamte consecriert worden und war inzwischen
in der Sakristei oder in einer Nebenkapelle aufbewahrt, von wo
sie in Prozession auf den Altar gelegt wird. Es werden keine
Kerzen angezündet, um anzudeuten, „dass heute Christus das

Licht der Welt gleichsam erloschen ist" (Coffine). Statt der

Klingel bedient sich der Ministrant einer hölzernen Klapper
(„Chlefele", Jonen, „Bilapp", Merenschwand) und statt des

Schalles der Glocken ertönt vom Kirchturm herunter das Klappern
einer Rafele [hölzernes Klapperwerk]. Eine |„Raffelen" hatte
Zufikon schon i. J. 1722, ebenso Oberwyl i. J. 1738 („für eine
Neuwe raffel 3 £ 6 /?").

Vor dem Altar legt sich der Priester auf sein Angesicht
nieder. Er tut dies, „damit wir mit ihm in Glauben und Reue

erwägen sollen, wie der Sohn Gottes am Kreuze für unsere
Sünden gestorben ist* (Coffine). Nach Schluss der Messe wird
das Allerheiligste in der Monstranz im hl. Grabe ausgesetzt.
Dann beginnen die Betstunden. Sie werden zwischen 12 und 2 Uhr
durch eine Stationenandacht unterbrochen und abends 6 Uhr
durch einen gemeinschaftlichen Psalter nebst Litanei geschlossen.
In jeder Betstunde werden drei Rosenkränze (ein Psalter), fünf
Vaterunser und der Glauben gebetet und es beteiligen sich dabei
allemal nach einer bestimmten, an der Kirchentür befestigten,
schriftlichen Gebetsordnung gewisse Familien oder Teile einer
Ortschaft, oder, wenn die Pfarrei weitläufig ist, die einzelnen
Ortschaften, in Jonen z. B. von 9—10 Uhr die Familien Fischer
und Fröhli, von 10—11 Uhr Schuler und Meier, von 11 — 12 Uhr
Huber und Rütimann, von 12—1 Uhr Gugerli, Keusch, Karpf
und Bürgisser; von 1—2 Uhr ist allgemeiner Rosenkranz und
Stationenandacht, von 2—3 Uhr Betstunde für Spettig und Staubig



Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt. 145

von 3—4 Uhr Widler und Füglistaller, von 4—5 Uhr Brem,
Hausherr und Huwyler, von 5—6 Uhr Haas und Stanz.

In Sarmensdorf berief ein Jahrzehnte alter Gebetszettel, der
noch am Karfreitag 1903 an der Kirchentür angeheftet war, die
Ortsbevölkerung in nachstehender Reihenfolge zu den Betstunden :

Am hl. Karfreitag: 10 — 11 die Bewohner von Tägerli
bis Anton Kündig; 11—12 von Anton Kündig bis Kirchmeier
Vock; 12—1 von Anton Kündig bis zum „Ochsen" [Gasthaus];
1—2 Pfarrgottesdienst; 2—3 vom „Ochsen" bis Metzger Hunn;
und so fort bis 6 ; 6—7 Pfarrgottesdienst.

Am hl. Karsamstag: 6—7 von Frau Dr. Ruepp und
dem Schulhause bis zum „Adler" [Gasthaus]; 7—8 vom „Adler"
links bis Gebrüder Meiliger; 8—9 Pfarrgottesdienst; 9—10 von
Gebrüder Meiliger bis Gebrüder Meyer ; und so fort bis 7 ;

7—8 Andacht für alle in der Kirche sich Sammelnden; 8

Auferstehungsfeier.

Ähnlich in Wohlen und in Lunkhofen.
In Oberrüti ist das Gebet laut gütiger Mitteilung des Herrn

Lehrer Kressibuch ein vierzigstündiges. „Es beginnt Freitag
morgens um 6 Uhr mit Aussetzung des Sanctissimums und

endigt Samstag abends mit der um 10 Uhr beginnenden
Auferstehungsfeier. Es wird ohne Unterbruch, also auch die ganze
Freitag Nacht hindurch gebetet. Die Einwohnerschaft ist in
zehn Abteilungen geteilt, und jede derselben hat 2x2 Stunden

zu beten, z. B. die 1. Abteilung Freitag morgens von 6—8 und

Samstag morgens von 2—4 Uhr. Die Stunden für jede
Abteilung sind jedes Jahr dieselben. Es soll früher einmal das

Beten während der Nacht abgestellt worden sein. Im selben
Jahre habe ein Hagelwetter die Gemeinde heimgesucht. Der
fromme Glaube des Volkes hat dies als Strafe für den Abbruch
des Betens gedeutet, und es sei in der Folge dann wieder nach

alter Ueberlieferung gebetet worden." So weit der Gewährsmann.

In Bettwil endlich sind während drei Tagen, d. h. am

Donnerstag, Freitag und Samstag Betstunden und zwar je von
morgens 6 Uhr an bis abends 6 Uhr. Von 6—7 Uhr ist dann
noch allgemeiner Psalter, am Freitag auch von 1 —2 Uhr. Zu
den Betstunden haben sich allemal je zwei Familien (den
Hausnummern nach) einzufinden.

Überall ist es üblich, dass nach Schluss der Betstunde
Schweiz. Archiv f. Volkskunde IX (1905). io



146 Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt.

Manche, namentlich Kinder, zu den Stufen des Chores treten,
um einige Momente zu den Füssen des Heilandes zu knieen und
seine Wundenmale zu küssen.

Wie am Mittwoch und Donnerstag Abend, so werden auch

am Abend des Karfreitag Metten gesungen. Diese Trauermetten
„erinnern uns an das bittere Leiden unseres Herrn, dass er wie
ein Lamm zur Schlachtbank ist geführt worden und damit wir
ihm für sein bitteres Leiden danken." (Coffine).

Früher wurde an den vier letzten Tagen der Karwoche,
namentlich am Karfreitag, strenge gefastet. Am Morgen wurde
in manchen Familien nichts genossen; erst nach der Heimkunft
aus dem Vormittagsgottesdienst gab's etwas, in ärmeren Familien
Kaffee und Brot, in wohlhabendem Suppe und dazu eine
Mehlspeise. Gewisse Leute liessen sogar das Vieh im Stalle fasten.
Auch das Vesperbrod blieb weg. Das Nachtessen bestand
entweder in Suppe oder Kaffee. Jetzt wird nicht mehr soviel
Abbruch getan, d. h. man hält es in Bezug auf's Essen und
Trinken am Karfreitag ungefähr wie an jedem andern Freitag.

Ein besonderer Karfreitagsbrauch ist es auch, „de nun
Grëbere no" [den neun Gräbern nach] zu gehen, d. h. man
besucht der Reihe nach neun Kirchen des Umkreises, in denen

der Heiland ausgelegt ist, betet in jeder etwas und kniet
schliesslich zu Füssen des Heilandes nieder, um ihm die

Verehrung darzubringen, d. h. die fünf Wundmale zu küssen. Die
heimatliche Kirche ist bei dieser Wallfahrt entweder die Anfangsoder

Endstation. Gegessen und getrunken wird wenig, früher
nahm man es auch da strenger mit dem Fasten, dagegen wird
unterwegs beständig laut der Rosenkranz gebetet. Gewöhnlich

beteiligen sich auch mehrere Personen (etwa ein halbes Dutzend
und darüber) an einer solchen Wallfahrt; sämtliche im Trauer-
gewand.

Es gibt Leute, die am Karfreitag Eier auf die Seite legen,
um sie erst später zu verwenden. Diese Leute behaupten, dass

sich solche „Charfrytigeier" viel länger frisch halten, als andere.
Ist jemand schwer krank, so wird es als beaonderes „Gfêhl"
[Glück] betrachtet, wenn ihm Karfreitagseier verschafft werden
können.

Bräuchlich ist es sodann auch bei den Bauersfrauen, am
Karfreitag den Essig zu putzen, d. h. alle Unreinigkeit daraus
:zu entfernen, indem sie ihn abziehen und nur die frische
Essigmutter beigeben.



Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt. 147

Der Karsamstag.

„Der Karsamstag ist der Tag der Grabesruhe des Herrn."
Er ist auch, wie der Karfreitag, ein Tag besonderer gottesdienstlicher

Handlungen und Andachtsübungen. Wohlen leitet ihn
nach den an die Kirchentüren gehefteten, gedruckten Zetteln
mit einer „allgemeinen stillen Andachtsstunde" ein, welche auf
die Zeit von 6—7 Uhr morgens festgesetzt ist. Bettwyl und
Sarmensdorf eröffnen ihn mit einer Betstunde, in welcher laut
der Psalter gebetet wird, an andern Orten aber ist das Erste
die Weihe des Feuers („Osterfür"). Dieses wird vor dem

„Vörzaie" [Atrium] angemacht. Nach kirchlicher Vorschrift sollte
es aus einem Kieselstein geschlagen werden, „zur Andeutung,
dass Christus das Licht der Welt, jener Eckstein gewesen, den
die Juden verworfen haben", und es sei in älterer Zeit, d. h.

damals, als die Tabakraucher den Inhalt ihrer Pfeifen mittelst
„Fürschlag" [Feuerstahl], Feuerstein und Zunder [„Zunsel",
„Schwomm"] zum Glimmen brachten und die Hausfrauen beim
Anfeuern in der Küche ausser diesen Sachen noch lange, auf
beiden Enden mit Schwefel bestrichene „Schwäbelhölzli" nötig
hatten, diese Vorschrift wirklich auch befolgt worden, allein man
macht es jetzt einfacher. Der Sigrist legt Holzscheiter an ein

Häufchen, fügt etwas Hobelspäne dazu oder giesst etwas Petroleum

darüber und zündet es an. (In Jonen werden auf die
Scheiter auch die auf dem Friedhof überflüssig gewordenen,
hölzernen Grabkreuze gelegt und mitverbrannt.) Ist das Holz
im Brande, so erscheint bald der Priester in Begleit seiner
Diener mit dem Kreuz, mit Weihwasser und Rauchfass vor der

Kirchenpforte, um das Feuer zu segnen. Nach der Weihe des
Feuers werden auch die fünf Weihrauchkörner für die Osterie

r z e gesegnet und geweihte Kohlen des neuen Feuers, sogen.
„Oster-Chole" und Weihrauch ins Rauchfass gelegt. Hierauf
kehrt der Priester zum Altar zurück, segnet dort die Osterkerze
und steckt die fünf Weihrauchkörner in Kreuzesform darein.

„Die Osterkerze bedeutet Christum und zwar das Wachs seinen

Leichnam, der Docht seine Seele, das Licht seine Gottheit. Die
fünf Nägel, die aus Weihrauch und Wachs gemacht sind, bedeuten
die hl. fünf Wunden Jesu" (Coffine). Die Osterkerze hat ihren
Standort links vom Hochaltar. Mittelst des neuen Feuers werden
in der Kirche auch die Lichter angezündet, dieses, „um
anzudeuten, dass durch die Gnade, die uns Christus durch seine



148 Volkstümliches ans dem Frei- und Kelieramt.

Leiden verdient hat, alle Lehrer und Menschen, die unter den

Kerzen hier verstanden werden, zur Liebe Gottes entzündet
werden sollen" (Coffine). In Mühlau soll, nach einer Mitteilung
des dortigen Lehrers, H. Burkard, der Geistliche nach der

Segnung des Osterfeuers und vor dem Wiederbetreten der Kirche
dreimal au die (geschlossene) Kirchentüre klopfen.

Nach der Weihe der Osterkerze liest der Geistliche die

„Prophezeiungen", dann begibt er sich mit der brennenden
Osterkerze zum Taufstein und weiht darin das Taufwasser.
Letzteres bedeutet: „1. das rote Meer, in welchem der Teufel
wie ein anderer Pharao ertränkt worden ist; 2. das Blut Christi,
durch welches wir von unsern Sünden gereinigt werden"
(Coffine). Bei der Weihe des Taufwassers teilt der Priester
unter Gebeten das Wasser mit der Hand in Form eines

Kreuzes, berührt es dann wieder mit der Hand, macht dreimal
darüber das Kreuzzeichen, giesst das Wasser kreuzweise an den

vier Ecken des Taufsteines auf, um damit zu bedeuten, „dass
das Taufwasser durch das Leiden Christi seine Kraft habe und
dass das Sakrament der Taufe für alle Menschen sei, welche an
den vier Enden der Welt wohnen" (Coff.). Das Wasser wird
auch dreimal in Kreuzesform angehaucht, zum Zeichen „1. dass

die Taufe ihre Kraft im Namen der hl. Dreifaltigkeit und durch
das Leiden Christi habe; 2. dass der Teufel leicht, wie durch
einen Hauch des Priesters verjagt werden könne" (Coff). Nach
dem Anhauchen senkt der Priester die Osterkerze dreimal, das

zweite und dritte Mal je etwas tiefer, bezw. bis auf den Grund
des Wassers, um sie dann nachher in drei Malen höher und
höher zu erheben. Das erstere tut er, um damit anzudeuten,
„dass der hl. Geist den Tauf brunnen mit seiner Gnade erfüllen
wolle, gleich wie er es getan, als Christus, welcher durch die
Kerze bedeutet wird, im Jordan getauft wurde. Das dreimalige
Erhöhen der Osterkerze bedeutet die Gnade Gottes, die uns
aus der Sünde bis zum Himmel erheben soll" (Coff.). Schliesslich
wird das Taufwasser mit hl. Oel und Chrisam vermischt, um damit
auf „die Vereinigung Christi mit dem christlichen Volke oder
mit den Täuflingen hinzuweisen" (Coff). Ausser dem Taufwasser
wird auch frisches, zu Weihwasser bestimmtes Wasser gesegnet,
welches Weihwasser dann vom Volke „Ostertauf" genannt wird.

An die Wasserweihe schliesst sich eine Litanei, während
welcher der Priester und die Altardiener an den Stufen des Altars



Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt. 149

auf dem Angesichte liegen. Nach der Litanei folgt das Amt.
Beim „Gloria" erschallen einmal kurz die Glocken, zur Erinnerung
an das Erdbeben, welches sich nach dem Tode des Heilandes
ereignete.

Nach Schluss des Gottesdienstes, oder noch vorher, machen
sich die Kinder über die vom Osterfeuer übrig gebliebenen
Kohlen („ Oster-Chole") her, um sie zu sammeln und in
Büchsen oder Papiersäcken nach Hause zu tragen und dort
aufzubewahren. Ist dann im Sommer ein schweres Gewitter im
Anzug, so werden einige Partikel der geweihten Kohlen nebst
ein paar Stechpalmblättern von den am Palmsonntag geweihten
Palmen in den Feuerherd oder in den Ofen gelegt und verbrannt.
Das soll verhüten, dass der Blitz ins Haus schlage. Osterkohlen,
in ein brennendes Haus geworfen, sollen auch das Feuer löschen.

Wer bei einem Gewitter Osterkohlen bei sich trägt, wird nicht
vom Blitz getroffen und es kann ihm auch der Böse nichts
anhaben. Gewissen altern, freiämterischen Jägern wurde auch

nachgeredet, sie hätten im Brauch gehabt, dem Pulver fein
zerkleinerte Osterkohlen beizumischen, um sicherer zu treffen.

Im Anschluss an den Morgengottesdienst werden, wie schon
S. 147 ersichtlich ist, an manchen Orten auch am Karsamstag
Betstunden gehalten, bis am Abend ; in Bremgarten, Boswil,
Mühlau und Muri fallen sie weg; an letzterem Orte sowie in
Boswil, wurden sie auf den „schmutzigen Donnerstag" verlegt.
Mittags von 12—1 oder 1—2 Uhr ist an einzelnen Orten

Stationenandacht, an andern dagegen wird der Psalter
gebetet. Abends 6—7 oder 7—8 Uhr ist allgemeiner Psalter
und nachher Auferstehungsfeier mit Rosenkranz, Litanei,
Wechselgesängen, Tedeum und Segen, Glockengeläute. An

einigen Orten wird die Auferstehungsfeier auch unterbrochen
durch eine Prozession mit Kreuz und Fahnen und „Himmel"
[Baldachin] um die Kirche herum, so in Berikon, Merenschwand,
Mühlau, Lunkhofen, Sins. Alles beteiligt sich daran,
ausgenommen in Lunkhofen, wo nur die Schuljugend, nicht aber
die übrigen Kirchenbesucher, umgehen. Dort muss auch ein

Altardiener nach dem Verlassen und beim Wiederbetreten der

Kirche mit der Schelle klingeln. In Berikon trug Klein und
Gross vor etwa 15 Jahren bei der Auferstehungsprozession
ein brennendes Kerzchen, was nach Aussage von Bewohnern

jenseits am Lindenberg im späten Abenddunkel ein prächtiger
Anblick gewesen sei.



150 Miszellen. — Mélanges.

Wenn früher in Lunkhofen die Prozession die Kirche
verlassen hatte, so wurde das Portal sofort vom Sigrist verriegelt.
Waren dann die Umgehenden wieder zurück, so klopfte der
Pfarrer dreimal von aussen, mit dem Fusse, wie die einen, mit
der Hand, wie die andern sagen, an das Portal, worauf der

Sigrist, wie die gleichen (alten) Leute wissen wollen, geantwortet

haben soll: „Sex ist sex Gloria", oder: „Mi sex ist sex
Glori".1) Nach diesem Spruche sei dann die Türe wieder
aufgemacht und die Prozession hereingelassen worden. In Boswil
fand nach dem Umgang, ebenfalls bei geschlossenem Portal,
zwischen dem aussen stehenden Geistlichen und Kirchensängern,
welch letztere sich aber innerhalb neben der Türe aufgestellt
hatten, ein lateinischer Wechselgesang statt, während dessen der
Priester mit dem Kruzifix dreimal an die Kirchentüre klopfte.
Als der Wechselgesang zu Ende war, kehrten die draussen
Stehenden wieder in die Kirche zurück.

Die Auferstehungsfeier fand früher auch nicht überall am

Karsamstag Abend ungefähr um die gleiche Zeit wie jetzt statt.
So soll sie in Lunkhofen vor einigen Dezennien am Ostermorgen

gegen 2 Uhr gehalten worden sein, nach vorhergegangenem
beständigen Beten des Rosenkranzes, in Boswil und Bünzen

sogar erst um 5 Uhr, so dass man mit dem Abbruch des hl.
Grabes und den Zurüstungen für das hl. Osterfest bis zum
Beginn des Hauptgottesdienstes kaum fertig werden konnte.
Diese Ungleichheit rühre davon her, dass man die Stunde nicht
kenne, in welcher der Heiland auferstanden sei.

(Fortsetzung folgt.)

Miszellen. — Mélanges.

Verordnungen über das Bad Pfäfers vom Jahr 1603.

Badordnung.
Wir Michael, von Gottes gnaden abbte dess fürstlichen gottshauss

Pfäffers sant Benedicten ordens (so ohne alles mitel bäpstlicher heiligkeitt

') Wol entstellt aus: „Quis est iste rex gloria??", in Anlehnung an die
euphemische Beteurungsformel „mi Sex" für „mi Seel".


	Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt

