Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 9 (1905-1906)

Artikel: Volkstimliches aus dem Frei- und Kelleramt
Autor: Meier, S.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-110670

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-110670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

128

Volkstiimliches aus dem Frei- und Kelleramt.

Von 8. Meier, Lehrer in Jonen.
(Fortsetzung.) )
Giidismendig.

Am ,Gidismendig® (Gidisme ndig Mittelfreiamt), Giiggis-
mendig (G¥iggismé ndig Unterfreiamt), d. h. am Montag nach der
Herrenfastnacht und am folgenden Tage, d. h. an der jungen Fast-
nacht (Fasnachtz7stig) ist an einzelnen Schulen der Unterricht
~ eingestellt, an andern dagegen ist blos der Dienstag freigegeben.
Am Montag geht nicht viel, die Leute arbeiten wie gewohnt,
wenn sie nicht etwa von den Leistungen am Tage vorher noch
den Kopf voll haben; blos einige maskierte Kinder [Hesnaare,
Boswil] treiben sich da oder dort auf der Strasse herum. Erst
am Dienstag gehts lustiger zu. Da werden die Konzerte, Theater-
auffibrungen u. s. w. wiederholt und an grossern Orten, wie
z. B. Bremgarten oder Wohlen, in einem bedeutendern Gasthofe
auf die Nacht ein Maskenball (in Wohlen auch mit Primierung
der schionsten Masken) aufgefithrt. Maskenbille werden aber
auch vereinzelt abgehalten an der Herrenfastnacht, am Giidis-
montag und an der alten Fastnacht. Gearbeitet wird an der
jungen Fastnacht wenig oder nichts, denn was man an der
Fastnacht verdient, fressen nach einem freidimterischen Sprich-
wort die Mduse. Die Jugend belustigt sich im Freien. Kleinere
und grossere Knaben und Méadchen verkleiden sich, d. h. sie
ziechen Maskenkleider an, doch wird dabei wenig Aufwand
getrieben, auch ist der Anzug meist wenig geschmackvoll. Die
Knaben machen sich némlich gewdhnlich unkenntlich durch An-
ziehen eines weissen Hemdes iiber das Werktagskleid und durch
Vorbinden einer Larve oder eines diinnen, durchsichtigten Stoffes.
Statt des Hemdes geniigt es oft auch, wenn sie blos den ,Motze®
oder das ,Motzli“ [kleiner Sackpaletot] verkehrt anlegen kénnen.
Kleinere Knaben werden auch gerne als Méidchen verkleidet und
umgekehrt, Méddchen als Knaben. Die Midchenkleider garniert
man meist mit Streifen oder Biéndern von Gold- und Silber-
papier, die Hiite mit Striussen aus farbigen Basthalmen. Ein

1) 8. Arcmv IV, 17. 167. 221. 321; V, 115; VI, 110. 241; IX, 32.



Volkstiimliches aus dem Frei- und Kelleramt. 129

Stecken in der Hand dient den Maskierten als Reisestock und
zugleich als Waffe gegen Zudringliche, auch ein Biichschen
oder Schichtelchen fiir das Geld darf nicht fehlen, Sie gehen
von Haus zu Haus und sagen in den Stuben Spriichlein auf, um
dann gleich nachher etwa mit ihrem Geldkisschen ,z’chessle“
[rasseln] zum Zeichen, dass sie gerne etwas darein hitten. Zu
den Spriichlein, die man z. B. in Jonen an der Fastnacht zu
horen bekommt, gehoren u. A. folgende:

Wen eine tannig Hose hiitt’

Und hagebuechig Strompf,

So chonnt-er tanze wi-n-er wett’,

Es gib e keni Rompf [Falten].

Oder:

I bin es chlyses Schnyderli,

I ha gar chorzi Bai,

Jez gim-mer 4 es Feuferli [fiinf Rappen],

' So chan-i weder [wieder] hai.
Oder:

’s isch-mer emol e Floh erko [begegnet]

Zoberst uf der Raiti [Balkenlager iiber der Tenne]

De han-i zue-mer is Bett ie [hinein] gnoh,

Ha gmaint, es seig es Maitli.

Oder: '

Bin emol go Fischli fange,

’s Fische isch-mer ’grote:

Do han-i e tore [diirr] Schnyder gfange

Und han e lasse brote.

Und als der Schnyder ’brote war,

So riieft die Magd zum Asse,

Do chund e Chatz zum Pfaister ie

Und hed de Schnyder gfriisse.

Oder: | ,
I chume-n us’em Chelleland [Gegend im Kanton Ziirich]
Si him-mer ’s gmacht, es ist e Schand;
I laufe Stigli uf und ab
Chlopf an ale Toren a,
"Do chund di tusigs Polizei
Und frogt mi, wo-n-i d’Schrifte hai.

Den Deklamatoren wird in der Regel eine kleine Gabe
verabreicht. In Bremgarten ziehen einem alten Brauche gemiiss
ganze Rotten kleiner maskierter und unmaskierter Biirschchen
durch Strassen und Gassen, Jahr fiir Jahr aus vollem Halse
und unter steter Wiederholung den Ruf erténen lassend: ,He-go,
Na-ro, wyss und rot, bio!“ ‘

Schweiz. Archiv f. Volkskunde IX (1905). ' 9



130 . Volkstiimliches aus dem Frei- und Kelleramt.

Auf den Dérfern spielen erwachsene Vermummte etwa
Landjiger und Vagabund, oder Geschirrleute; oder es triigt einer
Riicken gegen Riicken ein altes aus Stroh oder Heu geformtes
und ‘mit Jiippe, Tschope, Schiibe, Haube und Larve bekleidetes
‘Weibsbild' mit sich herum; ferner werden mit Vorliebe Jahr-
und Viehmirkte arrangiert oder Wagen aufgeriistet mit Ver-
jlingungseinrichtungen fiir alte Weiber, mit Wunderdoktoren,
Heiratsbureau und dergleichen auf die Lachmuskeln der Zu-
schauer wirkenden Dingen. Beliebt ist auch das Verlesen humo-
ristisch gehaltener Steigerungspublikationen vom Wagen her-
unter. Wo man an einer Eisenbahn, an einer Strassenanlage
u.s, w. ,macht®, stellen sich wohl auch aus der Nachbarschaft
,Ingenieure“ ein, welche die nitigen Vermessungen ausfiihren
wollen, doch miissen sie meist schneller abziehen, als sie ge-
kommen sind. Vor Jahren sah man im Unterfreiamt auch imi-
tierte Eisenbahnen, Kameele, Béren, ,,stréiliigi Manne“, d. h.
Minner, bezw. Bursche, welche an Seilen herumgefiihrt wurden
und so in ,Roggeschaub“ [Strohhalme, Roggenhalme] ein-
gebunden waren, dass man von ihnen nichts sah, als die
Fiisse. Daneben tummelten sich maskierte Knaben mit ,Seu-
blotere“ [Schweinsblasen], welch’ letztere an einem Stecken
baumelten und mit denen die Buben auf die Gassenjugend
loshieben. Einmal gab es auch eine Kutschenfahrt durch ein
unterfreiimtisches Dorf, wobei eine Kuh als Gespann dienen
musste. Anderwirts bot die Fastnacht Gelegenheit, die benach-
barten Gemeinden dadurch zu &rgern, dass man ihnen das be-
leidigende Ortswappen brachte, welches denselben einst von
einem Spdtter angedichtet worden war. So sollen einmal die
Meienberger in der Fastnacht mit zwei aus Brettchen und
sPappeteckel“ hergestellten Eseln, wovon der eine ,Munihérner*
{Stierhorner] trug und auf dem andern ,ufhocke“ musste, nach
yBéuel [Beinwil] gange und haigid mit denen Esle d’Béueler
vertdubt; sie seigid aber ghorig verchlopfet worde.“ Das Er-
eignis wurde nachher in einem Spottgedicht behandelt, woran
es u. a. geheissen haben soll:

Verwiche sind-s’ uf Biuel ’gange,
Do hed de Tiifel es Speel [Spiel] agfange.
. Der Esel-Muni seig usecho

Und schlohd alls Tiifels z’underuf
Und schlohd i der Trumme de Boden us.



Yolkstiimliches aus dem Frei- und Kelleramt. 131

Es kam in der Fastnacht auch vor, dass Burschen sich als
héssliche Jungfrauen kleideten und dann in Héuser schlichen,
wo heiratsfihige Midchen #ltern Datums wohnten, um dort in
der Kiiche oder im Gang zu hantieren, bis sie von eingeweihten
Genossen abgeholt, auf einen Wagen geladen, durchs Dorf ge-
fiihrt und als Heiratsobjekt offentlich versteigert, oder, falls
sie nicht an Mann gebracht werden konnten, angeblich nach dem
,Giritzimoos“ abgefiihrt wurden neben Junggesellen, die sich
nicht entschliessen konnten ein Weib zu nehmen. Der ilteste
der Jiinglinge wurde dann dort der ,Giritzimoosverwalter®.*
Es gab ferner offentliche Ausrufe, in welchen auf #drgerlichen
Lebenswandel angespielt wurde. So zog einst in einem Dorfe
ein Ausrufer herum, welcher unter Hornstossen bekannt gab:
yDe St. hed d’ Frau gschlage ') er gib’s Pfund fiir e Vierer,
aber es stink, es well’s niemer.“ Eine Frau, welche dem Trunke
so ergeben war, dass sie auf der Strasse umfiel und liegen blieb,
wurde in der Fastnacht als ,Chalbflaisch“ ausgerufen, welches
da und da, und zu dem und dem Preise per Pfund zu haben
sei. In Sarmensdorf spielte man den ,Schinderhannes“ wund
dessen Taten, sowie ,Ziginer“; ein anderes Mal wurde allerlei
Hausrat als Aussteuer einer wortbriichig gewordenen Jungfer
im Dorf herumgefiihrt. In Vilmergen gab es einmal, wenn wir
nicht irren, eine grosse ,Bittlerchilbi¥,

Am Fastnachtdienstag ist ,Freinacht“ und es gibt immer
solche, welche diese Vergilinstigung beniitzen und im Wirtshaus
die Nacht bei Trank und Tanz zubringen. Maskierte mussten
um Mitternacht die Maske abnehmen und sich zu erkennen
geben. Von 12 Uhr an werden keine Fleischspeisen mehr ser-
viert, dafiir dann aber Stockfische.

Beigefiigt muss hier noch werden, dass in Merenschwand
auf erfolgte besondere Stiftung eines fritheren Ortsgeistlichen
hin alljihrlich an der Herrenfastnacht und am Montag nachher
in der Kirche offentliche Betstunden stattfinden, als Siihne fiir
die Siinden, welche wihrend der Fastnacht begangen werden.
In Kiinten, welcher Ort aber schon in’s Baderbiet gehirt, wurden
vor einigen Jahren sogar am Fastnachtdienstag Betstunden

abgehalten.

) Schlo = ,schlagen®, aber auch ,totschlagen, z. B. e Chue schio,
1: eine Kuh schlagen, 2. ihr den Todesstreich versetzen.



132 Volkstiimliches aus dem Frei- und Kelleramt.

Der Aschermittwoch.

Am Aschermittwoch gehen die Leute, namentlich aber die
Kinder, zahlreicher zur Kirche, als an andern Werktagen, denn
es wird nach der Messe vom Geistlichen denjenigen, welche
‘zum Hochaltar (in Tagerig frither zum vordersten Kirchenstuhl)
treten, gesegnete Asche auf das Haupt gestreut. Das Streuen
geschieht in Kreuzesform und der Priester spricht dabei die
Worte: ,Gedenke, o Mensch, dass du Staub bist und wieder
zum Staub zuriickkehrst®. Coffine sagt dariiber: ,Die Asche
wird gesegnet, dass der Segen Gottes iiber die Asche komme
und so alle diejenigen, die sich damit bestreuen lassen, die
Gesundheit des Leibes erlangen, sofern dies Gottes Willen ge-
mass und zu ihrem Heile dienlich ist und damit sie an der
Seele beschiitzt werden, dass Gott ihnen einen reumiitigen und
zerknischten Geist und Verzeihung aller Siinden verleihe, dass
ihnen Gott alles dasjenige, um was sie rechtmissig bitten,
gewihre®.

Ehemals war es in Bremgarten und an andern Orten auch
Brauch, am Aschermittwoch die Fastnacht zu'begraben.
Junge Leute, gewohnlich solche, welche die Fastnachtsfreuden
bis zur Neige genossen hatten, riisteten eine Puppe aus, legten
sie, in ein weisses Grewand gehiillt, auf eine ,Stossbihre* und
fuhren damit in Begleit von ,Sigrist und Pfarrer in der Stadt
herum. An einer passenden Stelle wurde Halt gemacht, eine
Grube geéffnet und die Puppe unter allerlei Trauerzeremonien
beerdigt. Ein anderes Mal trug man einen hoélzernen Mann an
einer Stange durch die Strassen, um ihn schliesslich 6ffentlich zu
verbrennen. '

Weiter berichtet mir Herr Buchhalter V. Brumann in Brem-
‘garten iiber den gleichen Punkt: In den vierziger, fiinfziger und
sechziger Jahren des vorigen Jahrhunderts zogen am Ascher-
mittwoch eine Anzahl Fastnachtnarren in den Strassen des Stadt-
chens herum, die schwarze Méntel (Leidméntel) umgehéngt hatten,
wie solche damals die Manner bei Beerdigungen zu tragen pflegten,
Auf einer Tragbahre trugen ihrer zwei eine ,Mumme“ [kiinst-
liches Weibsbild], andere aber trugen den Kirchenlaternen &hn-
liche ,Rundélen® oder Windlichter, die sie vorher bei der
Schiitzengesellschaft und bei der Feuerwehr entlehnt hatten und
welche u. A. auch bei Begribnissen von Mitgliedern der
betreffenden Gresellschaften zur Verwendung kamen, bezw. den



Volkstiimliches aus dem Irei- und Kelleramt. 133

Sarg begleiten mussten. Unter den Maskierten befand sich auch
ein ,Teufel“, der mit einer Ofengabel die Mumme bestindig

stichelte und belistigte, indessen die andern stetsfort sangen :
' Sarah, Sarah, liebe Sarah

Ist gestern im Onibus gfahre,

Beim Dreikonige [Gasthof z. Dreikonigen] hed er si verlore;

Si ist im Schnee verfrore,

Auf den gréssern Plitzen (Rathausplatz, Postplatz ete.) wurde
»g'nosteret,  g'visperet* und , Leteneie“ gelesen, d. h. im
Paternoster- und Vespertone allerlei, zum grissten Teil unver-
stindliches Zeug oder Schund geschwatzt. Gegen Abend zog
dann Alles auf die Briicke, wo schliesslich die Sarah iiber das
Geldnder in die Reuss hinunter geworfen wurde, zum grossen
Gaudium des Publikums.

Im Dorfe N. zog man einst sogar mit ,Chriiz und Fahne«
aus, hinterher aber wurde ein ,Chistli“ getragen, das mit einem
schwarzen Tuche bedeckt war. Dem Kistchen folgten Leidmannen
mit schwarzen Fricken. Der ganze Zug begab sich auf den-Dorf-
platz, wo eine Grube gedffnet und das ,Chistli“ unter Vernei-
gungen und andern zeremonidsen Handlungen vergraben wurde.

Die Kirche sah ein solches Treiben nicht gerne und suchte
ihm entgegenzuwirken. Es ging aber nicht leicht, der Brauch
wurzelte zu fest. Als z. B. in Bremgarten einst Herr Pfr. St.
sel. gegen das Begraben der Fastnacht predigte, zogen am Ascher-
mittwoch Maskierte erst vor den Pfarrhof, dann vor andere

Héuser, rufend:
Es hat sich etwas zugetragen,
Wir kénnen die Fastnacht nicht begraben.

Die alte Fastnacht. (Sonntag nach Aschermittwoch, Invocavit).

Die alte Fastnacht ist so ziemlich im Abgang begriffen und
zwar auf Veranlassung der Kirche, welche an diesem Tage von
Theatern, Konzerten und Faschingsvergniigungen nichts mehr
wissen will, da man sich bereits in der Fastenzeit befindet.
 Einzelne Zeitungen nehmen auch grundsétzlich keine Inserate
mehr auf, wenn sie auf offentliche Lustbarkeiten und Vergniig-
ungen Bezug haben, welche an der alten Fastnacht sich abspielen
sollen; indessen wurden noch in den letzten Jahren, speziell in
Bremgarten, nach altem Brauch an der alten Fastnacht Bille
oder ,Tanzbelustigungen“ abgehalten. Eine andere alte Ubung
besteht noch fest und ist noch allgemein im Schwange, an der

¥



134 Yolkstiimliches aus dem Frei- und Kelleramt.

alten Fastnacht Feuer /Fasnoxtfiir] anzuzinden. Sobald die
Christenlehre auns ist, gehen die Knaben den Bauernhidusern
nach und heischen Stauden [Holzwellen], welche dann auf ein
Wigelchen geladen und an den fiir das Feuer bestimmten, auf
aussichtsreicher Hohe liegenden Platz geschafft und zu einem
Haufen aufgeschichtet werden. Die Sammlung fillt bisweilen
reichlich aus und nicht selten sind die Fille, wo die Sammler
50—60 Stiick Wellen zusammenbrachten. Nach Einbruch der
Nacht findet sich das junge Volk nebst einigen Erwachsenen
auf der Feuerstitte ein. Die Stauden, die man vorher etwa
noch mit Petroleum begossen oder durch Hinzufiigen eines leeren
Petrolfasses entziindlicher gemacht hatte, werden in Brand gesteckt,
zur Freude der Umstehenden. Die Kleinen jauchzen und johlen,
springen um das Feuer herum, wiihlen und stochern mit einem
Stecken im Feuer. Stdrkere stecken brennende Stauden an
Stangen und tragen sie wie Fackeln herum, was von der Ferne
aus betrachtet, wie wandelnde Feuersiulen aussieht. Ist an
einem Orte das bedeutungsvolle Feuerzeichen aufgegangen, so
folgen bald andere nach. Da, dort, unten, oben, an zehn,
zwanzig und mehr Stellen, und wie sie gekommen, so fangen
sie nach Verfluss von etwa einer Stunde wieder an zu erléschen,
Dann versuchen die mutigeren Knaben iber die Glut zu springen
und sich in allerlei tollen Spriingen zu ergehen, bis schliesslich
die Zeit zum Aufbruch mahnt.

An der alten Fastnacht wurde vor einigen Dezennien fleissig
gekiichelt. Man bereitete ,’trohlti Chiiechli“, d. h. mit einem
Wellholz ausgewalzte Kiichlein, sowie ,Eierrshrli“') und ver-
wendete dazu Mehl, Eier, etwas Milch und Anken oder Nussol.
Man war damals besser mit Anken versehen als jetzt, denn es
bestanden an den wenigsten Orten Sennhiitten; die Milch musste
daheim zu Nutzen gezogen werden. Die Frauen bereiteten die
Butter selber im , Ankefdssli“ oder , Ankechiibel®. In jedem
Hause war ein solches Gerit zu finden; jetzt sind sie meist auf
den Estrich gewandert oder verbrannt. — Das Kiicheln begann
schon am Mittag. Bald kamen dann arme Leute mit Sicklein,
um in den Hausern der Wohlhabenden vorzusprechen mit der
Bitte: ,Um Gottswille, gind-is # es Fasnechtchiiechli“. Der Bitte
wurde, wenn gerade Kiichlein zur Hand waren, entsprochen;

1) Eigentlich ,Eier-Ohrli“, da die Form Hhulich der verknorpelten

Obrmuschel. Vom Volke aber oft mit ,Rohr* verkniipft.
4



Volkstiimliches aus dem Frei- und Kelleramt. 135

mangelten aber solche, so gab man den Bediirftigen Brot oder
Geld (1—2 Batzen), im Falle besonderer Not auch Kleidungs-
stiicke. Ein Joner rilhmte, er habe einmal an der alten Fast-
nacht so viel Brot und Kiichlein heimgetragen, dass seine Fa-
milie drei Tage hindurch genug Brod zu essen gehabt habe. —
Hatte ein Bursche an der jungen Fastnacht seinen Schatz beim
‘Wein gehabt, so erschien auch er an der alten Fastnacht, je-
doch erst abends, ,cho Fasnechtchiieli izieh“, d. h.er kam ,z’Chilt“,
wobei man ihm ausser mit dem iiblichen Getrink (Most oder
Wein) auch mit Fastnachtkiichlein aufwartete. )

Hirsmontag (Erster Montag nach der alten Fastnacht).

Am | Hirsmendig“-Abend [Hesme ndig, Boswil] findet seit
Jahren in Wohlen zum Schlusse der Fastnacht der sogen. ,Gotti-
baal“ statt. Er wird von der ,Goéttigsellschaft“ [Verein der Jung-
gesellen], an deren Spitze der ,Gottirat steht, angeordnet und
ist"fiir die Mitglieder mit einem Essen verbunden. Nachts 12 Uhr
sind den ,Goéttene“ drei Ténze als ,Gottitdnz* reserviert. Die
Anstellung der Musik geht auf Kosten der Gesellschaft. Zum Ball
hat jedermann, ob maskiert oder nicht, Zutritt gegen Erlegung
eines Eintrittsgeldes von 60 Rappen. Jedes Mitglied zahlt jahrlich
einen Beitrag von zwei Franken und im Falle der Verehelichung
ein ,Streckgild“ [Busse] von 10—50 und mehr Franken. Die
Streckgelder werden mit den Jahresbeitrigen und einem allfil-
ligen Einnahmeiiberschuss vom Géttiball her fiir einen grosseren
Ausflug verwendet. Die Griindung der Gesellschaft soll in die
1830er Jahre fallen und sich aus derben Fastnachtsscherzen
(Neckereien zwischen jungen und alten ,Chnabe und Meitlene*)
entwickelt haben. 2)

Am Hirsmontag gingen in der ersten Hilfte des 19. Jahr-
hunderts in Boswyl maskierte Knaben und Médchen mit einem
an langem Stiele befestigten Besen aus Tannenreisig den Hiusern
nach und wischten damit die Fenstergesimse ab oder fuhren
damit iiber die Scheiben hinauf und hinunter. Sie kamen ein-

1) Kommt am Lindenberg ein Bursche zum ersten Mal in ein Haus,
mit der Absicht ,z’chilte¥, so merkt er schon an der Aufwartnng, die ihm
zu teil wird, was Trumpf. Heisst es niimlich: ,Hol em & e Schoppen ue
80 weiss er, dass er nicht genehm ist, wogegen der Auftrag: ,Gang hol
(oder ,reich’) em e Halbi“ so viel bedeutet, als ,er seig a’gnoh.

?) Nach gefl. Mitteilungen des Herrn Rektor Diem in Wohlen.



136 Volkstiimliches aus dem Frei- und Kelleramt.

zeln, den Tag hindurch im Ganzen oft mehr als ein Dutzend
und trugen nebst dem Besen noch ein Sicklein bei sich. Man
gab ihnen allemal etwas, z. B. Aepfel, Dérrobst, Brot. Dieses
Herumziehen ging ihnen, wie man zu sagen pflegt, ,vor em
Bittlen &ne“, d. h. es war nicht direkter Bettel, aber kam doch
auf dasselbe hinaus.

Die Fastenzeit.

Die Zeit von Aschermittwoch bis Ostern heisst ,d’ Faste“.
‘Wihrend dieser Zeit sind alle 6ffentlichen Lustbarkeiten verpont.
Es werden auch keine Hochzeiten geschlossen. Frither durften
in der Fastenzeit am Mittwoch, Freitag und Samstag und an den
vier letzten Tagen der Karwoche keine Fleischspeisen genossen
werden, jetzt aber gilt nur noch der Freitag als Fasttag und
nebstdem die drei letzten Tage der Karwoche.

~An einigen Orten werden an den auf die alte Fastnacht
folgenden vier Sonntagen vom Schluss des Vormittagsgottes-
dienstes an bis abends 4 Uhr Betstunden gehalten, so in Lunk-
hofen, Oberwyl, Berikon; in Ob-Lunkhofen nach folgender Ord-
nung: 10'/e—11%/2 (im Anschluss an den Hauptgottesdienst) Arni,
11!'/z—12/z Ob.-Lunkhofen, 12!/2—1"/2 U.-Lunkhofen, 1'/2—2"/2
Rothenschwil, 2'2—3!2 Werd und Islisberg, und allgemein
3!/s Predigt und Segen. (Die Christenlehrpflichtigen miissen an
ihren Plitzen sein. An andern Orten hilt man am Nachmittag
oder Abend statt der Betstunden eine sogen. Fasten-Andacht.

Der fiinfte Sonntag in der Fasten heisst ,verborgne Sunntig*,
weil von diesem Tage an bis zum Karfreitag die Kreuze ver-
hiillt bleiben. Er heisst aber auch Passions- oder Leidenssonntag,
,weil sich die Kirche vorziiglich an diesem Tage mit dem Leiden
des Herrn beschaftigt.“

St. Joseph (19. Mirz).

Der , Joseepstag® wird von vielen, namentlich da, wo
Josephsvereine bestehen, als halber Feiertag betrachtet und
gehalten; es sind auch schon oft Stimmen laut geworden , die
gewiinscht haben, es mochte der Josephstag zu einem eigent-
lichen Feiertag erhoben werden. Viele Leute beniitzen auch
diesen Tag dazu, um Wallfahrten nach benachbarten Gnaden-
orten auszufiihren. In Merenschwand wird im Mirz eine neun-
tigige Andacht zum hl. Joseph gehalten.



Volkstiimliches aus dem Frei- und Kelleramt. A 137

Der Palmsonntag.

Der Palmsonntag eroffnet ,,d’Char-
woche“. Auf den Palmsonntag freuen
gich die kleinen Buben, die gerne
.0 Balme“ [masc., Palme] zur Kirche
tragen mochten. Dieser Palmen wird
am Vorabend des Palmsonntages vom
Vater oder sonst einem kundigen Fa-
miliengliede gemacht. Man schneidet
zu dem Zwecke im Walde ein T#nn-
chen mit zwei bis fiinf Astquirlen,
,astet“ es auf, dass bloss noch die
kriftigsten Astchen der Quirle und die
Spitze iibrig bleiben. Alsdann wird
am untern Ende des Stimmchens,
sowie an den Astchen die Rinde
sauber entfernt; hierauf steckt man
an die Astchen des untersten Quirls
etwa ein Dutzend Stechpalmenblitter,
nachher einen schénen Apfel, dann
wieder Stechpalmenblitter, hierauf
wieder einen Apfel und so fort, bis
das Astchen mit Blittern und Apfeln
besetzt ist. Nun werden die Astchen
aufwirts gebogen und mit ihren
Spitzen nebst einigen ,Ephi-Schoss-
lene“ [Junip. sab.] oder Buchsschdss-
chen mittelst Bindfaden fest an das
Stammchen gebunden.?!) Ist der un-
terste ,Chranz“ oder ,Ring“ fertig,
s0 beginnt man mit dem zweiten. So
geht es dann fort, bis alle Quirle oder
Kridnze gemacht sind. Schliesslich
wird der Palmen unten mit Tapeten-
bordiiren umwickelt, oben mit Heili-
genbildchen und Skapulieren behingt,
dieses Jahr in Lunkhofen auch mit

Ein ,Balmen“ aus Jonen.
Phot. Aufnahme von Pfr. Wind, Jonen.

1y Zuweilen geschieht es, dass Leute, welche keinen eigenen Ephi
oder Buchs haben, die zur Ausschmiickung des Palmens ndtigen Schosse
nichtlicherweile dort holen, wo solche zu finden sind. In Beinwil habe man



138 Volkstiimliches aus dem Frei- und Kelleramt.

Ansichtspostkarten.  Schreiber dieses hat in seinen Jugend-
jahren in Téigerig auch sehon einen Palmen gesehen, an dem
ein kleines hoélzernes Leiterchen und: ein hdlzerner Hammer
befestigt waren, wohl als Symbole der Marterwerkzeuge Christi.
Am folgenden Tage tragen die Buben die Palmen friihzeitig zur
Kirche, um sich dann beim Zusammenlduten im Hauptgange zu
postieren’) und Vergleichungen anzustellen, welcher den schonsten
und grissten Palmen habe. Frither trugen auch grossere Knaben
Palmen und mancher setzte seinen Stolz darein, einen Palmen
zur Kirche zu bringen, der bis an die ,Himleze“ [Decke] reichte.
Viele Knaben halten statt eines Palmens ein Ephischdsschen
oder Buchsschosschen in der Hand. Ephischosschen liegen auch
auf dem Hochaltar.?) Bald erscheint der Priester, um die
»Ephischossli“ und Palmen zu segnen und mit Weihwasser zu
besprengen. ,Die Palmen werden gesegnet, damit 1. Alle,
welche dieselben mit Andacht tragen, an Leib und Seele be-
schiitzt werden; 2. dass die Bewohner der Orte, in welchen
die geweihten Palmen gebraucht werden, den géttlichen Segen
erlangen, alles Widrige von ihnen vertrieben und sie von Gott
beschiitzt werden; 3. dass die, welche die gesegneten Palmen
tragen, den Teufel und alle seine Nachstellungen iiberwinden;
4. damit uns Gott Gnade gebe, dass unsere Werke durch
die Gerechtigkeit grinen — den Palmzweigen gleich — und
wir mit der Unschuld des frommen Volkes von Jerusalem
Christo nachfolgen mogen“ (Coffine). Nach der Segnung ver-
teilt der Priester die auf dem Altar befindlichen Ephischosse,
mit Ausnahme eines einzigen, welches er fiir sich behilt, an
Sigrist, Ministranten und die etwa anwesende Hiilfsgeistlich-
keit. Dann ziehen die Palmentriger und die Geistlichkeit
‘nebst Sigrist und Altardienern, jeder mit seinem Ephischoss in
der Hand, unter dem Gesang des Kirchenchors zum Hauptportal
hinaus und in Prozession um die Kirche herum, zur Erinnerung
an den feierlichen Einzug Jesu in Jerusalem (s. d. Taf.). Da, wo
dem Priester noch Hiilfsgeistliche zur Seite stehen, also in grésseren

friither auch am Palmsonntag vor Sonnenaufgang ,haslice Schdssli* abge-
brochen und in die Palmen gesteckt, in dem Glauben, sie seien gut fiir
allerlei Ungemach. '

1) In Merenschwand nehmen die Knaben mit ihren Palmen in den
Stithlen beim Antoniusaltar Platz.

?) In Merenschwand werden sie auf den Antoniusaltar gelegt.



Schweiz. Archiv fir Volkskunde Bd. IX. (1905).

Phot. Aufpahme von A. Wind, Pfarrer, Jouen.



Volkstiimliches aus dem Frei- und Kelleramt. 139

Pfarreien, trigt einer derselben bei der Prozession ein violett
verhiilltes Kreuz zwischen zwei Altardienern mit Lichtern, ebenso
beteiligen sich an einigen Orten an der Prozession die Sanger
mit Ephischossen (in Boswyl auch die Gemeinderiite, ebenfalls

mit Ephischossen). Ist die Prozession wieder vor dem Haupt-
portal der Kirche angelangt, so treten zwei oder vier Singer

in die Kirche ein, worauf das Portal wieder geschlossen wird.
Dann beginnt zwischen den innerhalb der Tiire stehenden Séingern
und dem ausserhalb derselben stehenden Priester nebst dem
andern Teile des Chors ein Zwiegesang, worauf der Kreuz-
trager mit dem Schafte des Kreuzes an das Portal klopft') und
die Prozession, jedoch diesmal ohne die Palmentriger, wieder
durch das inzwischen gedffnete Portal in die Kirche hineinzieht.
Die Palmentriger gehen nach der Prozession mit ihren Palmen
sofort nach Hause, in der Kirche aber beginnt dann eine Messe,
wihrend welcher der Rosenkranz gebetet wird. In Jonen besteht
der Brauch, dass die Knaben, wenn sie mit ihren Palmen daheim
angelangt sind, um das Haus herumziehen, bei jeder Ecke
Halt machen und ein Vaterunser beten. In Arni stecken die
Palmentriger den Palmen noch besondere Ephi- oder Buchs-
schGsschen bei, um diese dann nach der Heimkunft solchen
Leuten anzubieten, die weder Palmen noch Palmschosse hatten
segnen lassen konnen. Fiir das geweihte Schosschen reicht man
den Knaben eine kleine Gabe, z. B. eine Kupfermiinze, dar.

War das Jahr vorher ein gutes Obstjahr, so ist die Zahl
der Palmen, die zur Kirche gebracht werden, oft eine bedeutende.
wogegen magere Obstjahre zur Folge haben, dass bloss wenige
Palmen gemacht werden kénnen. So hat man in Jonen, einer
bekannten Obstgegend, am Palmsonntag des Jahres 1898 bloss
zwei Palmen mit je sechs Aepfeln zu Gesicht bekommen, die
Prozession um die Kirche herum fand aber gleichwohl statt; in
Lunkhofen dagegen, wo ebenfalls nur sehr wenige Palmen zur
Segnung gebracht wurden, unterblieb sie.

Die Palmen werden, auch wenn die Apfel daran schon
lingst fehlen, d. h. gegessen sind, Jahre lang auf dem Estrich,?)
auf der ,Gvierti“?) oder auf der ,Raiti“*) aufbewahrt, denn
_———1)_,,1111 Ostertiifel chlopfe“ (Oberfreiamt).

%) Estrich (Esterech, Hstrech, Obertili, Tagerig, Schiitti, Jonen) heisst
der oberste Boden und Dachraum tiber der Bhusig [Wohnung].

%) Guierti, Basis des Dachstuhls.
) Raiti, Balkenlager iiber der Tenne (Garbenreite).



140 Volkstiimliches aus dem Frei- und Kelleramt.

sie bringen nach der Meinung des Volkes Gliick ins Haus und
schiitzen letzteres vor dem Blitzstrahl. Auch die Ephischosse
und Buchszweige bewahrt man auf; man steckt sie teils hinter
den Spiegel der Wohnstube, oder an einen passenden Ort in
der Kiiche oder in einer Kammer, teils befestigt man sie an einem
Balken /Trem] des Stalles. Bei schweren Gewittern werden
Partikel derselben nebst einigen Palmblittern und Osterkohlen
auf dem Feuerherd oder im Ofen, im Oberamt (Oberfreiamt),
auch im Garten, verbrannt, um dadurch drohendes Unheil vom
Hause abzuwenden.

In den 1840er Jahren war in Boswyl am Palmsonntag,
nachmittags Kindersegnung. Die Miitter begaben sich zu
diesem Behufe mit ihren Kindern, die bereits etwas beten konnten,
in die Kirche, wo der Pfarrer sie nach dem Rosenkranze vom
Chor aus segnete. Nach dem Gottesdienst gingen dann die
Kinder in Begleit eines erwachsenen Familiengliedes (in der
Regel der Mutter oder sonst einer weiblichen Person) ins Pfarr-
haus. Die Erwachsenen trugen dabei in ihren Taschen 5—10
Eier, Reiche hatten gar ein ganzes Korbchen voll bei sich. Im
Pfarrhaus wurden die Eier in einen bereitstehenden Korb gelegt.
Dann fing der Pfarrer an, die Kinder auf ihr religitses Wissen
und Kénnen zu priifen. Nach Schluss des Examens gab er
jedem Kinde ein ,Helgli“ [Heiligenbildchen] und einige , Lib-
chiiechli“*. Man hiess das ,Libchiiechli bichte“. Der Brauch,
am Palmsonntag dem Pfarrer Eier zu bringen, um nachher von
ihm mit Lebkiichlein beschenkt zu werden, herrschte auch in
den kellerdimtischen Pfarreien Oberwyl, Lunkhofen, Zufikon und
zwar schon in der Mitte des 18. Jahrhunderts; es gab dort aber
ausser den , Schlickkiiochli“ oder ,Li#bkiioehli“ noch ,Dirgeli“
und ,Osterldmli“, der Geistliche schaffte sie aber nicht aus dem

eigenen (Gelde an, sondern sie wurden aus der Kirchenkasse
bezahlt. '

Der ,,hohe* Donnerstag.

Der Donnerstag in der Karwoche wird der ,hohe Donners-
tag“ genannt. Am Abend vorher werden in grosseren Kirchen
Metten gesungen. In Lunkhofen heisst diese Mette ,Rumpel-
metti“, weil, wie ein spassliebender Mann erklirte, ,de Pfaarer
~und de Kaplon de enand wiiest sigid, bis aine mues abgeh®.')

1) Die Metten werden nimlich in lateinischer Sprache gehalten, was
obige Auslegung erklirlich erscheinen liisst.



Volkstiimliches aus dem Frei- und Kelleramt. 141

»Der hohe Donnerstag wird nur in stiller Weise gefeiert. Nach
dem Gloria in der Messe verstummen bis am Karsamstag die
Glocken“ (ebenso die Orgel). ,Zu Ende des Gottesdienstes wird
das hochwiirdigste Gut aus dem Tabernakel weggenommen und
es werden die Altire entkleidet, letzteres, um anzudeuten, dass
Christus (der durch den Altar bedeutet wird) in seinem bittern
Leiden alle Zierde und Gestalt verloren habe und dass seine
Kleider unter den Soldaten verteilt worden sind.“ (Coffine).

Am Donnerstag Abend werden ebenfalls Metten gesungen.

Der Karfreitag

ist ein halber Feiertag,. und es werden meist nur die allernot-
. wendigsten Arbeiten verrichtet. Das Volk geht zahlreich zur
Kirche und ist mit schwarzen Kleidern angetan. Gerdusch und
Lirm werden vermieden. Im Chor vieler Kirchen ist auf diesen
Tag ,’s helig Grab* aufgerichtet worden. Es ist dies ein fast
die ganze Chorbreite einnehmender, aus Holz gefertigter, grotten-
artiger, mit diistern Farben bemalter Aufbau, in dessen unterm
Teile der Heiland ausgestreckt wie in einer Grabesnische liegt,
doch so, dass er wenigstens von den vordern Binken aus gesehen .
werden kann. Uber ihm sind in Bogen eine Anzahl kleiner
und grosser, roter, griiner, blauer, gelber Glaskugeln angebracht,
wovon jede durch ein Licht erhellt wird. Zuoberst tront ein
Kreuz. Ein hl. Grab besass schon im Jahr 1743 Oberwyl.

Der Gottesdienst beginnt gegen 8 Uhr mit Predigtlied und
Predigt. Nachher treten Priester und Altardiener im schwarzen
Altarsgewand zum Altar., Dieser ist ganz entkleidet und es
werden darauf keine Lichter angeziindet. Der Priester und die
Altardiener fallen vor dem Altar auf ihr Angesicht nieder und
beten still fiir sich. Dann wird auf dem Altar ein weisses
Linnen ausgebreitet, worauf der Priester den Altar kiisst und
mit der Passion beginnt. Wihrend der Lektion spricht er wieder-
holt: Flectamus genua, woranf der Chor singt: Levate. Aus
dieser Aufforderung (Flectamus genua = Lasset uns die Kniee
beugen) ist unter dem Volke eine rohe Parodie entstanden,
die nicht selten gehort wird, ndmlich: ,Lick-mer du am
Genua“. Nach der Passion begiebt sich der Priester in die
- Sakristei, um dann bald nachher mit einem grossen, schwarz



142 Volkstiimliches aus dem Frei- und Kelleramt.

verhiillten Kruzifix') und in Begleitung von Sigrist und Mini-
stranten in den Chor hinauszutreten. Das Kreuz ist bedeckt,
,weil die Ehre des Kreuzes anfinglich ganz unbekannt gewesen
und erst allgemach in die Welt eingefiihrt worden sei“ (Coffine).
Nun wendet sich der Priester zum Volke und fingt an, das

»Heiliges Grab“ in Jonen (Pfarrkirche).
Phot. Aufnahme von Pfarrer Wind, Jonen.

Kreuz nach und nach zu enthiillen, ,weil das Kreuz zuerst im
Tempel, hernach offen vor den Juden . und zuletzt auch -den

') In einer gewissen (temeinde habe man sich eine Zeit lang mit einem
yHailand* behelfen miissen, dem ein Arm fehlte. Da sei an einer Gemeinde-
versammlung ein gewisser frommer Biirgér aufgestanden und habe gedroht:
»Wenn's uf de nichst Karfritig e ke andere Hailand gid, so gan-i fiire und
nim-en-e und verschlohn e zum e Driick.“



Volkstiimliches aus dem Frei- und Kelleramt. 143

Heiden und aller Welt gepredigt worden ist“. Wéhrend der
Enthiillung singt der Priester in dreimal erhdhtem Tone: ,Ecce
lignum crucis“ [,Sehet an das Holz des Kreuzes“], worauf der
Chor dreimal antwortet: ,Venite adoremus“ [,Kommet, lasset
uns anbeten“]. Schliesslich wird das Kruzifiz, ganz enthiillt, bei
den Stufen des Chores auf einen schwarzen Teppich nieder-

,Heiliges Grab¢ in Bremgarten (Pfarrkirche).

Phot. Aufnahme von Phot. Liithy, Bremgarten.

gelegt. Nun schreitet der Priester (an einigen Orten in blossen
Striimpfen) mit den Kirchendienern dem Hauptgang entlang bis
zum Portal, wo sich alle umkehren und dann niederknieen,
wihrend der Chor ein Lied vortrigt. Nach einigen Momenten
erheben sich der Geistliche und seine Begleiter wieder, machen
wieder einige Schritte vorwirts, um neuerdings fiir einige Augen-
blicke niederzuknieen. Dieses wiederholt sich noch ein drittes
Mal und zwar beim Kruzifix, wobei dem Heiland die fiinf Wund-



144 Volksttimliches aus dem Frei- nnd Kelleramt.

male gekiisst werden. Die Adoration wird dargebracht, ,um
Jesum den Gekreuzigten in tiefster Demut anzubeten und zwar
zum Ersatze fiir die dreimalige Verspottung, die Jesus im Vor-
hofe des Hohenpriesters, sodann im Hause des Pilatus, als er
gegeisselt wurde und endlich auf dem Calvarienberge hat leiden
miissen“ (Coffine). _

Auf die Adoration folgt eine verkiirzte Messe. ,Eine eigent-
liche Messe wird nicht gefeiert, da an diesem Tage Christus der
Herr sich selber aufgeopfert hat. Zwar erhebt der Priester eine
hl. Hostie und kommuniziert auch, allein er consecriert oder
wandelt heute nicht; denn die hl. Hostie, die er erhebt, ist schon
tags zuvor im Hochamte consecriert worden und war inzwischen
in der Sakristei oder in einer Nebenkapelle aufbewahrt, von wo
sie in Prozession auf den Altar gelegt wird. Es werden keine
Kerzen angeziindet, um anzudeuten, ,dass heute Christus das
Licht der Welt gleichsam erloschen ist“ (Coffine). Statt der
Klingel bedient sich der Ministrant einer héolzernen Klapper
(, Chlefele, Jonen, , Bilapp“, Merenschwand) und statt des
Schalles der Glocken ertént vom Kirchturm herunter das Klappern
einer Rafele [holzernes Klapperwerk]. Eine |,Raffelen® hatte
Zufikon schon i. J. 1722, ebenso Oberwyl i J. 1738 (,fir eine
Neuwe raffel 3 @ 6 ).

Vor dem Altar legt sich der Priester auf sein Angesicht
nieder. Er tut dies, ,damit wir mit ihm in Glauben und Reue
erwigen sollen, wie der Sohn Gottes am Kreuze fiir unsere
Siinden gestorben ist* (Coffine). Nach Schluss der Messe wird
das Allerheiligste in der Monstranz im hl. Grabe ausgesetat.
Dann beginnen die Betstunden. Sie werden zwischen 12 und 2 Uhr
durch eine Stationenandacht unterbrochen und abends 6 Uhr
durch einen gemeinschaftlichen Psalter nebst Litanei geschlossen.
In jeder Betstunde werden drei Rosenkrinze (ein Psalter), fiinf
Vaterunser und der Glauben gebetet und es beteiligen sich dabei
allemal nach einer bestimmten, -an der Kirchentiir befestigten,
schriftlichen Gebetsordnung gewisse Familien oder Teile einer
Ortschaft, oder, wenn die Pfarrei weitliufig ist, die einzelnen
Ortschaften, in Jonen z. B. von 9—10 Uhr die Familien Fischer
und Frohli, von 10—11 Uhr Schuler und Meier, von 11—12 Uhr
Huber und Riitimann, von 12—1 Uhr Gugerli, Keusch, Karpf
und Biirgisser; von 1—2 Uhr ist allgemeiner Rosenkranz und
Stationenandacht, von 2—38 Uhr Betstunde fiir Spettig und Staubli,



Volkstiimliches aus dem Frei- und Kelleramt. 145

von 3—4 Uhr Widler und Figlistaller, von 4—5 Uhr Brem,
Hausherr und Huwyler, von 5—6 Uhr Haas und Stéinz.

In Sarmensdorf berief ein Jahrzehnte alter Gebetszettel, der
noch am Karfreitag 1903 an der Kirchentiir angeheftet war, die
Ortsbevilkerung in nachstehender Reihenfolge zu den Betstunden:

Am hl. Karfreitag: 10—11 die Bewohner von Tigerli
bis Anton Kiindig; 11—12 von Anton Kiindig bis Kirchmeier
Vock; 12—1 von Anton Kiindig bis zum ,Ochsen“ [Gasthaus];
1—2 Pfarrgottesdienst; 2—3 vom ,Ochsen“ bis Metzger Hunn;
und so fort bis 6; 6—7 Pfarrgottesdienst.

Am hl. Karsamstag: 6—7 von Frau Dr. Ruepp und
dem Schulhause bis zum ,Adler“ [Gasthaus]; 7—8 vom , Adler*
links bis Gebriider Melliger; 8—9 Pfarrgottesdienst; 9—10 von
Gebriider Melliger bis Gebriider Meyer; und so fort bis 7;
7—8 Andacht fiir alle in der Kirche sich Sammelnden; 8 Auf-.
erstehungsfeier.

Ahnlich in Wohlen und in Lunkhofen.

In Oberriiti ist das Gebet laut giitiger Mitteilung des Herrn
Lehrer Kressibuch ein vierzigstiindiges. ,Es beginnt Freitag
morgens um 6 Uhr mit Aussetzung des Sanctissimums wund
endigt Samstag abends mit der um 10 Uhr beginnenden Auf-
erstehungsfeier. Es wird ohne Unterbruch, also auch die ganze
Freitag Nacht hindurch gebetet. Die Einwohnerschaft ist in
zehn Abteilungen geteilt, und jede derselben hat 2><2 Stunden
zu beten, z. B. die 1. Abteilung Freitag morgens von 6—8 und
Samstag morgens von 2—4 Uhr. Die Stunden fiir jede Ab-
teilung sind jedes Jahr dieselben. Es soll friiher einmal das
Beten wiihrend der Nacht abgestellt worden sein. Im selben
Jahre habe ein Hagelwetter die Gemeinde heimgesucht. Der
fromme Glaube des Volkes hat dies als Strafe fiir den Abbruch
des Betens gedeutet, und es sei in der Folge dann wieder nach
alter Ueberlieferung gebetet worden.“ So weit der Gewihrs-
mann.

In Bettwil endlich sind wihrend drei Tagen, d. h. am
Donnerstag, Freitag und Samstag Betstunden uund zwar je von
morgens 6 Uhr an bis abends 6 Uhr. Von 6—7 Uhr ist dann
noch allgemeiner Psalter, am Freitag auch von 1—2 Uhr. Zu
den Betstunden haben sich allemal je zwei Familien (den Haus-
nummern nach) einzufinden.

Uberall ist es iiblich, dass nach Schluss der Betstunde

Schweiz. Archiv f. Volkskunde IX (1905). 10



146 Volkstiimliches aus dewmt Frei- und Kelleramt.

Manche, namentlich Kinder, zu den Stufen des Chores treten,
um einige Momente zu den Fiissen des Heilandes zu knieen und
seine Wundenmale zu kiissen.

Wie am Mittwoch und Donnerstag Abend, so werden auch
am Abend des Karfreitag Metten gesungen. Diese Trauermetten
yerinnern uns an das bittere Leiden unseres Herrn, dass er wie
ein Lamm zur Schlachtbank ist gefiihrt worden und damit wir
ihm fiir sein bitteres Leiden danken.“ (Coffine).

Frither wurde an den vier letzten Tagen der Karwoche,
namentlich am Karfreitag, strenge gefastet. Am Morgen wurde
in manchen Familien nichts genossen; erst nach der Heimkunft
aus dem Vormittagsgottesdienst gab’s etwas, in &rmeren Familien
Kaffee und Brot, in wohlhabendern Suppe und dazu eine Mehl-
speise. Gewisse Leute liessen sogar das Vieh im Stalle fasten.
- -Auch das Vesperbrod blieb weg. Das Nachtessen bestand ent-
weder in Suppe oder Kaffee. Jetzt wird nicht mehr soviel
Abbruch getan, d. h. man hidlt es in Bezug auf’s Hssen und
Trinken am Karfreitag ungefihr wie an jedem andern Freitag.

Bin besonderer Karfreitagsbrauch ist es auch, ,de niin
Grébere no“ [den neun Grabern nach] zu gehen, d. h. man
besucht der Reihe nach neun Kirchen des Umkreises, in denen
der Heiland ausgelegt ist, betet in jeder etwas und kniet
schliesslich zu Fiissen des Heilandes nieder, um ihm die Ver-
ehrung darzubringen, d. h. die finf Wundmale zu kiissen. Die
heimatliche Kirche ist bei dieser Wallfahrt entweder die Anfangs-
oder Endstation. Gegessen und getrunken wird wenig, friiher
nahm man es auch da strenger mit dem Fasten, dagegen wird
unterwegs bestindig laut der Rosenkranz gebetet. Gewdhnlich
beteiligen sich auch mehrere Personen (etwa ein halbes Dutzend
und dariiber) an einer solchen Wallfahrt; sdmtliche im Trauer-
-gewand.

Es gibt Leute, die am Karfreitag Eier auf die Seite legen,

um sie erst spiter zu verwenden. Diese Leute behaupten, dass
sich solche ,Charfrytigeier® viel linger frisch halten, als andere.
Ist jemand schwer krank, so wird es als beaonderes ,Gféhl“
[Gliick] betrachtet, wenn ihm Karfreitagseier verschafft werden
Jkonnen.
_ Brauchlich ist es sodann auch bei den Bauersfrauen, am
Karfreitag den Essig zu putzen, d. h. alle Unreinigkeit daraus
zu entfernen, indem sie ihn abziehen und nur die frische Essig-
‘mutter beigeben.



Volkstiimliches aus dem Frei- und Kelleramt. 147

Der Karsamstag.

,Der Karsamstag ist der Tag der Grabesruhe des Herrn.*
Er ist auch, wie der Karfreitag, ein Tag besonderer gottesdienst-
licher Handlungen und Andachtsiibungen. Wohlen leitet ihn
nach den an die Kirchentiiren gehefteten, gedruckten Zetteln
mit einer ,allgemeinen stillen Andachtsstunde“ ein, welche auf
die Zeit von 6—7 Uhr morgens festgesetzt ist. Bettwyl und
Sarmensdorf erdffnen ihn mit einer Betstunde, in welcher laut
der Psalter gebetet wird, an andern Orten aber ist das Erste
die Weihe des Feuers (,Osterfiir). Dieses wird vor dem
» Vorzaie* [Atrium] angemacht. Nach kirchlicher Vorschrift sollte
es aus einem Kieselstein geschlagen werden, ,zur Andeutung,
dass Christus das Licht der Welt, jener Eckstein gewesen, den
die Juden verworfen haben“, und es sei in dlterer Zeit, d. h.
damals, als die Tabakraucher den Inhalt ihrer Pfeifen mittelst
,Firschlag“ |Feuerstahl], Feuerstein und Zunder [,Zunsel,
»Schwomm“] zum Glimmen brachten und die Hausfrauen beim
Anfeuern in der Kiiche ausser diesen Sachen noch lange, auf
beiden Enden mit Schwefel bestrichene ,Schwibelhélzli“ nétig
hatten, diese Vorschrift wirklich auch befolgt worden, allein man
macht es jetzt einfacher. Der Sigrist legt Holzscheiter an ein
Hiufchen, fiigt etwas Hobelspine dazu oder giesst etwas Petro-
leum dariber und ziindet es an. (In Jonen werden auf die
Scheiter auch die auf dem Friedhof iiberflissig gewordenen,
holzernen Grabkreuze gelegt und mitverbrannt.) Ist das Holz
im Brande, so erscheint bald der Priester in Begleit seiner
Diener mit dem Kreuz, mit Weihwasser und Rauchfass vor der
Kirchenpforte, um das Feuer zu segnen. Nach der Weihe des
Feuers werden auch die fiinf Weihrauchkorner fiir die Oster-
kerze gesegnet und geweihte Kohlen des neuen Feuers, sogen.
,Oster-Chole* und Weihrauch ins Rauchfass gelegt. Hierauf
kehrt der Priester zum Altar zuriick, segnet dort die Osterkerze
und steckt die fiinf Weihrauchkérner in Kreuzesform darein.
sDie Osterkerze bedeutet Christum und zwar das Wachs seinen
Leichnam, der Docht seine Seele, das Licht seine Gottheit. Die
fiinf Nigel, die aus Weihrauch und Wachs gemacht sind, bedeuten
die hl. fiinf Wunden Jesu“ (Coffine). Die Osterkerze hat ihren
Standort links vom Hochaltar. Mittelst des neuen Feuers werden
in der Kirche auch die Lichter angeziindet, dieses, ,um anzu-
deuten, dass durch die Gnade, die uns Christus durch seine



148 Volkstiimliches ans dem Frei- und Kelleramt.

Leiden verdient hat, alle Lehrer und Menschen, die unter den
Kerzen hier verstanden werden, zur Liebe Gottes entzlindet
werden sollen“ (Coffine). In Mihlau soll, nach einer Mitteilung
des dortigen Lehrers, H. Burkard, der Geistliche nach der Seg-
nung des Osterfeuers und vor dem Wiederbetreten der Kirche
dreimal an die (geschlossene) Kirchentiire klopfen.

Nach der Weihe der Osterkerze liest der Geistliche die
,Prophezeiungen“, dann begibt er sich mit der brennenden
Osterkerze zum Taufstein und weiht darin das Taufwasser.
Letzteres bedeutet: ,1. das rote Meer, in welchem der Teufel
wie ein anderer Pharao ertrinkt worden ist; 2. das Blut Christi,
durch welches wir von unsern Siinden gereinigt werden®
(Coffine). Bei der Weihe des Taufwassers teilt der Priester
unter Gebeten das Wasser mit der Hand in Form eines
Kreuzes, beriihrt es dann wieder mit der Hand, macht dreimal
dariiber das Kreuzzeichen, giesst das Wasser kreuzweise an den
vier Ecken des Taufsteines auf, um damit zu bedeuten, ,dass
das Taufwasser durch das Leiden Christi seine Kraft habe und
dass das Sakrament der Taufe fiir alle Menschen sei, welche an
den vier Enden der Welt wohnen“ (Coff.). Das Wasser wird
auch dreimal in Kreuzesform angehaucht, zum Zeichen ,1. dass
die Taufe ihre Kraft im Namen der hl. Dreifaltigkeit und durch
das Leiden Christi habe; 2. dass der Teufel leicht, wie durch
einen Hauch des Priesters verjagt werden konne“ (Coff.). Nach
dem Anhauchen senkt der Priester die Osterkerze dreimal, das
zweite und dritte Mal je etwas tiefer, bezw. bis auf den Grund
des Wassers, um sie dann nachher in drei Malen hoher und
hoher zu erheben. Das erstere tut er, um damit anzudeuten,
,dass der hl. Geist den Taufbrunnen mit seiner Gnade erfiillen
wolle, gleich wie er es getan, als Christus, welcher durch die
Kerze bedeutet wird, im Jordan getauft wurde. Das dreimalige
Erhohen der Osterkerze bedeutet die Gnade Gottes, die uns
aus der Stinde bis zum Himmel erheben soll (Coff.). Schliesslich
wird das Taufwasser mit hl. Oel und Chrisam vermischt, um damit
auf ,die Vereinigung Christi mit dem christlichen Volke oder
mit den Téauflingen hinzuweisen“ (Coff.). Ausser dem Taufwasser
wird auch frisches, zu Weihwasser bestimmtes Wasser gesegnet,
welches Weihwasser dann vom Volke ,Ostertauf¢ genannt wird.

An die Wasserweihe schliesst sich eine Litanei, wahrend
welcher der Priester und die Altardiener an den Stufen des Altars



Volkstiimliches aus dem Frei- und Kelleramt. 149

auf dem Angesichte liegen. Nach der Litanei folgt das Amt.
Beim ,Gloria“ erschallen einmal kurz die Glocken, zur Erinnerung
an das Erdbeben, welches sich nach dem Tode des Heilandes
ereignete.

Nach Schluss des Gottesdienstes, oder noch vorher, machen
sich die Kinder {iber die vom Osterfeuer iibrig gebliebenen
Kohlen (,Oster-Chole“) her, um sie zu sammeln und in
Biichsen oder Papiersicken nach Hause zu tragen und dort auf-
zubewahren. Ist dann im Sommer ein schweres Gewitter im
Anzug, so werden einige Partikel der geweihten Kohlen nebst
ein paar Stechpalmblittern von den am Palmsonntag geweibten
Palmen in den Feuerherd oder in den Ofen gelegt und verbrannt.
Das soll verhiiten, dass der Blitz ins Haus schlage. Osterkohlen,
in ein brennendes Haus geworfen, sollen auch das Feuer loschen.
Wer bei einem Gewitter Osterkohlen bei sich trigt, wird nicht
vom Blitz getroffen und es kann ihm auch der Bése 'nichts
anhaben. Gewissen iltern, freidmterischen Jigern wurde auch
nachgeredet, sie hitten im Brauch gehabt, dem Pulver fein
zerkleinerte Osterkohlen beizumischen, um sicherer zu treffen.

Im Anschluss an den Morgengottesdienst werden, wie schon
S. 147 ersichtlich ist, an manchen Orten auch am Karsamstag
Betstunden gehalten, bis am Abend; in Bremgarten, Boswil,
Miihlau und Muri fallen sie weg; an letzterem Orte sowie in
Boswil, wurden sie auf den ,schmutzigen Donnerstag® verlegt.
Mittags von 12—1 oder 1—2 Uhr ist an einzelnen Orten
Stationenandacht, an andern dagegen wird der Psalter
gebetet. Abends 6—7 oder 7—8 Uhr ist allgemeiner Psalter
und nachher Auferstehungsfeier mit Rosenkranz, Litanei,
Wechselgeséingen, Tedeum und Segen, Glockengeliute. An
einigen Orten wird die Auferstehungsfeier auch unterbrochen
durch eine Prozession mit Kreuz und Fahnen und ,Himmel“
[Baldachin] um die Kirche herum, so in Berikon, Merenschwand,
Miihlau, Lunkhofen, Sins. Alles beteiligt sich daran, ausge-
nommen in Lunkhofen, wo nur die Schuljugend, nicht aber
die iibrigen Kirchenbesucher, umgehen. Dort muss auch ein
Altardiener nach dem Verlassen und beim Wiederbetreten der
Kirche mit der Schelle klingeln. In Berikon trug Klein und
Gross vor etwa 15 Jahren bei der Auferstehungsprozession
ein brennendes Kerzchen, was nach Aussage vor Bewohnern
jenseits am Lindenberg im spiten Abenddunkel ein préchtiger
Anblick gewesen sei.



150 Miszellen. — Mélanges.

Wenn frither in Lunkhofen die Prozession die Kirche ver-
lassen hatte, so wurde das Portal sofort vom Sigrist verriegelt.
Waren dann die Umgehenden wieder zuriick, so klopfte der
Pfarrer dreimal von aussen, mit dem Fusse, wie die einen, mit
der Hand, wie die andern sagen, an das Portal, worauf der
Sigrist, wie die gleichen (alten) Leute wissen wollen, geant-
wortet haben soll: ,Sex ist sex Gloria“, oder: ,Mi sex ist sex
Glori“.’) Nach diesem Spruche sei dann die Tiire wieder auf-
gemacht und die Prozession hereingelassen worden. In Boswil
fand nach dem Umgang, ebenfalls bei geschlossenem Portal,
zwischen dem aussen stehenden Geistlichen und Kirchenséngern,
welch letztere sich aber innerhalb neben der Tiire aufgestellt
hatten, ein lateinischer Wechselgesang statt, wihrend dessen der
Priester mit dem Kruzifix dreimal an die Kirchentiire klopfte.
Als der Wechselgesang zu Ende war, kehrten die draussen
Stehenden wieder in die Kirche zuriick.

Die Auferstehungsfeier fand friiber auch nicht {iberall am
Karsamstag Abend ungefihr um die gleiche Zeit wie jetzt statt.
So soll sie in Lunkhofen vor einigen Dezennien am Ostermorgen
gegen 2 Uhr gehalten worden sein, nach vorhergegangenem
bestindigen Beten des Rosenkranzes, in Boswil und Biinzen
sogar erst um 5 Uhr, so dass man mit dem Abbrueh des hl.
Grabes und den Zuriistungen fiir das hl. Osterfest bis zum
Beginn des Hauptgottesdienstes kaum fertig werden konnte.
Diese Ungleichheit riithre davon her, dass man die Stunde nicht

kenne, in welcher der Heiland auferstanden sei.
(Fortsetzung folgt.)

Miszellen. — Mélanges.

Verordnungen iiber das Bad Pfifers vom Jahr 1603.
Badordnung.

Wir Michael, von Gottes gnaden abbte dess fiirstlichen gottshauss
Pfiffers, sant Benedicten ordens (so ohne alles mitel bipstlicher heiligkeitt

') Wol entstellt aus: ,Quis est iste rex glorize?%, in Anlehnung an die
euphemische Beteurungsformel ,mi Sex* fiir ,mi Seel®.



	Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt

