
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 8 (1904-1905)

Artikel: Die altschweizerische Dramatik als Quelle für volkskundliche
Forschungen

Autor: Brandstetter, Renward

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-110551

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-110551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


24

Die altschweizerische Dramatik als Quelle für
volkskundliche Forschungen.

Von Renward Brandstetter in Luzern.

(Vortrag, gehalten an der VIII. Generalversammlung der Schweizer
Gesellschaft für Volkskunde, Sonntag den 7. .Inni 1903, in Winterthur.)

Grossartig, glanzvoll, märchenhaft waren die Aufführungen
der altschweizerischen Dramen im 16. und im Anfang des 17.

Jahrhunderts. Versetzen wir uns in die Stadt Luzern, am
Ostermontag und Osterdienstag des Jahres 1597! Zweimal zwölf
Stunden lang, von morgens 6 bis abends 6, zieht eine unendliche
Reihe prunkvoller Bilder an unsern Augen vorüber, rauschen
die Lieder von drei Gesangchören in unser Ohr, dampft
betäubender Weihrauch gen Himmel. Wenn z. B. das alte Testament

fertig gespielt ist und das neue beginnen soll, so verkündet
ein Kirchenlehrer, als Papst verkleidet, den Anbruch der Gnadeu-

zeit; alle Anwesenden, Schauspieler wie Zuschauer, sinken auf
die Kniee, Posaunen und Harsthörner ertönen, die
Donnermaschine tritt in Funktion, in sämtlichen Kirchen der Stadt werden

alle Glocken geläutet, und von den alten Türmen der
Ringmauer erdröhnen Böllerschüsse gegen den Spielplatz hin.

Da das altschweizerische Drama eine solche Fülle prachtvoller

Bilder bietet, so hat es schon seit längerer Zeit die
Aufmerksamkeit der Forscher auf sich gezogen. Die bisherige Forschung

hat allerdings fast ausschliesslich die litterarhistorische und
die dramaturgische Seite des Themas ins Auge gefasst. Nuu
hat aber unser altschweizerisches Schauspiel noch eine dritte
Seite, die ebenso sehr Berücksichtigung verdient, es ist dies das

volkstümliche Element, das ihm innewohnt.
Das altschweizerische Drama ist einmal ein nationales

urwüchsiges Produkt unseres Landes. Unsere Dichter sind, wie
Altmeister Baechtold nachweist, meist originell, Anlehnungen an
ausländische Spiele, Übersetzungen lateinischer Stücke kommen

selten vor. Luzerner Autoren wählen wohl eine lateinische
Legende des Surius als Grundlage, aber diese Legende umfasst nur
1—2 Seiten, und unser Dichter macht daraus einen Folianten.



Die altschweizer. Dramatik als Quelle für volkskundl. Forschungen. 25

Das altschweizerische Schauspiel ist dann auch in dem
Sinn national und volkstümlich, dass es seine Stoffe und
Anschauungen zum grössten Teil aus dem Kreise des

Volkes, des schweizerischen Volkes nimmt. Dies findet sogar
bei den so zahlreichen religiösen Dramen statt. Diese, die
selbstverständlich ihre Ideen aus Bibel und Legende beziehen, haben
nämlich fast immer populäre Einlagen, Gastmähler, Streitszenen,
etc., welche von den Autoren mit sichtlichem Behagen sehr
weitläufig ansgesponnen und recht volkstümlich durchgeführt werden.
So werden bei den biblischen Gastmählern der Oentralschweiz
Küechle und Krapfen, die jetzt noch so beliebten Leckerbissen

unserer bäuerlichen Bevölkerung, aufgetischt und es wird
der jetzt noch so geschätzte Veltliner getrunken; hiebei wollen
wir uns erinnern, dass auch C. F. Meyer in seinem „Engelberg"
den Feuerwein vom Valtellin kredenzen lässt. — Der Tenor der
volkstümlichen Dramen und der volkstümlichen Einlagen in den

ernst-religiösen Spielen ist nun meist ein derber. Im
Rotenburger Drama „Isaaks Opferung", ruft Abraham Gottvater zu:
.Wenn Du mich nicht erhörst, so soll Dich, Gottvater, das noch
auf dem Todbett ängstigen." Diese Derbheit ist zwar allgemeine
Zeitrichtung, aber ein grosser Teil derselben wird doch auf das

spezifisch-schweizerische Konto zu setzen sein. Wir können zum
Vergleich und Beweis auf Gotthelf hindeuten, wir können daran

denken, dass unsere beiden begabtesten Minnesänger Steinmar
und Hadlaub vom feinen höfischen Sang, den sie in der Jugend
gelernt, bei erwachter Selbständigkeit zur grobkörnigen
Dorfpoesie übergegangen sind.

In unserm alten Drama ist drittens auch die Szenerie,
die Landschaft echt schweizerisch. Hans von Rute begnügt sich

nicht, zu schildern, wie die Arche auf irgend einem hohen Berg
stehen geblieben, sondern sie ist auf einer „Alp" festgefahren.
Hiebei fällt mir ein, dass auch in Zwinglis Psalmenübersetzung
die Landschaft ein heimelig schweizerisches Kolorit hat: Die
Schafe weiden nicht auf den Fluren Galiläas, sondern im „Gäu",
es weht nicht ein heisser Wüstenwind, sondern der Föhn, u. a. m.

Und endlich spricht sich in unsern alten Dramen nicht
selten ein kräftiges Schweizerbewusstsein aus. Wenn im
„Barbali", jenem bekannten Stück unseres grössten altschweizerischen

Dramatikers, des Niklaus Manuel, die Heldin ihre
"Widersacher durch die Wucht ihrer Argumente niedergerungen,



26 Die altschweizer. Dramatik als Quelle für volkskundl. Forschungen.

so ruft die Mutter, falls die Gegner es noch einmal aufnehmen
sollten :

Da solt du sie aber *) wol usfegen
Grad wie ein polierter schwyzertegen.

Im Rotenburger Drama lobt am Schluss Abraham den
Gottvater mit den Worten:

De hast dih ghaltä wienä Thäll. 2)

Ich habe Ihnen hiemit einleitend in einigen Zügen die
Volkstümlichkeit der altschweizerischen Dramatik bewiesen. Damit

sind wir beim Kernpunkt unserer Betrachtung angelangt:
Was ich nur im allgemeinen angedeutet, muss ich nun im
einzelnen ausführen, und ich muss Ihnen zeigen, wie diese
volkstümlichen Momente für die volkskundliche Forschung verwertbar
sind. Und da sage ich, dass uns dieses volkstümliche Wesen
der alten Dramatik in dreifachem Strahl entgegensprudelt, in
Sachen, in Worten, in Gebärden.

Erstens also in Sachen! Es ist nämlich einmal, wie
Hoffmann-Krayer in seiner Schrift „die Volkskunde als Wissenschaft"
so treffend auseinandersetzt, Aufgabe der Volkskunde, die

geistigen, moralischen, rechtlichen Anschauungen des Volkes, seine

Mythen und Sagen, seine Sitten und Gebräuche, u. a. zu
erforschen und darzustellen. Verweilen wir gleich einen Augenblick

bei den alten Sagen.
Es ist bekannt, dass der reiche Schatz an alten deutschen

Sagen, der uns in der mittelalterlichen Litteratur so glänzend
entfaltet entgegentritt, in der nachhohenstaufischen Zeit allmählich

und zum Teil sehr rasch vergessen wurde. Aber gerade
diesseits des Rheins blieb das Andenken daran, wenn auch immer
trümmerhafter, so doch noch recht lange lebend. Baechtold weist
nach, dass die Gestalt Dietrichs von Bern noch um 1600 bei
uns bekannt war. Und Dietrichs Residenz Verona heisst in den

Luzerner Verhörprotokollen noch im Jahre 1578 Dietrichs Bern.
Von Karl und Roland und der Unglücksstätte Ronceval weiss
die Russische Chronik3) und wissen andere volkstümliche Chroniken

der Schweiz noch allerlei zu berichten. — Ans dem Volks-
bewusstsein sind nun die Ausklänge der alten Sagen auch in
unser Drama hineingerankt. Ich betone, aus dem Volksbewusst-

Noch einmal. — *) Wie ein Teil. — 3) Der einzige Abdruck dieser
Chronik ist mangelhaft und veraltet. Rektor Hürbin-Luzern bereitet eine
neue Ausgabe vor.



Die altschweizer. Dramatik als Quelle für volkskundl. Forschungen. 27

sein, nicht aus gelehrten Büchern, denn alle diese Anspielungen
finden sich nur in ganz volkstümlichen, urwüchsigen Scenen.

Im Rotenburger Spiel beklagt sich Gottvater darüber, dass die

Engel ihm nicht gehorchen wollen, er will sein Amt niederlegen
und fügt bei:

ich hab gschworä, seg's noh ä mahl

ä .so 4) kam ih föllig in runtzifahl.

Hier ist der Name des Engpasses Ronceval figürlich
verwendet im Sinn von „Klemme". Als Berg gedacht ist Ronceval
am Schluss von Manuels Stück „Ecks und Fabers Badefahrt" :

Do Egg und sin gsell Faber log,
dass sich der berg Kunzefal bog.

Auf ähnliche Weise hat sich bei uns auch das Andenken

an Kriemhildens Rosengarten erhalten, im volkstümlichen
Drama, wie im Volkslied. Ein altes Volkslied von der „ewigen
Richtung", das uns Tobler registriert, sagt von einem ungetreuen
Freund :

Von dem du wandest5) trost erwarten,
der schlenzt 6) dir selbs din rosengarten.

Und in den Luzerner Osterspielen murren die von Hunger
und Durst gequälten Juden wider Moses:

Schow, wie sind wir jm rosen gartten
Müessend Lang vmbzien vnd wartten.

Wir stossen in der Dramatik sogar auf Reminiszenzen, die

weit hinter die hohenstaufische Zeit, bis ins alte Germanentum
zurückreichen. Die Werke über altgermanische Mythologie reden
auch davon, dass dem germanischen Heidentum die Zahl Neun
eine heilige oder eine ominöse Zahl war. Hievon finden wir
noch mannigfache Spuren im Volksbewusstsein der alten Schweiz.
Die Luzerner Gerichtsprotokolle aus den Zeiten der Schlacht von
Sempach registrieren, dass man sich damals unter dem Volke,
um dem Hass oder Zorn Ausdruck zu verleihen, die Epilepsie,
„das vallende Übel", anwünschte; nicht selten finde ich aber

protokolliert, dass „das nun vallende Übel" angewünscht worden

war. In derben Partien der Dramatik findet sich diese
ominöse Zahl ebenfalls, so im Luzerner Spiel vom hl. Leodegar:

+) ä so mhd. ie sô, verstärktes sô. — 5) wähntest. — 6) verwüstet.



28 Die altschweizer. Dramatik als Quelle für volkskundl. Forschungen.

Fort, fort ') dan 8) in seckellärs orden,
Ein junger Man 9) nun mal verdorben
Sol dennocht nimmer sin verzagt.

Es ist nun interessant, dass das Schweizerische Idiotikon
ein ganz ähnliches Sprichwort noch lebend aus einer schweizerischen

Mundart verzeichnet: „En junge Ma cha nun Mol z'Grund

go und doch wider z'wëg chu." 10)

Selbstverständlich treffen wir auch spezifisch schweizerische

Mythen- und Sagenstoffe in reichem Masse in der
Dramatik. Die Sage vom verruchten Spieler von Willisau,

der, aus Unmut wegen fortwährenden Verlustes, sein Schwert

gen Himmel warf, um Gottes Seite zu treffen, worauf
Blutstropfen aus der lichten Höhe herunterfielen, diese Sage hat auch
Aufnahme in die alte Dramatik gefunden, sie wird im Bigandus,
der 1579 in Olten aufgeführt wurde, erzählt. Ferner berichtet
die schweizerische Kirchengeschichte oder Lütolf in seiner
Sagensammlung, man habe den Wiedertäufern in Art vorgeworfen,
dass sie statt der Hostie eine Hummel zur Kommunion genössen,
welche Hummel aber eigentlich der Teufel sei. Auf diese

krause Volksmeinung spielt das Luzerner Stück von der
Kreuzerfindung an, in der Stelle, wo der fanatische Romelias den
andersdenkenden Isachar anschreit:

Ein Humel hast gfressen on Zwyffel,
Das gsägne dir der schwertzist Tütfei.

Werfen wir unsern Blick auf ein anderes Gebiet, das des

volkstümlichen Rechtslebens, so erweist sich die alte Dramatik
als wahres Dorado für den Folkloristen. Betrachten wir z. B.
einen der am meisten volkstümlichen Rechtsbräuche, das
Friedetrinken und das Friedeabtrinken, ein Rechtsbrauch, der
u. a. in Segessers Rechtsgeschichte oder im Schweizerischen
Idiotikon ausführlich geschildert ist. Wenn irgendwo ein Streithandel
ausbrach, so hatte jeder ehrliche Bürger, der dazu kam, Recht
und Pflicht, Frieden zu bieten. Die Formel, die dabei zur
Anwendung kam, war in Luzern nach dem Statut von 1434: „gib
Frid!", in Unterwalden: „Ich büt üch miner Herre Frid".
Gehorchen die Beteiligten dem Friedebieter, so folgt gemeiniglich

noch ein Versöhnungstrnnk. Wollen sie aber den Frieden

') Auf und davon in die Fremde — 8) denn. — 9) Ein junger Mann
aus dem Orden, der Zahl derjenigen, deren Beutel leer ist, die ihr Geld
verlumpt haben. — 10) wiederhergestellt werden.



Die altschweizer. Dramatik als Quelle für volkskundl. Forschungen. 29

nicht „geben", so entsteht daraus das positive mit öffentlicher
Busse bedrohte Vergehen des Friedversagens. Wird der
Friede gegeben und dann dessenungeachtet mit Worten oder
Werken gebrochen, so resultiert daraus sogar ein Verbrechen,
das des Friedbruchs. In nnsern Dramen also kommt dieses

Friedebieten sehr oft vor. In den Luzerner Osterspielen bietet
der Schreiber des Pilatus, der zufällig vorbeigeht, den sich

balgenden Wächtern Friede, im Weinspiel, das von Rudolf Manuel,
dem Sohne des Niklaus Manuel verfasst ist, tritt der Narr als

Friedebieter auf, ebenso in Peter Spichtigs Dreikönigspiel von

Lungern, welches kürzlich von Bibliothekar Franz Heinemann

herausgegeben worden ist. — Nach einiger Zeit dürfen die

Beteiligten dieses besondere Friedensverhältnis wieder lösen,
dadurch kehren sie unter das gewöhnliche Recht zurück. Dies

geschieht gemeiniglich durch einen Trunk, und das ist das

Friedeabtrinken, welches uns u. a. das Luzerner Drama vom hl.
Leodegar vorführt: Die zwei Henkersbuben Servus und Sorbet, die
sich gezankt hatten, gehen ins Wirtshaus zum Friedeabtrinken:

Holla, württ, schow vns schlucker ann
Die müessend hüt gesoffen han;
Drum trag winn har, dir on schad,
Das triben möcht ein müli rad. n)

Hospes bringt den Wein.
Ich hann gwys win den aller besten,
Der machett freüd den lieben gesten.

Servus trinkt dem Sorbet zu.
Sorbett, an mich kein vnmuott hab;
Bring dir des truncks den friden ab.

Sorbet antwortet.
Schon 12) ich der streichen dencken sott,
So gsegne dirs recht dennocht Gott.

Das Motiv des Friedebietens hat auch ausserhalb der
Dramatik in der älteren volkstümlichen Litteratur Verwendung
gefunden. Im „Paradies", einem humoristischen Produkt des

ältesten Luzerner Dialektdichters, des Pfarrers Ineichen, bietet
der Herr dem Adam und der Eva, welche beide sofort nach
ihrer Erschaffung Zank angefangen haben, Friede:

Stille, stille, i hüte Fried,
Schreit do der Herr, sind doch au g'schyd.

") Diese gleiche Hyperbel verwertet auch unser Minnesänger Steint
— ,2) Obschon.



30 Die altschweizer. Dramatik als Quelle für volkskundl. Forschungen.

Adam will nicht sofort einwilligen, er droht, er gehe in
fremde Kriegsdienste, wenn Eva ihr Maul nicht halte, aber endlich

gelingt die Versöhnung.
Über ein ferneres Objekt der folkloristischen Forschung,

die alten Spiele und Volksbelustigungen, welche wir auch

aus den so zahlreichen Luxusedikten der alten Zeit studieren
können, giebt uns auch unser Drama eine ebenso reiche, aber
viel lebendigere Auskunft. Im jüngsten Gericht des Zugers
Zacharias Bletz werden auch die Lehrer zur Hölle verdammt, weil
sie die heiligen Pflichten ihres hehren Standes vernachlässigt
und nur an eitle Vergnügungen gedacht:

Cluckeren 13), stöcklen war ir leer,
würfflen, kartten tribens seer,
platten schiessen vnnd derglichen,
klotz weriïen, keglen — —

Im Rotenburger Drama „Isaaks Opferung" gehen
Gottvater und Abraham, nachdem sie am Ende des Spieles aufs

neue Freundschaft geschlossen, zu einer Kaiserpartie; das

Kaisern war aber das altschweizerische nationale Kartenspiel,
das jetzt durch den Jass fast verdrängt ist. —¦ Wie populär
die dramatischen Aufführungen in der alten Schweiz waren,
geht übrigens auch daraus hervor, dass sie auch zu den

Kinderspielen gehörten, wovon uns der jüngere Platter in seiner
Autobiographie ein reizendes Beispiel vorführt.

Recht amüsant ist, dass man aus unserer Dramatik ein

ganzes Lehrbuch der volkstümlichen Gastronomie erstellen
könnte. Es kommen in derselben viele Gastmäler vor, so enthält
die „Belagerung der Stadt Babylon" von Jos Murer, der in der

gleichen Stadt wirkte und dichtete, die uns heute so

gastfreundlich empfängt, ein grosses Bankett, und da figurieren denn
stets und ausschliesslich die Leckerbissen, welche damals recht
populär waren, und die zum grössten Teil jetzt noch zur
Gourmandise unseres Landvolks gehören: Küechle, Krapfen,
bachner Imper14), Schlottermilch15) etc. In der „armen
Gret", dem volkstümlichsten Produkt des oben erwähnten
Ineichen, erzählt die Heldin, die, um einen Mann zu ergattern, den

Kanton durchwandert, sie sei auch nach Neuenkirch gekommen,
wo man das Spiel vom hl. Pius aufgeführt, und sie habe gesehen,

») Das Schweizerische Idiotikon erklärt alle diese Ausdrücke. — 14) In°
wer. — lä) Gestockte, saure Milch.



Die altschweizer. Dramatik als Quelle für volkskundl. Forschungen. 31

wie der Heilige zusammen mit dem Teufel eine Schüssel

Schlottermilch geschmaust:

Bi Barfis 16) so uf Neüechilch,
s'isch uf d'Kuomedi 17) gsy,
Der Tüfel hed e Schlottermilch
Schön knauslet 18) mit Sant Py.

Zum Schluss dieses Abschnittes sei noch ein Kuriosum
erwähnt, das damals seinen Einzug in die Volksphantasie gehalten
und sich auch in der Dramatik niedergeschlagen hat. Der
Luzerner Leopold Cysat hat im Jahre 1661 eine für seine Zeit
ganz annehmbare Beschreibung des Vierwaldstättersees geliefert:
„Beschreibung dess Berühmbten Lucerner- oder 4. Waldstätten
Sees, vnd dessen Fürtrefflichen Qualiteten vnd sonderbaaren

Eygenschafften". Das 24. Kap. dieser Schrift handelt „von den
zahmen vnnd wilden Thieren, so vmb disen See gefunden
werden", und hierbei berichtet Cysat, wie einst zu Einsiedeln beim
Fest der Engelweihe ein Ochse geschlachtet worden sei, der 2250
Pfund gewogen. Das Andenken an diesen Ochsen hat nun die
Volksphantasie lange bewahrt, denn noch im Rotenburger Spiel
„Isaaks Opferung" vom Jahre 1743 ist von ihm die Rede, von
grosser Kraft heisst es da: „so stark wie der Ochse auf der
Engelweihe".

Die Volkskunde beschäftigt sich zweitens auch mit. der

Sprache des Volkes, nicht mit Grammatik und Syntax, denn
dieses Gebiet gehört ihrer Schwester, der Philologie, wohl aber
mit vielen andern Dingen, als da sind: Bildliche Redensarten,
Sprichwörter, Fluch und Schwur, Witz und Wertspiel,
Gruss und Anrede, Euphemismen u. s. w. Hier nun liefert
uns die altschweizerische Dramatik den allerreichsten und aller-
ächtesten Stoff und ich will gleich eine Beobachtung vorführen,
die uns schlagend zeigt, dass hier echt volkstümliches Material,
nicht etwa willkürliche Erfindung der Dichter vorliegt: Die
alten Dramatiker schütten in ihren derberen Elaboraten ein
wahres Füllhorn von Fluch- und Schimpfwörtern aus; und die

ganz gleichen Ausdrücke treffen wir auch iu den gleichzeitigen
Gerichtsprotokollen als Blasphemien und Injurien, die unter dem

,6) barfuss. — ") Noch jetzt gebräuchliche humoristische Wortverdrehung,

unter Anlehnung an „Kuh", mhd. kuo. Das mundartliche Komedi
bezeichnet jede Art Drama. — ,8) schmausen.



32 Die altschweizer. Dramatik als Quelle für volkskundl. Forschungen.

Volke gebräuchlich waren, eingeklagt und bestraft wurden.
Manche leben übrigens auch noch in den heutigen Mundarten.

Es ist nun. um gleich bei der Materie des Fluchens und
Schwörens ein wenig zu verweilen, nicht auffällig, dass hier
unser echt nationales Keib 19) die Hauptrolle spielt. In Rufs
Telldrama führt Gessler dieses Wort im Munde, er nennt den

Teil „der keib vnd gross vnflat" ; in dem Drama „Adam und
Heva" vom nämlichen Autor schimpft Kain seinen Bruder einen
Keib. Recht derb klingt es unserm modernen Ohr, wenn es im
Luzerner Drama „Martyrium Apostolorum" bei Anlass der
Kreuzigung des Andreas heisst: „das Crütz ist schon gerüst, daran
der arm keib hanngen muoss".

Viel Stoff zur Betrachtung liefern die Euphemismen.
Religiöse Scheu lässt es bedenklich erscheinen, den Namen Gottes,
der Madonna, heiliger Dinge leichtsinnig zu verwenden, daher
werden solche Namen durch ähnlich klingende ersetzt. Ein in
den Gerichtsprotokollen vom 14. Jahrhundert an oft belegter
Ausruf oder Fluch war Gotts Lyden. Diese Wendung
konnte man nun mildern, indem man entweder für den ersten
Bestandteil oder für den zweiten oder für beide Surrogate der

geschilderten Art einsetzte; für Gott: Bott, für Lyden: Kryden;
so entstanden die Phrasen Botts Lyden, oder Gotts Kryden
oder endlich Botts Kryden. Diese und ähnliche Verschleierungen

sind in den Gerichtsprotokollen genugsam belegt, und
ebenso in volkstümlichen Dichtungen wie in Wittenweilers „Ring",
der 3 c 32 Gotz plunder für Gottes Wunder sagt, und natürlich

auch, im reichsten Mass, in unseren Dramen. Zuerst
versteht man den Sinn des Wortes Bott nuntius noch und orthogra-
phiert den Gen. demgemäss mit ts oder Us, so noch in Binders

„Acolastus", Vers 663, wo „bots armuot" steht. Aber allmählich

verdunkelte sich der Sinn dieses Wortes, und von da an
schrieb man botz und potz. Als so der erste Bestandteil
unverständlich geworden war, musste sich der zweite, „Lyden",
resp. „Kryden", oder was es für ein Ausdruck war, die mannigfachsten

Umformungen gefallen lassen, so ist z. B. potz Chride-
mähl daraus erwachsen, das in Luzern noch gebräuchlich ist
und auch in einem modernen Dialektdrama, in Kneubühlers
„Es gflausigs Hochsig" Aufnahme gefunden hat. Solche
Wortverdrehungen treffen wir nun in der Dramatik zu Hunderten.

19) Eigentlich: Aas, besonders Pferdeaas.



Die altschweizer. Dramatik als Quelle für volkskundl. Forschungen. 33

Rudolf Manuel sagt in seinem Weinspiel: botz tuft für Gotts
Touf, botz bluost für Gotts Bluot, Spichtig in seinem Drei-
königenspiel hat sogar: botz hundert hüender hauss.

Unter den böswilligen Anwünschungen steht der Ritt
im Vordergrund. Ritt ist die echt deutsche Bezeichnung jener
Krankheit, für die wir jetzt das Lehnwort Fieber brauchen.
Dieser Ritt nun erscheint in den Dramen meist personificiert,
als ein mythisches Wesen, als Rivale des Teufels. In Wendungen,

wie „Schütt dich der Ritt," die so ziemlich in allen Dramen
vorkommt, oder „dass im der ritt das Herz abschitt" in
Rudolf Manuels Weinspiel blickt zwar die ursprüngliche Bedeutung:
das Fieber mit seinen Schüttelfrösten noch durch; aber in
Zusammenhängen wie „Hol dich der Ritt; ins Ritten Namen;
Hat mich der ritt vnd teüfel bschissen", bei Spichtig; „Du
schnöde kutt, sehend dich der ritt", im Luzerner Leodegar, ist
der Ritt das mythische Wesen geworden. Wir wollen uns hierbei

erinnern, dass der Ritt auch bei Boner, den Baechtold einen
durch und durch volkstümlichen Erzähler nennt, eine allerdings
anders geartete Personifizierung gefunden hat, in der bekannten
Fabel vom Fieber und vom Floh.

Als Grussformel figuriert überall das bekannte Gottwillkomm,

oft in abgeschwächter mundartlicher Form als „Gott-
wilchen" erscheinend. Eine eigenartige Begrüssung habe ich bei
Salat, bei Rudolf Manuel und im Luzerner „Wilhelmus"
gefunden. Der Ankömmling begrüsst die zechende Gesellschaft
mit den Worten: „Gott eer's Gloch". So steht in Rudolf
Manuels Weinspiel:

Gott eer's gloch, ir lieben brüeder.

Was soll dieses „Gloch"? Das Dictionarium latinogermani-
cum des Johann Fries giebt für „Geloch" die Bedeutung „Ürte"
an20), also meint „Gott eer's Gloch" so viel als „Gott ehre das

Zechen" oder wohl eher die „Zechgesellschaft".
In reichem Masse verwenden unsere alten Dramatiker

figürliche Redensarten und zwar solche, die offensichtlich
aus dem Anschauungskreis des Volkes herausgewachsen oder
besser gesagt, die von den Dichtern dem Volksmund abgelauscht
sind. Es ist zum Beispiel recht amüsant, zu beobachten, wie
gerade die obenerwähnte volkstümliche Gastronomie in die dra-

20) .1. Baechtol d, Niklaus Manuel, S. 451.



34 Die altschweizer. Dramatik als Quelle für volkskundl. Forschungen.

matische Bildersprache hineinreicht. In den Luzerner Osterspielen
will Veronika Christus auf seinem Gang nach Golgatha einen
stärkenden Trunk reichen, einer der Henkersknechte stosst sie

aber zurück mit den höhnenden Worten:
Ja frylich, man muoss im küechlin bachen.

In Niklaus Manuels Stück „die Krankheit der Messe" sagt
Doktor Lügegk:

Wer kan küechlen on für und anken?

Im Luzerner Leodegarspiel beklagt sich die Meretrix, man
müsse den Männern immer Honigkrapfen backen, d. h.

Schmeichelworte geben. — Diese Bildersprache ist überhaupt bei

den schweizerischen Schriftstellern des 16. Jahrhunderts, auch

in den Produkten einer ganz verstandesmässigen Prosa sehr

beliebt, viel mehr, als bei den gleichzeitigen reichsdeutschen
Autoren. So sagt Vadian in einem geschäftlichen Brief: Man wil
maynen, die sach werd on ainen blast21) nit zergon. Ich finde

es bezeichnend, dass das Grimmsche Wörterbuch „Blast" in
dieser figürlichen Verwendung nicht kennt.

Von besonderm Interesse für den Kulturhistoriker, aber

auch für den Folkloristen ist das Lehnwort einer Sprache,
einer Mundart, denn dasselbe legt davon Zeugnis ab, wie der

Handel und Wandel zwischen einem Lande und seinen

Nachbargebieten sich hin und her bewegte. Nun hat die Schweiz,

vor allem der gegen die Alpenpässe hin gelegene Teil derselben,
stets regen Verkehr mit Italien unterhalten, daher die grosse
Zahl italienischer Lehnwörter in unsern Mundarten. Der
Kaufherr brachte Wörter heim wie Bolete „Billet" oder Ka-
barre, dessen Verwendung sich mit dem des schriftdeutschen
„Moneten" deckt; der Viehtreiber führte die Hundenamen Caro,
Bello, Fido, Fino ein, dem Reisläufer verdanken wir Mu-
statz „Ohrfeige", italienisch mostaccio. Nun findet sich dieses

Wort nur in den Luzerner Dramen, und nur um 1600, z. B. im
„Wilhelmus": Ein mustatz gib ich dir zum grind33). Den andern
alten Dokumenten ist es unbekannt, ebenso den heutigen
schweizerischen Mundarten. Und doch muss dieses nur durch die
Dramatik belegte Wort einst wirkliche, lebende Mundart gewesen
sein, denn die Dramatiker nehmen, offensichtlich, nur solche

Fremdwörter auf, die zugleich Eigentum des Volksmuudes waren;

2I) Für: politische Unruhe. — ") Schädel.



Die altschweizer. Dramatik als Quelle für volkskundl. Forschungen. 3.3

was, nebenbei bemerkt, ein noch nicht genanntes Moment an ihrer
Volkstümlichkeit ist.

Da also die alte Dramatik den mundartlichen Sprachschatz
in so reichem Masse verwendet, so drängt sich die Frage auf:
Sind denn die Dramatiker nicht auf die Idee gekommen, ihre
Stücke gerade in der Mundart zu schreiben? In der Blütezeit,

im 16. und im beginnenden 17. Jahrhundert, ist das noch
l:einem Autor eingefallen, die Stücke sind in der damaligen
Schriftsprache, die man gewöhnlich als Kanzleisprache bezeichnet,
geschrieben. Dagegen weisen das ausgehende 17. und das 18.

Jahrhundert Stücke auf, die in der Mundart verfasst sind, allerdings
in einer ungeschickt gehandhabten und besonders ungeschickt or-
thographierten Mundart. So ist das oben erwähnte Rotenburger
Spiel „Isaaks Opferung" in das Gewand der Mundart gehüllt,
das Luzerner Dorfspiel von der hl. Magdalena enthält sogar zwei
Mundarten: Die Luzerner reden luzernerisch, der Berner Freier
handhabt die Mundart seiner Heimat, in Spichtigs Dreikönigenspiel
brauchen die vornehmen Personen, Gottvater, Herodes die
Schriftsprache, die Hirten, Vers 1775 ff, sprechen Mundart und zwar
erkennbare Nidwaldner Mundart, z. B.Vers 1996: „ysers ase liebe
Kind" (unser so liebes Kind).

Der dritte volkstümliche Bestandteil der altschweizerischen
Dramatik sind die Gebärden. Es ist eine Errungenschaft der
neuesten Zeit, das Gebärdenspiel in den Bereich strengwissenschaftlichen

Studiums einzubeziehen. Wundt, Delbrück u. a.

Gelehrte wenden ihre Aufmerksamkeit dieser Materie zu, allerdings
von der hohen Warte der Sprachphilosophie aus darauf
hinblickend. Dass aber dieser Gegenstand auch zum Arbeitsfeld
des Folkloristen gehört, lässt sich unschwer zeigen, ein einziges
Moment beweist das zur Genüge: Wo es sich um ernste, rein
religiöse, fremdartige Szenen handelt, da wissen die altschweizerischen

Dramaturgen sozusagen keine Vorschriften über das

Gebärdenspiel zu geben, es heisst etwa bloss, „der Apostel, der

Heilige solle die Hände falten, gen Himmel blicken, sich de-

mütiglich verneigen", etc.; bei den derben Einlagen und in den

Fastnachtspielen, wo Stoff und Sprache volkstümlich sind, da

fliessen auch die Angaben betreffend die Gesten reichlicher und
die Gebärden sind volkstümlich urwüchsig: in der Luzerner
..Kreuzerfindung" verleiht der Kaiser seinem Zorn gegenüber
dem Pilatus so Ausdruck, dass er ihn anspuckt.



36 Die altschweizer. Dramatik als Quelle für volkskundl. Forschungen.

Oft geben die Dramaturgen nur die Stimmung der
Personen an, nicht aber die Aktion, welche eine solche Stimmung
verkörpern kann. In Bullingers „Lucretia" heisst es, Brutus solle

„herrlich dapffer, ernsthafft, rueh, ghrecht, oder der Bauer solle

„trurig vnd bekümmert" sein. Oder aber die Dramaturgen
schreiben beides vor, die Stimmung und die sie verlebendigende
Gebärde. So heisst es in einem zentralschweizerischen Stück
vom Tyrannen: „er ist vnwillig, schütt den Grind". Auf
ähnliche Weise heisst es in der „Kreuzerfindung" von Pilatus, der
die Meldung von seiner Absetzung erhält: „So er den brief
glasen, bysst er dryn, schüttlet den köpf, spricht zornig". Und
wenn in den Luzerner Osterspielen Judas den Verräterlohn
empfangen hat, so „gschouwet" er das Geld und „gschouwets"
abermals, zählt es und zählt es abermals, schnalzt, ruft
frohlockend aus:

Da da 23) nun bin ich ein stoltzer Knab
Dz 24) ich ein sömlichs 2o) güettlin hab. — —

Wir sind am Schluss unserer Betrachtung angelangt. Ich
darf wirklich behaupten, und ich glaube, Sie überzeugt zu haben,
dass wir an unserer altschweizerischen Dramatik eine erfreuliche

Fundgrube für volkskundliche Forschungen haben. Und es

ist meine Meinung, dass man diese Fundgrube am besten

monographienweise ausbeutet, sei es in der Form von strengwissenschaftlichen

Abhandlungen, wenn man z. B. den

Rechtsanschauungen der Schauspiele, wie etwa dem Friedebieten, seine

Aufmerksamkeit zuwendet, sei es im Kleide von Feuilletonplaudereien,

wenn man etwa die Geheimnisse der altschweizerischen
volkstümlichen Gastronomie in den schweinsledernen Manuskripten

unserer alten Dramatiker ergründen will.

23 Giebt das Schnalzen wieder. — A Dass. — A ein solches.


	Die altschweizerische Dramatik als Quelle für volkskundliche Forschungen

