
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 7 (1903)

Artikel: Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes

Autor: Hoffmann-Krayer, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-110442

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-110442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


102

Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes.

Von E. Hoffmann-Krayer in Basel.

Vorbemerkung.
Die nachfolgende Schilderung beruht in ihrem

wesentlichsten Teil auf einem Vortrag, den der Verfasser am 15.
Dezember 1902 in der Basler Historischen Gesellschaft gehalten
hat. Einige Erweiterungen, namentlich Vergleiche mit Bräuchen
in der übrigen Schweiz und noch weitere Belege aus
mittelalterlichen Quellen sind später hinzugekommen. Dass es dem
Verfasser nicht darum zu thun war, eine abgerundete Darstellung
älterer Neujahrsbräuche überhaupt zu bringen, geht schon aus
dem eng gefassten Titel hervor. Immerhin dürften die folgenden,
zu einem grossen Teil aus ungedrucktem Material geschöpften

Mitteilungen einige Ergänzungen zu den bereits bestehenden

Untersuchungen über die Jahreswendbräuche bieten.

Allgemeines.
Wer immer sich mit altern Gebräuchen der Jahreswende

beschäftigt, wird sich stets gegenwärtig halten müssen, dass eine

strenge Scheidung zwischen Weihnachts- und Neujahrs-, ja sogar
Fastnachtsbräuchen schon aus rein kalendaren Gründen unmöglich

ist.
Ein Jesusgeburtsfest kannten die Christen der drei ersten

Jahrhunderte nicht. Man feierte zunächst die Taufe, welche

man auf den 6. Januar legte; also den Epiphaniastag. Erst als
das Dogma von der Gottessohnschaft Christi immer mehr an
Boden gewann, kam man auf den Gedanken, auch für seine

Geburt einen Festtag aufzusuchen, und so war es denn der
römische Bischof Liberius, der im Jahre 354 als Erster den

25. Dezember als Geburtstag Christi festsetzte. Der Grund, der
ihn dazu bewogen hat, gerade diesen Tag zu wählen, mag in
erster Linie die sinnige Idee gewesen sein, die Geburt des

Herrn, des „Lichtes der Welt", mit der Wiedergeburt des

irdischen Lichtes in Verbindung zu bringen1), wie ja auch die

]) Bei den Körnern galt der 25. Dezember als Sonnenwendtag.



Neiijahrsfeier im alten Basel und Verwandtes. 103

Verlegung des Geburtstages Johannis des Täufers auf den 24.

Juni, d. h. die Sommersonnenwende, an den Ausspruch anknüpft:
„Er muss wachsen, ich aber muss abnehmen". Mitbestimmend

mag überdies auch noch gewesen sein, dass die Römer vom
17. Dezember an eines ihrer ausgelassensten Feste, die
Saturnalien, feierten, und es somit für die Kirche von Wichtigkeit
sein musste, diese allzuweltlichen Freuden durch ein kirchliches
Fest zu verdrängen. Dass ihr dies nur zum Teil gelungen ist,
zeigen die mannigfachen Beste der Saturnalienbräuche in
Gegenden, die von den Römern kolonisiert waren.

Aber noch ein anderer Tag musste für die Kirche unbequem

sein: der eine Woche später folgende Neujahrstag. Die
Januarskalenden waren im römischen Geschäfts- und Staatsleben
ein Tag von so einschneidender Bedeutung, dass er dem kurz
vorausgehenden kirchlichen Weihnachtsfeste leicht hätte gefährlich

werden können. Die Kurie entschloss sich daher im 9.

Jahrh., den Jahresanfang auf den 25. Dezember zu verlegen,
um dadurch das ganze Festleben auf Weihnachten zu konzentrieren.

Sie hat sich damit einen jahrhundertelangen Kampf
aufgebürdet, in' dem sie schliesslich doch noch unterliegen sollte.
In unsern Gegenden war es die Reformation, welche den alten
Stand der Dinge wieder hergestellt hat, wenn der Weihnachtsanfang

auch von der Kurie bis ins Ende des 17. Jahrh. ist
festgehalten worden.

Dass aber diese Vermischung von Neujahr und Weihnachten
auch in den Volksbräuchen ihre Spuren hinterlassen hat, ist
begreiflich, um so mehr als die durch den gregorianischen Kalender
herbeigeführte Verschiebung das ihrige dazu beitrug, die Daten

zu verwirren. Rechnen wir hinzu, dass wohl der eine oder
andre Brauch sich auch noch von dem altgermanischen Winteranfang

in die Neuzeit hinübergerettet hat, so kann es nicht
verwundern, dass eine allzustrenge Scheidung in Weihnachts- und

Neujahrsbräuche unmöglich ist.

Die Bräuche im Besondern.

I. Ein alter Brauch, der meist in die Zeit um Neujahr
oder Weihnachten fiel, war auch in Basel das Umziehen
grösserer oder kleinerer Gruppen, die unter wüstem Lärm
und Absingen von Glückwunsch- und Bettelliedern vor den
Bürgershäusern Gaben, besonders Wurst, erbettelten. Die älteste



104 Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes.

mir zugängliche Notiz stammt aus dem Jahre 1418 und findet
sich im Rufbuch2); sie lautet:

„Feria sexta post nativitatem Christi.
Es ist ouch by kurtzen jaren ein frömde gewonheit, hie

in der statt uffersten [1. ufferstanden],. daz man die zu eim dorff
machen mit singen vmb würst vf ein ingond jar, als man

jn den dörffern gewohnlich tut" (Rufb. I, 8b- )¦
Die Sitte scheint also in unserer Stadt um die Wende des

XIV. Jahrh. aufgekommen zu sein, wie auch das Umziehen von
Verkleideten im Advent, von dem das Rufbnch unter demselben
Datum sagt: „So ist ouch ein nüwe gewonheit hie ufferstanden, daz

man im atvent anfahet, jn Bökenwise ze gonde vnd erber
lüte ze überfallende jn jren hüsern" u. s. w. Von diesen

Vermummungen werden wir unten noch zu sprechen haben.

Im Jahre 1420 erfolgt dann ein erneutes Verbot: „Es soll
ouch niemand singen gan vor noch nach dem hochzit [Weihnacht],

umb würst, gelt noch anders als etwenn beschehen

ist, noch niemand dem andern an siner thür klopfen ."

(Rufb. I, 28*).
Dass das Datum der Bettelumzüge nicht immer dasselbe

war, zeigt uns übrigens auch der Ruf von 1432, welcher sich

gegen das Wurstsingen „zum ingonden jare, darnach und
davor" wendet.

Solche Verbote ziehen sich dann, mit wenigen Varianten,
durch das ganze XV. Jahrh. hindurch. Etwas interessanter,
weil ausführlicher, ist der Ruf vom 18. Dezember 1501: „Ouch
als bysshar zu Ingang eins jedenn nuwen Jars vil nachtgesangs,
wurst samblenn und derglich beschehenn, dadurch unnsern
Bürgern, jren Kindern und Töchtern schand und schad erwachsen

möcht, des glichen unfur mit Clopfen an den hüsern nachts
bescheen ist, lassen unnser Herren gebietenn, dass niemanden

nachtgesang, wurst samlenn oder Gutte Jar singen,
ouch das clopfen brüchen oder ouch an Sant Berchten tag oder
sunst wurst samblenn" (Rufb. II, 42*).

Dass die Obrigkeit alles Recht hatte, die Bettellieder zu

verbieten, zeigt nicht nur der Inhalt dieses Verbots sondern auch
eins vom 2. Januar 1507, wonach „uff diss hochzytt der wyn-
nechten ettlich frouwen unnd man nachts vor der lütten huseren

2) Drei Manuskriptbände auf dem Basler Staats-Archiv. Sie enthalten

obrigkeitliche Erlasse, welche öffentlich ausgerufen wurden.



Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes. 105

vmb ein gutt jar und wurst ze singen gepflegen, daruss ze
ettlichen zytten frommer lütten kinder gesmecht [beschimpft]
unnd ander scheden entsprungen sind..." (Rufb. II, 50).
Sagt doch auch Hospinianus (2. Hälfte des 16. Jahrh.): „Da
diese Bettelumzüge vor den Häusern der Reichen nachts vor
sich gehen, kann man sich leicht denken, dass diese Gelegenheit
benutzt wird, um mancherlei Unsittlichkeit mit unterlaufen zu
lassen."3)

Wir können all diesen Verboten entnehmen, dass es um
die Weihnachts- bezw. Neujahrszeit iu Basel wild hergegangen
ist, und zwar treten uns bei diesen Umzügen deutlich zwei
Momente entgegen; Das Umsingen und das Klopfen an den
Häusern.

Man würde irren, wollte man diese beiden Bräuche für
specifisch baslerisch halten. Schon der erste oben zitierte Ruf
sagt es ja deutlich, dass das Wurstsammeln neuerdings vom
Lande in die Stadt gedrungen sei. Wir haben also dort
Umschau zu halten, und da sehen wir denn, dass dieses Umsingen
im Dezember nicht nur eine weitverbreitete Sitte war, sondern

es bis auf den heutigen Tag geblieben ist.4)
Um mit der nächsten Umgebung Basels anzufangen,

erinnern wir an eine Stelle in Hebels „Statthalter von Schopfheim".
Dort heisst es Vers 72 :

„I hör, der Uhli heig gmezget.
's war e Site Speck wol us der Bütene z'hole
und e Dozzet Würst; wie wär's? Doch 's Vreneli duurt mi.
Göhnt e Stücker drei, 's isch besser, singet ums Würstli."

Hebel kannte das Wurstsingen gewiss aus seiner Kindheit;

denn noch heute wird in seinem Heimatsorte Hausen,
nach persönlicher Erkundigung, folgender Reim gesungen:

3) De Festis Christianorum. Ed. tertia. Genevas 1674, Fol. 41» —

*) Einen altern Nachweis aus der Landschaft verdanke ich Herrn Alt-
Schulinspektor Dr. J. W. Hess. Er schreibt mir darüber: Die
Geistlichen äussern ihren Unwillen besonders über das Ansingen des Neujahrs.
Da gehe viel Unordnung vor. Jedermann werde durch den Gesang

belästigt und in seiner Ruhe gestört. Dieser Gesang dauere die ganze Nacht
hindurch, und niemand werde damit verschont. Wer keine Gabe spenden

wolle, dem werde „schmach und tratz" bewiesen. „Was die Sänger also

ergeilet und ergützlet haben, das fressen sie uflf, sitzen zusammen und heben
das nüwe Jar mit fressen, suffen, schweren und anderem muttwillen an."
(Farnsb. Akten vom 26. März und 24. September 1601, beidemal unter
Sissach.)



106 Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes.

Gueten Oobe, gueten Oobe Lönd-mi doch nit gaar verfriere.
Gott gsägn'-ich's5) eueri Goobe, 's Süüli het e chrumm Bäi,
Gott gsägn'-ich's euer Assen und Gänd-mer Wuurscht, sochumm-ihäim,

[Trinke, 's Süüli het e chrumme Maage,
's Süüli würd-ich nümme hinke, Gänd-mer, waas i mag ertraage.
's Süüli het e chrumme Buurscht6), Stiiget uufe bis an d'Füürscht "'),

Gänd-mer au e Lääberwuurscht, Hauet aabe Späck und Wüürscht,
Gänd-mer zwoo für äini, Lönd 's Masser une goo
Aaber nit e chläini Und saage, de Metzger häig's too.
's Süüli het e chrummi Schnööre,

Ein ähnlicher Spruch bei Meyer, Bad. Volksleben, S. 335 ;

Brodmann, Heimatkunde von Ettingen 1883, S. 71; (Buser),
Heimatkunde (von Läufelfingen) 1865, S. 156, wo aber auch,
wie in Hausen, keine bestimmte Zeit genannt wird, sondern nur
gesagt wird, dass sich das Wurstbetteln an das Einschlachten
anschliesse.

Auch L. Tobler zitiert in seinen schweizerischen
Volksliedern (I, 207 u. II, 238) Wurstbettellieder aus Waidenburg,
dem zürcherischen Weinland und Dielsdorf8), die sämtlich auf den

gleichen Grundstock zurückzugeben scheinen. Abweichend

dagegen sind die Vierzeiler im Kanton Bern.u)
Es kann keinem Zweifel unterliegen, dass dieses Wurstbetteln

sich nicht von vornherein an das Neujahr anknüpft,
sondern in erster Linie an das Einschlachten im Dezember, welcher
Monat schon bei den alten Deutschen als Schlachtmonat galt.

Man vergleiche damit die Verse Wandelberts: 10)

„Hoc sub mense sues pasta iam glande madentes,
Distento et plenam monstrantes ventre saginam,
Caldere et ad tepidum mos est suspendere fumum

Terga, prius salis fuerint cum sparsa madore."

In Herzsohns Uebersetzung : n)

„Jetzt auch pflegt man die Schweine zu schlachten, welche die Eichel

Ausgefüttert schon hat, so dass sie die völlige Mast durch
Wanstigen Bauch bekunden, und hangt in den laulichen Rauch sie,
Wenn man die Rücken zuvor mit befeuchtetem Salze bestreut hat."

Das Wurstbetteln scheint jedoch schon früh mit dem
Erbetteln anderer Gaben um Neujahr sich verschmolzen zu haben.

5) Gesegne euch (mit angehängtem unorganischen s). — 6) Borste.
— ') Dachfirst.— s) Vgl. auch Schweiz. Iu. Ghrummbeinlied (III, 1096f.), Wurstbrief

(V, 495). — G. Züricher, Kinderlied und Kinderspiel im Kanton
Bern. Zürich 1902, Nr. 286. 287. — 10) Carmina ed. E. Dümmler in: Monumenta

Germanise. Pa>tse lat. sevi Carol. II (1884) 616. — ") Westdeutsche
Zeitschrift I, 288.



Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes. 107

Daher das Verbot von 1501: „dass niemanden nachtgesang,
wurst samlen oder gute jar singen, oder auch an Sant

Berchten tag oder sunst wurst samblen" solle.
Aus Basel sind uns solche Wunsch- und Bettellieder nicht

überliefert ; denn die Verse, wie sie arme Kinder heutzutage
am Neujahr vor den Thüren hersagen, tragen, soweit ich sie

kenne, ganz modernes Gepräge. Wohl aber haben sie sich in
andern Gegenden noch erhalten.

In Baselland sagt man:
Hütt ist Silfester und morn isch Neujor,
Gäp-mer au öppis zum guete Neujor ,2)

Im Kanton Bern: 18)

D's Neujahr isch da und i bi da,
Ge't-mer öppis, so cha-n-i gah.

oder:
I ha-n-ech welle singe,
Di Stimm wo't mir nid gah.
Ge't mir e Neujahrwegge
Mit sibenesibezg Egge,
So cha-n-i wider gah.

und bei den Rätoromanen :

Bien dl, bien onn,
Dei bien maun.

(Guten Tag, gutes Jahr
Gebt ein Trinkgeld.) A

Und ähnlich auch anderwärts.
Als besonders alten Beleg für das Neujahrsingen sei noch

ein Verbot aus dem Schaffhauser Statutenbuch (Bl. 23)
angeführt. Er fällt noch in das 14. Jahrh. : „Wir, der vogt etc. ze
Schafhusen haben gesetzet dur gutes frides willen, das nieman
sol bitten in unser stat und in unsern gerihten ze Schafhusen

an des ingenden jares abent, aid an dem zwelften abent15), aid

an andern tagen, als man in den ziten da her getan het dur
dehein geverde mit singenne oder susse [sonst], und sol das

menglich miden, das man dehain geverde darunter triben sol."
(Mone, Schauspiele des Mittelalters I, 138.)

II. Auf die Sitte der eigentlichen Neujahrswünsche
hier näher einzutreten, ist unnötig. Ihre weite Verbreitung er-

12) G. A. Seiler, Die Basler Mundart 1879, S. 153. Aehnlich Züricher
a.a.O. Nr. 279. — 13) Züricher Nr. 278. 282. — '*) Archiv II, 142. —
15) Da der „zwelfte abent" nur der vor Dreikönigen sein kann, muss hier
das „ingend jar" die Weinacht bezeichnen.



108 Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes.

klärt sich aus dem Bedürfnis, am Anfang eines grössern
Zeitabschnittes in die Zukunft zu blicken und für sich und seine

Freunde alles Gute zu wünschen. Heutzutage wünscht man
gedankenlos, wie ja auch die Meisten keine Ahnung mehr davon
haben, dass die Geburtstagsgratulation ursprünglich kein
Glückwunsch für den Tag, sondern für das kommende Lebensjahr
ist. In früherer Zeit aber spielte der Aberglauben mit hinein,
dass durch den Wunsch wirklich ein Segen bewirkt werde. Es

ist somit der Neujahrswunsch im Grunde nicht anders zu
beurteilen als irgend eine Bewahrungsformel. Man vergleiche die

interessante Stelle in Brants Narrenschiff (Kap. 65 V, 37 ff.), auf
die wir auch unten noch zurückkommen müssen :

Vnd wer nit ettwas nuwes hat
Vnd vmb das nuw jor syngen gat,
Vnd gryen tann risz steckt jn syn huss,
Der meynt, er leb das jor nit uss
Als die Egyptier hieltten vor,
Des glichen zu dem nuwen jor,
Wem man nit ettwas schenken dût,
Der meynt, das gantz jor werd nit gut.

Die älteste Form der Beglückwünschung ist jedenfalls die
auch heute noch vorkommende mündliche', die nach und nach zu
einer festen Prosaformel erstarrt ist. 16) Schon im Mittelalter
aber kamen die Glückwünsche in gebundener Form auf, die
dann entweder auch persönlich hergesagt bezw. gesungen oder
durch einen Boten überbracht wurden.

In der Zeitschrift für deutsche Philologie 31, Iff. teilt
Jacobs einen solchen Spruch mit, der einer Handschrift des

XV. Jahrh. entnommen ist, der aber nach Liliencron in Text
und Musik noch den Charakter des ausgehenden XIII. Jahrh.

trägt. Er beginnt:
„Mein trat geselle, myn libster hört,
wisse, daz dir wünschen myne wort
vncz uff den tag daz sich daz nuwe jar anvahet,
waz czu geluck ye wart erdacht,
daz werde alleczyt an dir volbracht,
vnd daz ich myde, waz dir vorsmahet [nicht gefällt]
so wer myn hertze in fremden geil
vnd dyn gelücke daz ist myn heil ;

wan ich by dir nicht mag gesin,
so bin ich dach alle czyt daz din
vnd du daz myn.

i6) Wie z. B. im Schanfigg. Archiv IV, 342.



Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes. 109

In zwei weitern Strophen wird die Liebeserklärung
fortgesetzt.

Eine grosse Zahl solcher Glückwnnschreime hat auch Schade
im Weimar. Jahrbuch II, 75 ff. mitgeteilt. l7)

Oft wurden diese Verse illustriert und sind so zu
Vorläufern unserer Neujahrskarten geworden. Heitz hat einige
interessante Exemplare aus dem 15. Jahrhundert publiziert18),
ein solches ist auch bei Alwin Schulz, Deusches Leben S. 400

abgebildet. Meist ist darauf das Christuskind dargestellt mit
einem Spruchband, das den Glückwunsch „Ein guot selig jar"
enthält. Dass sich sogar die Holzschnitzerei des Gegenstandes

bemächtigt hat, zeigt die Darstellung auf einem Chorstuhl von
St. Peter in Basel.19)

Dass in früheren Jahrhunderten auch Medaillen mit
Glückwunschinschriften verschickt wurden, hat mir Herr Dr. Alfred
Geigy in Basel gütigst mitgeteilt.

III. Unter den von Schade aufgeführten Glückwunschreimen
lässt sich eine grosse Kategorie ausscheiden, die durchgehend
mit der Formel „klopf an" beginnt:

„Klopf an klopf an

Der Himmel hat sich aufgetan." u. s. w.

„Klopf an klopf an

Ein säligs neus jar ge dich an !" u. s. w.

„Klopf an mit reichem Schal." u. s. w.

Das ist nicht bedeutungslos, denn es weist uns auf die alte
Sitte hin, den Advent des Herrn durch Pochen an den Haus-
thüren zu verkünden, und diese Sitte ist es auch, aufweiche unsere

r') Es mag hier beigefügt werden, dass Felix Platter, als er in den

Fünfziger-Jahren des 16. Jahrh. in Montpellier weilte, einer ihm fremde

Neujahrssitte begegnete. Er sagt (Ausg. v. Fechter S. 149): „Im anfang des

neuwen jars fachen glich an allerlei kurtzwil, sunderlich ze nacht mit dem

hofieren mit instrumenten vor den hüseren, mit den cymbalen, drümlin und

pfifen darzu, so einer allein verrichtet; demnach mit den schalmeyen, so gar
gemein; item violen, eiteren, so domolen erst ufgiengen; item mit den

dentzen, so man haltet in firnemmen burgerhüseren, dahin die damoisellen

gefiert werden, und danzt man nach dem nachtessen by nachtliechteren

branle, gaillarde, la volte, la tire-chaine; dass wert schier biss gegen tag,
und wert solch ballieren biss an der fassnacht letsten tag." — 18) Neujahrswünsche

des XV. Jahrh. Herausg. v. Paul Heitz. Strassburg 1899. Davon
sind die Nrn. 3. 6. 8 und 31 baslerischen Ursprungs. — ") Reproduziert in
der Festschrift zum 400. Jahrestage des Bundes zwischen Basel und den

Eidgenossen. 1901. Taf. LVII.



110 Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes.

oben zitierten Verbote mit dem „klopfen an den hüseren"
anspielen. Dieser anfangs wohl sittsamere Gebrauch muss später,
als man seine ursprüngliche Bedeutung nicht mehr verstand,
übel ausgeartet sein, so dass die Obrigkeit fürchtete, es möchte
dadurch den „Bürgern, ihren Kinden und Töchtern schand und
schad erwachsen" (1501; s. o.). Und in der That, wer die Reime
des Nürnberger Spruchdichters Hanz Folz kennt, kann das

obrigkeitliche Veto nicht ungerecht finden. Nun scheinen freilich

diese Folzischen Verse, ganz entgegen dem heutigen
Volksbrauch, nicht dem Anklopfenden, sondern dem Insassen des Hauses
in den Mund gelegt.20) Das wird bestätigt durch folgende Notiz in
einer Wolfenbütteler Papierhandschrift des 15. Jahrh. (A. Keller,
Fastnachtspiele S. 1346 unten) : „Von klopff an, die man praucht
an den klofflis nechten". Auch Weinhold berichtet in seinen

„Weihnachts-Spielen und -Liedern" S. 43: „An den Dienstagabenden

der Advente ziehen in Kärnten die Burschen von Haus

zu Haus und ,klocken' (klopfen). Zwischen ihnen und den
drinnen entspinnt ein Wettreimen. Die Leute im Hause

sprechen etwa also:

Bist a Mon,
Schloag brav drön ;

Bist a Bue,
Schloag brav zue ;

Bist ä Jungfrau mit roatn Zöpfn,
Kannst noch a moal zuechcr klökn.

Oder:
Der Klökler ba der Wond
Heart sein aigno Schond.

Die Klökler müssen in entprechenden Reimen antworten."

20) Man vergleiche z. B. folgenden Spruch an eine umziehende Magd:

„Klopf an, du fürwiz a

Wie laufst du in der schnurr [Herumbetteln] umb noch

Lüg, dass dir nicht zu kum dein gleich [deines gleichen]
Und dir wol bait ein fei ab streich,
Darzu den bauch vol buben mach.

Wer meinstu, der sein [darüber] denn nit lach
Ich riet, du giengst und legst dich nider,
So möchst du morgen aufsten wider,
Deiner herschaft heizen und kern,
E dass man dir den rück werd pern [prügeln],
Damit man dir den fürwiz busst,
Dass dich keins klopfens mer gelüst.



Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes. 111

Aber wenn das auch für einzelne Gegenden zutreffen mag,
so können wir es für unsere Gegenden doch nicht annehmen.
Auch in Bayern scheint es nur in beschränkten Distrikten
vorgekommen zu sein; denn im heutigen Bayern werden die Verse
zweifellos an die Hausbewohner gerichtet. Hier heisst der Abend
des letzten Donnerstags vor Weihnachten „Klöpfleinsnacht". Der
Spruch, der dabei ausgerufen wird, lautet meist folgendermassen:

Holla, holla, klopf a
d'Frau hat en schön ma.
Geit-me d'Frau en Küechel z'Loh,
das i 'en Herrn globt ha,
en Küechel und en Zeltn,
de Peda [Petrus] wurds vegeltn.
de Peda is a haiige ma.
der alle ding vegeltn ka.

(Schmeller, Bayer. Wörterb. II, 1337, wo noch Weiteres.)

In Schwaben fallen die „Klöpflins- oder Knöpflinsnächte"
zwischen Weihnachten und Dreikönigen (6. Jan.). Der in ihnen

gesungene Spruch enthält einen Segenswunsch:

„Holla, holla, Knöpflinsnacht
guts jaur, guts jaur, dass 's körn wol grat
Kraut un Zwibel
is au nit übel,
Bhüt uns got vorm Totengrübel!

(Schmid, Schwäb. Wörterb. S. 317.) «)

Besonders wertvoll ist für uns der Bericht des Boëmus

(De omnium gentium ritibus 1520, p. 58*), weil er, obschon er
speziell fränkische Verhältnisse beleuchtet, die ursprüngliche
Bedeutung des Brauches klar darstellt. Er lautet in
Uebersetzung: „In den drei Donnerstagsnächten vor Weihnachten
gehen Knaben und Mädchen von Haus zu Haus, klopfen an die
Thüren und verkünden mit Gesang die nahe Geburt des Herrn
und ein gesegnetes Jahr. Dafür bekommen sie von den
Hausbewohnern Birnen, Aepfel, Nüsse und auch Geldstücke."22)

21) Vgl. noch K. Reiser, Sagen, Gebräuche etc. des Allgäu's II [1902]
9 ff. ; Fr. Panzer, Beitrag zur Deutschen Mythologie II [1855] 115—118 ;
E. Meier, Deutsche Sagen, Sitten und Gebräuche aus Schwaben 1852
S. 457—461. 530; E. H. Meyer, Badisches Volksleben im 19. Jahrh. 1900,
S. 195 ff. ; J. M. Hübler, Bayerisch Schwaben und Neüburg 1901 S. 166 ;

Blätter des Schwäb. Albvereins IX [1897] 53; Mitteilungen und Umfragen
zur bayer. Volkskunde VII [1901] Nr. 1, S. 4. — ™) S. auch das Zitat aus
Naogeorgus' Regnum Papisticum lib. IV bei Flögel, Geschichte des Grotesk-



112 Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes.

Wenden wir uns nun aber wieder Basel zu! Was anderwärts

„Klöpfleinsnacht" genannt wird, heisst hier „Bochsel-
nacht", von „bochseln" — „klopfen, poltern".23) Heute kennen
wir den Brauch und das Wort nicht mehr; aber eine grosse
Zahl von Verboten beweist uns sein Vorhandensein in älterer
Zeit. Der älteste mir bekannte Beleg aus Basel ist der schon

citierte von 1420 aus dem Rufbuch [s. o. S. 104]. Hier ist aber
der Ausdruck „bochseln" oder „Bochselnacht" noch nicht
gebraucht; es ist nur vom „klopfen an den Häusern die Rede".
Erst ein Ruf von 1432 kommt näher darauf zu sprechen: „Vor
winnachten Bochein". „Lieben fründe, unser Herren Räte
und meister tünt üch sagen und verkünden, nachdem daz heilige
concilium ietz by uns ist, um gross mergklich anligende sachen
der heiligen Cristenheit, darumb auch menglich dester züchtiger
sol sin und ouch dester ernsthaftiger, und darumb so wellent
unser Herren und verbietent üch ernstlich, daz niemand boch-
heln sol und uwer Kinde dazu halten, daz sy soliches tugent."
(Rufb. I, 94*). 1436 erscheint dann zum ersten Male das Wort
„Bosselnacht": „Als denn vf morn die bosselnacht ist, tünt
unser Herren verbieten, daz niemand bosseln sol, wand den ouch
frömden Herren [vom Konzil] soliches unkunt ist." (Rufb. I,
106"). Am 22. Dezember 1441 heisst es, „daz si nit wellent,
daz iemand vf morn bochele". Darüber steht „bosseln".
(Rufb. I, 127*). Auch ein Ruf von 1450 hat in der Ueberschrift

„Bosselen", im Text jedoch: „Dise zijt vor wyennechten
erbern luten an jren huseren ze bochlen". (Rufb. I, 188*

In der zweiten Hälfte des 15. Jahrh. ist „bosslen" allgemein,
und erst 1501 taucht die Form „bochslen", 1520 die „Boch-
selnacht" auf: „Alsdann mengklich bisshar vor dem heiligen
hochzyt Wiennechten jn Übung gewesen, uff die necht, so man

nempt die Bochselnacht, nachtz umbgangen, den lüten gelüt,
geklopfet und in die venster geworfen haben". (Rufb. II, 69).

So folgt sich Verbot auf Verbot. Wie zäh man aber an
der Ueberlieferung festhielt, zeigt nicht nur eine Notiz in der
2. Fortsetzung der Wurstisen'schen Chronik24), wonach noch im

komischen 1788, S. 187, und ferner Haltaus, Calendarium medii sevi. 1729,

p. 141. — 23) Bochseln scheint eine Kompromissbildung zu sein aus bochein

und bosseln, die beide „schlagen, klopfen" bedeuten. — 24) Chr. Wurstisen,
Basier Chronick, Neue Aufl. („Fortführung der Basel-Chronick. Drittes Buch").
Basel 1779, Fol. 106.



Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes. 113

Jahre 1609 die Bochselnächte abgestellt werden mussten25),
sondern auch die Fortdauer in andern Gegenden bis auf den

heutigen Tag. Auch in der Schweiz haftete nämlich die Bochselnacht

nicht ausschliesslich au Basel, sondern sie ist uns auch

anderweitig bezeugt. Im Zürcher Ratsbuch ist unterm Jahre
1485 von einem Burschen die Rede, der „mit einem steckly
nach altem harkommen und bruch der Bochselnacht an des

Notzen und ander türen geklopft" (Schweiz. Id. V, 342). Der
Rat von Baden im Aargau beschliesst am 18. Dezember 1517,
„das man über ein jar das bogschien an den dry dornstagen
vor wienachten sol verbieten in der kilchen by X/3". (Sammlung

Schweiz. Rechtsquellen XVI [Kanton Aargau], I
[Stadtrechte], II, I [1899] S. 172). In Schaffhausen wird laut dem

Ratsprotokoll von 1540 einer um 3 ß gebüsst, „umb das er über
miner herren verbot bochslet". Ebenda ist 1553 Einer „in
fenknus komen, von wegen er uff ain bochselnacht spat uff der

gassen gangen und ain wösch im wöschhus abgelassen". (Schweiz.
Idiotikon IV, 657). In einem handschriftlichen Zürcher Mandat

aus der ersten Hälfte des XVI. Jahrh. wird geboten, „es sol

ouch niemants dem anderen an sinen hüsern und gmachen oder
suntst andern orten bochslen, klopfen oder einich unfür triben"
(Staatsarch. Zürich). Der Luzerner Cysat erwähnt unterm Jahr
1578: „Die bolster nacht (so man hie das stäggely jagen
genempt) die dry donstag nacht vor wiechnacht, ein gar ungestüm
wäsen und boldern durch die statt, von alltem här allso jn ein

gwohnheit gebracht, jst abgestellt und ewig verboten" (Archiv
f. Schweiz. Reformationsgesch. II [Beilage zu Kathol. Schweizerblätter

NF II (1903)] S. 20), und in einer Zürcher Ratserkanntnis

vom Jahre 1623 wird von allerhand Unfug berichtet, „wie das nit
allein die zyt har die jungen Knaben nachts under dem Liecht an
den Hüseren anlütend und bochslind und diejenigen Personen, so

inen Sölliches abzewehren under die Türen kommind, mit Tuss-

eggen [Holzdegen] oder Stecken schlachind und beschedigind
und dann darvon laufind und flüchind, sonders das auch die er-
wachsne junge Burger und Burst die Handtwerchsgsellen und
andere Personen uff der Gassen angryfind, stossind und miss-
handlind" (Schweiz. Idiotikon IV, 999).

A Ein gleiches Verbot auch im Jahre 1587 (Ratsbüchlein II, 126N

und 1592 (Ratsprotokoll 2, 1641;



114 Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes.

Gegenwärtig besteht der Name „Bochsel-, bezw. Boxeloder

Buchsle-Nacht" noch in Rheinfelden, Zurzach, Klingnau,

am Zürichsee, in Weinfelden und in Nufenen, der
alte Brauch hat sich aber nach Rochholz (Grenzboten 23. Jahrg.
[1864] IV. Bd. S. 378) nur noch in Rheinfelden26) und
Zurzach27), nach eigenen Erkundigungen auch in Klingnau, rein
erhalten. In Rheinfelden durchstreift (laut Rochholz) die Jugend
an den drei Donnerstagen vor Weihnachten nächtlicherweile die

Strassen, klopft an alle Thüren, zieht alle Hausglocken und
wirft Erbsen und Bohnen an jedes Fenster.28) Es läuft nicht

ganz ohne Schaden ab, wenn der Mutwille auch Steinchen und
Mauerkalk mit den abermals aufgerafften Erbsen gegen die
Scheiben schleudert. Streckt dabei jemand, dem man nicht
hold ist, den Kopf zum Fenster heraus, so fliegt ihm der ganze
Hagel in's Gesicht. Man erkennt darin, sagt R., eine Spur
jenes altkirchlichen Zweckes, die Menschen zur Wachsamkeit

zu mahnen, damit der Herr bei seiner Ankunft die Menschen
nicht unvorbereitet finde.

Ueber das Bochslen in Klingnau teilt uns Herr Lehrer
Bilger daselbst Folgendes mit:

„Kathrie (hl. Katharina, 25. Nov.) stellt Trumme und Pfiffe ie.
Thuma (hl. Thomas, 29. Dez.) bringt sie wieder umma."

Altes Sprichwort.
Ueber die Adventszeit ist von der katholischen Kirche

jede öffentliche Lustbarkeit untersagt, das Bochslen sollte ein

beängstigendes Gefühl erwecken, von dem dann die Weihnacht
erlöste. Es geschah nur an den drei letzten Donnerstagen im
Advent, abends zwischen 8 und 10 Uhr. (Bochselnächte.)

Gute Freunde und Nachbarn, ehrbare Handwerker, die in
angeheitertem Zustande von ihrem Abendschoppen heimkehrten,
klopften einander an die Thüren, Fenster oder Fensterladen, um
dann mit gedämpfter Stimme einen frommen Spruch, an diese

hl. Zeit erinnernd, herzusagen. Erwachsene Mädchen warfen
Erbsen an die Fenster ihrer Freundinnen, um zu erfahren, ob

26) Für Rheinfelden bestätigt von Herrn J. U. Dietschy daselbst.
Dort leitet das Volk den Brauch, wie das überhaupt oft der Fall, von der Pestzeit

her, d. h. man glaubt, dass das Werfen von Erbsen an die Fenster den

Zweck hatte, zu erfahren, ob die Leute noch lebten. — ") Laut einer
Angabe von Hochw. Hrn. Pfr. Binkert besteht der Brauch in Zurzach nicht
mehr. — 28) Diese letztere Form des Bochselns s. auch bei E. Schmitt,
Sagen u. s. w. aus dem Baulande. Baden-Baden (Programm) 1895, S. 23.



Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes. 115

ein „Schatz" und welcher bei ihnen sei; denn als unerschrockener
Manu musste dieser dem Spuck auf die Spur zu kommen suchen.

Junge Bursche bochselten ihren Mädchen, indem sie Hände voll
Traubenkerne an die Fenster warfen. Ein Schneider auf der
Stör sass auf dem Tisch am Fenster und öffnete dieses immer,
um seine Neugierde zu befriedigen. Fünf Jungfrauen bochselten;

sogleich schaute der Schneider wieder hinaus. Schnell fuhren
sie ihm mit einem Tuch, das sie in der Küche gehörig
geschwärzt und an eine Stange gebunden hatten, über das Gesicht.

Er wurde natürlich in der Stube ausgelacht. Sie haben den

Rechten erwischt, meinte er dazu.
Man erlaubte sich dieses Bochseln als Scherz, denn es

geschah nicht in böser Absicht und meist nur gegen Verwandte
und Freunde, die Fremden liess man in Ruhe.

Etwas drastischer trieben es die jungen Burschen, die sogen.
Nachtbuben. Missbeliebigen Leuten wurde irdenes, schadhaftes

Geschirr, grosse Schüsseln, Milchhäfen etc., in Ermanglung auch

Kieselsteine auf leises Kommando „eins-zwei-drei" an die Haus-
thüren geschleudert, so dass die Scherben klirrend auf die

Pflasterung fielen. Beliebte Gegenstände zum Bochseln waren

grosse Brantweinflaschen, die man schon während des Jahres
hiezu auf die Seite stellte. Um durch Glassplitter keinen Schaden

zu stiften, wurde dieselbe in einen Sack gesteckt und dieser

mächtig an die Hausthüre geschlagen. Je stärker das Geklirr,
desto grösser die Freude. Alte Eisenpfannen wurden an Seile

gebunden und erst geschwungen, dann angeschlagen. Schaute

jemand zum Fenster hinaus, riskierte er oft aus einer Klystier-
spritze einen Strahl Wasser oder Schweineblut.

Nur einmal ist es vorgekommen, dass Hunde an die

Hausglocken geführt wurden, an die vorher mittelst einer Schnur ein

Stück Fleisch oder Knochen gebunden war ; dieser Unfug wurde

missbilligt und hörte auf.

15—16jährige Knaben liebten es zu bochseln, aber auf
bescheidenere Art. An den eisernen Klopfer der Hausthüre
wurde ein langer Faden gebunden und auf günstigen Plätzen
damit der Klopfer gehoben und fallen („tatschen") gelassen. Die
Hausbewohner, im Glauben, es wolle sie jemand Bprechen oder

besuchen, öffnen das Fenster, sehen aber niemand. Im Glauben,
sich geirrt zu haben, lassen sie alles auf sich beruhen. Das

Klopfen wiederholt sich. Nun die Frage : Wer klopft Keine



116 Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes.

Antwort, aber abermaliges Klopfen. Aergerlich geht jemand
herunter. Er sieht niemand, findet aber die Schnur und der
Zauber ist gelöst.

Auch Hausthüren, die sich von selbst gern nach Innen öffnen,
und nicht geriegelt sind, werden mittelst einer an die Falle
gebundenen Schnur zugeschlagen und dies mehrmals wiederholt.
Der Thäter hält sich oft hinter einem Haufen Reb- oder Bohnen-
stickel (Stangen), die vor oder neben das Haus gestellt waren,
verborgen.

Diese letztern zwei Arten des Bochselns waren noch vor
fünf Jahren gebräuchlich, der übrige Spektakel aber hat seit
dreissig, vierzig Jahren, um unliebsame Auftritte zu vermeiden,
aufgehört. Eine Erklärung des Brauches weiss niemand mehr."

In Weinfelden dagegen besteht die „Boxelnacht" nur
noch in einem lärmenden Umzug der Jugend mit ausgehöhlten
vou innen erleuchteten Runkelrüben, und in den Kantonen
Zürich und Graubünden ist die Bochselnacht vollends nichts
anderes mehr als eine gesellige Vereinigung, an der man sich,
nachdem man bis in die Nacht gearbeitet hat, bei Branntwein
gütlich thut. 29)

IV. Zu dem lärmenden Umziehen und Klopfen gesellte sich
aber in früherer Zeit noch eine weitere Sitte: das Verkleiden.
S. 104 ist ein Verbot aus dem Jahre 1418 zitiert worden,
welches von einer „nüwen gewonheit" in Basel spricht, „daz
man im atvent anfahet in bökenwise ze gonde, und erber lüte
ze überfallende in iren hüsern". Das Verbot scheint wenig
gefruchtet zu haben; denn es musste beinahe jährlich wiederholt
werden, und zwar nicht etwa nur, um Uebergriffen
vorzubeugen, sondern es werden geradezu solche Uebergriffe namhaft
gemacht. 1424 ist es den Räten „fürkommen, daz man langes

29) Mit der Bochselnacht stehen in engem Zusammenhang die noch
in der Neuzeit üblichen Lärmumzüge, die ich in diesem Archiv (I, 281)
kurz erwähnt habe. Ausser den dort aufgeführten Bräuchen sind noch zu
nennen: Die „Pfaffenkellerinjagd" und das „Schmutzlijagen" im Kanton
Luzern, die „Chlungelinacht" und die „Chläuselinacht" im Kanton Zürich,
der Umzug gegen das „Strudeli" und „Strätteli" bei Brunnen (Kt. Schwyz),
das „Trychele" in Ober-Hasli, das „Ausläuten" in Thusis, die Lärmumzüge
in St. Ulrichen (s. Am Herd, Denkwürdigkeiten von Ulrichen [Bern 1879]
S. 195), das „Klaus-Einschellen" im Kt. Glarus Arch. IV, 250. 252, das

„Andresien" im luz. Gäu und in Obwalden. S. auch Schweiz. Idiotikon
III, 688.



Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes. 117

angefangen hab in Bökenwise ze louffende" (Rufb. I, 73°),
und 1432 wird sogar die Art der Maskierung genannt: Die
Behörden „verbietent menglichem, dz niemand in tüfels hüten
louffen solle, noch jn Böcken wise gan, ietz noch zer vassnacht"

(Rufb. I, 94° Noch bestimmter lautet das Verbot vom
Jahre 1436: „daz niemand in tüfels hütten noch in gölers30)
wise louffen solle, noch in Böckenwise gan oder sich jn dehein
andere wise mit kleideren verenderen anders denn sin tegelicher
wandel ist, bede, ietz vnd ouch ze vassnacht" (Rufb. I, 106°).
Wiederholungen dieses Verbots finden sich in Aufzeichnungen
der Jahre 1441 und 1447 (Rufb. I, 127*). In einem Ruf
von ca. 1449 wird noch eigens auf die vielfachen Uebertretungen
hingewiesen: „Solich jr gebott nu schwerlich uberfaren ist vnd
vil lüten nachts in Böckenwise wider vnd für louffent vnd
nyemand weiss, wer der under [darunter] ist, da von nu vil vnrats
wachsen mocht"; es wird daher verboten, dass man „weder tags
noch nachts in bocken wise oder in verenderten kleidern verbutzt
oder verbunden gan oder über vnd über uff der herren oder
zunfften stuben louffen solle in dhein wise .'." (Rufb. I, 172b).

Bei der Frage nach dem Ursprung dieser Sitte werden
wir zunächst Umschau zu halten haben, ob sie ausser Basel
auch sonstwo noch vorkommt, und da möchten wir auf ein
handschriftliches Zürcher Mandat aus der 1. Hälfte des 16. Jahrh.

hinweisen, das neben dem „bochsslen" auch das Böggenwerk,
„es syge mit lätzen beltzen, vorgespannen hüben* u.s.w. untersagt

wird. (Staats-Archiv Zürich). Auch ein Berner Mandat vom
26. Dezember erwähnt die Sitte: „Als dann hütt anzug beschechen

von wegen des unordentlichen trinckens, spät sitzens, miss-
bruch und unzucht mit umzüchen mit pfiffen und trummen,
ouch verbutzens uff dem nüwen jar und darnach zu vass-
nachten". (Archiv tj. hist. Ver. 16, 644).

Man wäre im Irrtum, wolle man glauben, dass solche

Maskierungen um die Weihnachts- und Neujahrszeit erst verhältnismässig

spät von den Fastnachtsgebräuchen herübergenommen
worden seien. Schon der hl. Ambrosius (IV. Jahrh.) spielt auf
den Brauch, in Hirschmasken umzulaufen, an, wenn er von dem

30) Girier fehlt im Idiotikon; das Wort wird zu golen, gölen „wild
jauchzen, Narrheiten treiben" gehören. Göli „Spassmacher" ist noch heute
in Schweiz. Mundarten gebräuchlich.



118 Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes.

Hirsche spricht, der nach der Volkssitte zu Anfang des Jahres
sein Unwesen treibe.31)

Das ganze Mittelalter hindurch lassen sich solche

Vermummungen (es sind besonders Hirsch- und Weibermasken) aus

Konzilakten, Briefen, Bussbüchern u. s. w. nachweisen. Wir
haben im Anhang I die wichtigste Litteratur darüber zusammengestellt,

wobei wir aber nur diejenigen Zitate wörtlich aufgeführt

haben, die in den' überall zugänglichen Werken von Du-

cange und Tille nicht abgedruckt sind. Zur allgemeinen
Orientierung seien hier jedoch zwei Stellen aus pseudo-augustinischen
Predigten (des 6./7. Jahrh.) wiedergegeben, die Panzer32) übersetzt

hat. In der ersten Predigt33) heisst es: „An diesen Tagen
kleiden sich die Heiden mit Umkehr der Ordnung der Dinge in
unanständige Missgestalten". „Diese elenden Menschen, und,
was noch schlimmer ist, einige Getaufte, nehmen falsche
Gestalten und monströse Gesichter an, worüber man sich schämen,
dann aber vielmehr betrüben muss; denn welcher Vernünftige
sollte es glauben, dass Menschen, die bei Besinnung sind, sich,

indem sie den Hirsch spielen (cervulum facientes), in das Wesen

von Tieren umwandeln wollen? Andre kleiden sich in die Felle
ihres Viehes, andre setzen sich Tierhäupter auf, darüber sich

freuend und ergötzend, dass sie sich so in die Gestalten wilder
Tiere umgewandelt haben, dass sie nicht Menschen zu sein

scheinen." „Was ist aber auch das schändlich, dass die als

Männer geborenen Frauenkleider anziehen und in der
schändlichsten Verkleidung durch Mädchenanzug die männliche

Kraft weibisch machen" u. s. w. In der zweiten Predigt:
„Was ist so verrückt, als durch schändlichen Anzug das männliche

Geschlecht in weibliche Gestalt umzuwandeln? was so

verrückt, als das Gesicht zu verunstalten und Masken anzuziehen,

vor denen selbst die Dämonen erschrecken möchten was so

verrückt, als mit ungeziemenden Bewegungen und unzüchtigen

Gesängen das Lob der Laster in schamloser Ergötzung
zu besingen? sich in wilde Tiere zu verkleiden, der Ziege
oder dem Hirsch ähnlich zu werden, auf dass der Mensch, zum
Gleichnis Gottes geschaffen, das Opfer der Dämonen werde."

3M „Sed jam satis in exordio tractatus, dicut in principio anni
more vulgi Cervus allusit". (Nach Ducange, Gloss. II, 277° — 32) Fr.
Panzer, Beitrag zur deutschen Mythologie II (München 1855) 466 ff. —
33) Sie wird von Ducange (II, 277) Faustinus zugeschrieben.



Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes. 119

Es kann keinem Zweifel unterliegen, dass die noch heute
üblichen Umzüge mit tierischen oder dämonischen
Gestalten um die Neujahrs- (und auch Fastnaehts-)ZeitM) zu
diesen mittelalterlichen Gepflogenheiten in mehr oder weniger
enger Beziehung stehen. 35) Von schweizerischen Gestalten

nennen wir nur das Posterli, die Hakennase, die Stüpfnase,
die Schnabelgeiss, die Hechelgauggele, das Bauri, den Père

Challande, den Glockenschellenmann, den Glungel, den Appels-
narr, sowie die dämonischen Begleiter des St. Niklaus: Schmutzli,
Gurri, Düsseli.36)

V. Ein ganz besonderer Brauch muss das „Bischöfe und
Könige machen"37) gewesen sein. In den von mir benutzten
Basler Quellen finde ich eine erste Notiz vom Jahre 1420 auch

wieder in dem mehrfach angezogenen Rufbuch: „Als man dis

hochzit [Weihnacht] und davor bischofe machet, bede, herren
vnd schüler, vnd denen zu dienst tüfel louffent, heissent üch

vnser Herren sagen, daz sy nit wellent, dz yemant in tüfels wise

louffen solle in den kilchen noch in der Statd, wand dadurch

gotz dienst gehindert vnd gewirret wird" (Rufb. I, 28b). Die
nächste Erwähnung begegnet uns im Jahre 1450: „desglich als

bitzher künige oder bischoffe uff den stuben vnd jn hüsern
gemacht sint worden, die ouch in die hüser vnd vmb würst gangen
wellen" (Rufb. I, 189°).38) Dass diese Sitte über unsere
Stadt hinaus muss verbreitet gewesen sein, zeigt allein schon
das Verbot des Basler Konzils vom 9. Juni 1435; es heisst
darin: „Die heilige Synode verabscheut einen schändlichen
Missbrauch, wonach an gewissen Festtagen des Jahres39) Einige mit

A Dazu vgl. die bei Anlass der Bochselnacht ausgeführten Lärmumzüge

(s. Anm. 29). Möglicherweise hat auch das „Hirsjagen" im Kt. Luzern

(Arch. I, 281, Anm. 1) nichts mit Hirse zu thun, sondern ist volksetymologisch

aus Hirz (Hirsch) umgebildet (vgl. das von Ebel bezeugte hirsen,
hirzen „abenteuerliche Mummereien treiben, schmausen"); doch ist auch das

analoge „Speckjagen" im Kt. Luzern in Betracht zu ziehen. — 35) Eigentliche

Hirschmasken haben sich noch im Salzburgischen erhalten.
Reproduktionen von solchen aus dem Museum für Oesterr. Volkskunde s. Welt-
Post (Wien) 1897 Nr. 1 und Illustr. Zeitung 1897, S. 562. — ™) Maskierte
an Sylvester im Kt. Glarus s. Archiv IV, 259. Laut mündlicher Mitteilung
von Herrn Dr. Alfr. Geigy in Basel sollen auch in Genf Verkleidete an
Sylvester umziehen. — 3Ï) Vgl. Tille, Weihnacht S. 31. — 3") Vgl. auch
noch Fechters „Topographie" in: Basel im 14. Jahrh. (1856) S. 17. 112. —
3'') Der Tag, an welchem der Brauch sich abspielte, mag also je nach der
Gegend ein verschiedener gewesen sein, wie noch heutzutage.



120 Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes.

bischöflichen Abzeichen wie Mitra, Stab und Ornat angethan,
den bischöflichen Segen sprechen, Andere sich als Könige und

Herzöge verkleiden, was man das Fest der Narren oder
Unschuldigen, anderwärts den Knaben nennt, Andere reizen die
Leute durch Masken- und Schauspiele oder durch ausgelassene
Tänze von Männern und Frauen zum Zuschauen und rohem
Gelächter, noch andere veranstalten Schmausereien und
Gastmähler" u. s. w.40) Solche Konzilsverbote gehen immer auf tief-
gewurzelte Gebräuche, und einen solchen haben wir auch hier
vor uns. Es handelt sich um nichts anderes als das weitverbreitete

Festum stultorum, auch Festum fatuorum, inno-
centium oder hypodiaconorum genannt. Ducange führt die

wichtigsten Quellen unter dem Wort „Kalendse" auf. Wir
begnügen uns hier mit der Schilderung des Festes in Frankreich
um die Mitte des 15. Jahrh., wie sie Flögel in seiner „Geschichte
des Groteskekomischen" (S. 163)41) giebt: „Man erwählte in
den Thumkirchen einen Narrenbischof oder Narrenerzbischof,
welches von den Priestern und Weltgeistlichen geschah, die sich
dazu besonders versammelten. Dieses geschah mit vielen lächerlichen

Ceremonien; hierauf führte man ihn mit grossem Pomp
in die Kirche. Auf dem Zuge und in der Kirche selbst tanzten
und gaukelten sie, die Gesichter beschmiert, oder mit Larven

vor dem Gesicht, und verkleidet als Frauenspersonen, Tiere oder
Possenreisser Der Narrenbischof hielt alsdann einen
feierlichen Gottesdienst und sprach den Segen. Die vermummten
Geistlichen betraten das Chor mit Tanzen und Springen, und

sangen Zotenlieder. Die Diakoni und Subdiakoni assen auf dem

Altar vor der Nase des Priesters, welcher Messe las, Würste;
spielten vor seinen Augen Karten und Würfel, thaten ins Rauchfass

statt des Weihrauchs Flecke von alten Schuhsohlen, damit
ihm der hässliche Gestank in die Nase führe. Nach der Messe

lief, tanzte und sprang jedermann nach seinem Gefallen in der
Kirche herum und erlaubte sich die grössten Ausschweifungen;
ja einige zogen sich gar nackend aus. Hierauf setzten sie sich

auf Karren mit Kot beladen, liessen sich durch die Stadt fahren
und warfen den sie begleitenden Pöbel mit Kot. Oft liessen sie

40) Der lateinische Text bei Herzog, Realencyklopädie X, 204. — 41)

Zumeist nach einem Statut des Bischofs Ludwig von Sens aus dem Jahre
1445, bei Ducange-Favre, Gloss. IV, 484. Die unmittelbare Quelle Flögeis
war aber wohl Du Tilliot, Fête des Foux p. 5 fg.



Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes. 121

still halten und machten mit ihrem Körper die geilsten Geberden,
die sie mit den unverschämtesten Reden begleiteten Dieses
Fest wurde zu Paris am Neujahr, an andern Orten am Tag der

Erscheinung Christi [6. Jan.] und nach andern am Tag der

unschuldigen Kindlein gefeiert." 42)

Nicht weniger ausgelassen mag es 1474 in Zürich bei dem

Umzug mit dem „Burenbischof", der in die Fraumünsterabtei
eindrang, zugegangen sein. In den Rats- und Richtbüchern finden
wir darüber folgende Akten : „Heini Widerker d(icit) : er, Peter
Füssli u. s. w. [14 Männer] syen mit einanderen in schoppen
[Weiberröcken?] und mit dem purenbischof gangen, und als

sy in miner gnädigen frowen hof kommen, sye die stägen thür
beschlossen. Da hab inen der schüler, so da sing und übel
reden könn, zogen [die Thür aufgezogen]. Do syen si hinufge-
gangen in die stuben, und habensi geacht, es war miner gned(igen)
frowen will. Und do si also ir wesen bruchten, luogte min
gnedige frow zu einem vensterli herus und wer zornig und
trowte inen, das mim Herrn burgermeister zu clagen, daz si ir
in das ir [in ihre Behausung] prochen hetten. Do antwurten si,
si hetten nit hin in prochen, sondern hett man inen zogen.
Daruf bürzloten si die stägen ab, und wüss er von keinen
unworten zu sagen, die miner gnedigen frowen von inen geben
syen." Die Andern sagen ähnlich aus. —¦ Felix Werdmüller
war der „Schopennarr", Stössel und Burri heissen sich „Kapläne".
(Rats- und Richtbücher B VI, 229, Fol. 60.)

Eine andere Gesellschaft [8 Männer] wollte mit ihrem

Bischof, nach dem Nachtessen im Roten Haus, zum Fraumünster
tanzen gehn und drang dann, „als man in der Schule nicht
tanzte", in der Aebtissin Hof, wo „das Adelheitli, der Frowen

jungfrow [Magd]", ihnen öffnen sollte u.s.w. „Do liesse Kuon-
rat Gul mit urloub ein grossen Furz" u. s. w. Sie „syent mit
einanderen in narrenwys gangen" (Ebd. Fol. 61).

Die ältere Litteratur über den Narrenbischof findet sich
in Anhang II zusammengestellt.

Dass sich der Kinderbischof bis in die Neuzeit erhalten
hat, zeigt der weitverbreitete Kinderbrauch am Martins-43),

42) Nach Durandus, Ration. Divin. Offic. lib. 7. cap. 42 findet das

Fest am 1., 6. oder 13. Januar statt (laut Ducasge, Gloss. IV, 483* —
43) Ons Vollsleven IX, 46.



122 Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes.

Andreas-44), Niklaus-45) oder Gregorstage46) in Bischofskleidung
umzuziehen.

Nicht so häufig scheint bei uns die Ernennung eines Knabenkönigs

gewesen zu sein; sie ist jedoch durch den oben zitierten
Ruf vom Jahre 1450, sowie durch das Konzilsverbot vom 9. Juni
1435 („alii ut reges ac duces induti") zur Genüge gesichert. 47)

Wir werden überdies noch sehen, dass auch dieser Brauch, wie
so mancher andere der Jahreswende, auf römische Zeiten
zurückgeht.

Gehen wir nun aber zu weitern Bräuchen über.

VI. Schon mehr als einmal sind wir in den Verboten auf den

Besuch der Zunftstuben gestossen. In Fechters Topographie48)
findet sich (S. 112) folgende (urkundlich leider unbelegte) Notiz:
„In einer weniger anstössigen Form trat der Bettel auf, wenn
bei festlichen Anlässen, wie z. B. am Neujahrstage, wo Bürger
und Handwerker auf ihren Trinkstuben zusammenkamen und
Geschenke in Geld und „Galrei" brachten, sich Spielleute und

Pfeifen, auch hübsche Frauen [Courtisanen] einstellten und um
Geld „guten" [bettelten] und dem Stadtpfeifer in das Handwerk

griffen, welcher allein das Privilegium besass, bei dieser

Gelegenheit sich um eine Gabe zu präsentieren." Wie so viele
andere bei Fechter aufgeführte Sitten, wird auch diese kaum
schon dem 14. Jahrh. entnommen sein. Aus dem 15. Jahrh.
dagegen haben wir schon schon sichere Nachweise. Ein Ruf
von 1432 (Rufb. I, 94b), überschrieben „gute jare" sagt: „Als

A Tille, Weihn. S. 31; Jensen in: Beilage zur Allgem. Ztg. 1901,
Nr. 296 S. 4. — '") S. Fechter, Topographie S. 17; Geschichtsfreund 17, 133;

Tille, Weihn. 31 ff. ; Jensen a. a. 0. (s. Anm. 44); Gemälde der Schweiz III
(Luzern) I. Teil (St. Gallen 1858) S. 331; Lütolf, Sagen (1862) S. 99. 101;
Die Schweiz II (1898) 488. 489 (Umzug des Kinderbischofs alle sieben ,Iahre,
in Stans; eingegangen 1857); Rochholz in: Grenzboten 23. Jahrg. (1864)
4. Bd. 384; B. Wyss, Schwizerdütseh. Solothurn 1863, S. 23 fg. ; Schweizer
Freie Presse (Baden) 1897 Nr. 46 (Feuilleton). Schweiz. Idiotikon I, 327

(Infeie); III, 688. Archiv I, 64; III, 225; IV, 252. - **) S. Fechter,
Topographie S. 97; Fechter, Gesch. des Schulwesens in Basel bis zum Jahre
1589 [1837] S. 30; Id.una und Hermode (1816) S. 24; Kriege, Deutsches

Bürgertum (1868) S. 450; Flögel, Gesch. des Grotesk-Komischen (1788)
5. 193. — 47) Von neuem Gebräuchen sei auf den „Sylvesterkönig" in
in Mank (Nieder-Oestreich) hingewiesen ; s. Vernaleken, Mythen und Bräuche
(1859) S. 291 fg. Dazu Mannhardt, Baumkultus S. 386. Auch die Wahl
des „Bohnenkönigs" und verwandter Sitten wird damit in Verbindung
gebracht. — «) Basel im 14. jahrh. (1856).



Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes. 123

denn vormals geordnet ist, wie man den zünften gute jare
geben sol vf dz jngande jare, als sy gewonheit hand ze
samen ze gande, nemlich einen plaphart vnd nit me, sunderlich

der zünfte, mit der er dienet vnd keiner andern ."
Man vereinigte sich demnach am Neujahr auf den Stuben und
brachte Geschenke mit.49) Dass diese Zusammenkünfte den
umschwärmenden Lärmern Gelegenheit boten, sich einen freien
Trunk oder eine Geldspende zu verschaffen, zeigt ein bereits

angezogenes Verbot von ca. 1449, welehes aussagt, dass man

„weder tages noch nachts in bocken wise oder in verenderten
kleidern verbutzt oder verbunden gan oder über vnd über uff
der herren oder zunfften stuben louffen solle" (Rufb. I, 172b);
auch der Ruf von 1450 spricht ja von den Königen und
Bischöfen, die „uff den stuben und in hüsern gemacht sind

worden" (Rufb. I, 189*) während der schon mehrfach
erwähnte Konzilsartikel etwas allgemeiner sagt: „alii commes-
sationes et convivia ibidem [wo?] pseparant". Genauere
Informationen erhalten wir aus den Rechnungs- uud Küchenbüchern
der Zünfte. Schon die erste Seite des Rechnungsbuches vom
Schlüssel trägt die Notiz: „Uff den achtten Dag anno lxxxv0
[1485]50) hand min heren zum schlussel ein fleischs galreig lossen
machen." Und weiterhin: „Item uud nam man das gutt jor uff
[nahm es entgegen] uff den samstag von den frömden [Nicht-
zünftern] und lud sy uff den sunnentag". (ib.) Es folgen dann
die mannigfachen Ingredientien des Galrei und schliesslich die

Notiz, dass den „Fremden" 30 Schüsseln davon geschickt worden

seien (ib. I, 2). Unterm Jahre 1486 wird wieder der

„Fleischgalrei" erwähnt. Dabei erfahren wir zugleich, dass sich

die Zünfte auch gegenseitig beschenkten: „Item und hand min
heren zum saffran gar fast jr gutt erlichen jar geschicktt,
aber min heren zum schlussel hand innen ein gar fill erlicher51)

49) Ein Verbot dieser Sitte, „uff dem tage des jngonde.n Nüwen Jores
uff den zunfften gute jor ze geben" s. Rufbuch I, 1881! (a. 1450) und im
Jahre 1458 wurde dies dahin eingeschränkt, dass jeder nur auf der eigenen
Zunftstube schenken dürfe. (Rufbuch II, 31; — 50) Dieser „achte Tag" ist
der 1. Januar, da man das Jahr mit Weihnachten begann. — 5I) Vgl. den
Solothurner Dankspruch :

Man hat uns ehrbahrlich gegeben;
Gott lass euch das Jahr mit Freuden erleben u. s. w.

(B. Wyss, Schwyzerdütsch S. 4.)



124 Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes.

gutt jar geschickt, dan sy" (ib. I, 3a). Es werden dann im

Folgenden die Namen derjenigen aufgeführt, die „min[en] heren

zum schlussel das gutt jor geschickt vff das jngond jor"
„und ist dissen, die V ß geben hand und dor über, erlich ge-
schicktt III stuck galreig vnd J fierteil einss hün mit mandel

erlich" (ib. I, 4b—5b). Auch die Küchenbücher zu Safran
erwähnen die Neujahrs- und Berchtengalrey vom Jahre 1491 ab.

Im Jahre 1485 werden den Ratsherren, Sechsern u. s. w. 21

Schüsseln mit Galrei geschickt (Rechnb. Schi. I, 2a). Fiel
dagegen der 1. Januar auf einen Freitag, so machte man einen

Fischgalrei (Ebd. 19a).

Eine Nachfeier bestand in dem Berchtentag-Essens2) am
2. Januar, das auch regelmässig in den Ausgabenbüchern
figuriert, ausser wenn dieses Datum auf einen Freitag oder Sonntag
fiel. In Zürich wird der „Berchtelistag" noch heute gefeiert.

Was ist nun all diesen Angaben zu entnehmen Zünftige
und „Fremde" brachten zu Neujahr ein Geldgeschenk auf die

Zunft und wurden dafür mit einer Fleischgallert regaliert53)
oder auch: es wurde den Spendern Gallert und Huhn nach

Hause geschickt. Die Angabe Fechters, dass der Galrei von
den Teilnehmern auf die Zunftstube gebracht worden sei,
beruht wohl auf Irrtum ; dagegen weisen die Rechnungsbücher
z. Schlüssel in der That, wie er sagt, Posten „an die hübschen

frowen und spillut" auf.54)

Im 16. Jahrh. hat dann die Sitte in mehrfacher Hinsicht
eine Wandlung erfahren. Zuerst wurde die Gallert verboten,

A In den Küchenbüchern von Safran finden sich folgende Sprach-
foririen: Bis 1528: „beeilten tag", 1529: „bechtels tag", 1532: „sant berch-
tolds tag". 1532 geht die Bezeichnung überhaupt aus. — 53) In den 90er
Jahren des 15. «lahrh. wurde zu Safran sogar für 100 Teilnehmer gerüstet.
— A 1494: „Armen lüten, spillüten, hübschen frowen, Sprecher umb zittwer
win [Wein, mit Zitwer gewürzt] und hadergelt [kleine, lumpige Ausgaben?]
allerhant" (Rechnb. Schlüssel, I, 48? Die „hübschen frowen" hören in
den Zehner Jahren des 16. Jahrh. auf. Dagegen finden wir 1569: „8
Studenten, so die musik gsungen 6ß 8<$, etlichen armen sundersiechen, so uff
der gassen gesungen 2 ß, den fryheiten [Landstreichern], so uns umb das

guot jor gsungen 2 ß, eim gougkler, so die brütschen gschlagen uff den

fingern 1/3" (Ebd.). 1570: „2 bleseren geben, so uns daz guot jar geblasen
und gewünst 2 ßu (Ebd.). Aehnliche Ausgaben enthalten die Gutjahrsrödel
zu Safran. 1535: „Den blesseren im munster 1 ß — den armen zu sant
jocob 1 ß — der jungfrowen die die Eyger wecken [Eierweggen] hatt
bracht 8 i§ — den blesseren vherin [1. vber rin] 1 ß — den blesseren uff



Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes. 125

wie das aus einem Beschluss im Erkenntnisbuch55) vom Jahre
1500 (I, fol. 192b) hervorgeht: „Nachdem zu ingange des nuwen
jars bisshar uff den Zünften mit den galren merglicher cost

ufgelouffen, ouch mancherhande Unwesens uff denselben tag
furgangen ist" wird geboten, „das hynnanthin uff keyner zunft,
es sey welche die wolle, dhein gaire gemachet werde, sonder
ob die Zunftbruder zu dem inganden Jarstag byeinander essen,
söllent sie sich mit gesottenem und gebrattenem benügen lassen,
und ouch uff denselben tag bitz nach der predig dhein spyell
thün Item were ouch sache, das yemand ein zunft eren
wolt mit einem guten jare jnnmassen bisshar bescheen ist, der
soll vber ij ß é nit schencken, er sy wie rieh oder arm er woll,
und ouch durch dhein zunft yemand utzit heimgeschickt werde." 56)

Nach diesem Verbot muss es uns befremden, im Jahre 1588 doch

wieder die Gallert erwähnt zu finden.S7) Gleichzeitig aber
erfahren wir, dass der Empfang der Neujahrsgeschenke auf den

Zünften58) und die gegenseitige Beschenkung der Zünfte sich

nunmehr in Form eigentlicher Umzüge abspielte. Wir
entnehmen dies folgender Angabe Brückners in der ersten
Fortsetzung zu Wurstisen59): „Es war zu damaligen Zeiten zu
Basel der Gebrauch, dass man an dem neuen Jahres-Tage mit
Trommel und Pfeiffen vor die Zünfte zog, und von selbigen ein
Neu-Jahrs-Geschenck empfing, auch verehrten bisweilen die Zünfte
einander zum Neu-Jahrs-Geschencke eine Gallert, und begleiteten
diese Gallert mit vorgemeldtem kriegerischen Spiele."

Zum Jahre 1608 bemerkt die zweite Fortsetzung der selben

Chronik60) : „Noch immerhin blieb es im Gebrauche, dass das

sant martty 1 ß — dem knecht zum schlissell, der den kess hatt brochtt 1 ß".
1559: „4 moss Allandt win" (Fol. 161). 1571 unter Anderm: „vm Syessen
wyn [unser jetziger Hypokras] 3 mass 4 batzen — dem Becken Knechtt
2 ß — den Armen sunder siechen 2 ß — dem knecht zum schlisel — dem

naren 2 ß — dem fremden mit dem spil 2 ß — den sangeren 6 ß —

Spillitten mit der drumen 4 ß" (Fol. 2.53). — 55) Staatsarchiv Basel.
— A Von nun an schenken sich Schlüssel und Safran Ziger oder Käse.
— A Nachträgliche Nachforschungen haben ergeben, dass die Gallert, wenn
auch in bedeutend geringerm Umfange, schon in der ersten Hälfte des
16. Jahrh. wieder auftaucht. — 5^) In den zwanziger Jahren des 16. Jahrh.
kommt für die Zunftbrüder das „Tleizgeld" [(in Zürich „Stubenhitzen") und
„Wachsgeld" auf; die Uebrigen geben noch das „guot jar". — 59) Chr.
Wurstisen, Bassler Chronick. Neue Aufl. Basel 1772. Fortführung, Erstes
Buch, Fol. 27. — 60) Ebenda („Fortführung der Basel-Chronick. Drittes
Buch") Basel 1779, Fol. 95.



126 Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes.

neue Jahr mit Schiessen, Trommel und Pfeiffen gefeuret wurde;
doch ward dismalen weiter nichts gestattet, als dass die

Handwerksgesellen die Geschenke unter Trommel- und Pfeiffenklang
ihren Meistern naher Haus tragen, so dann aber so gleich das

Spiel niederlegen sollten." Dass aber diese Zunftgeschenke bis

zum Ende des 18. Jahrh. Sitte blieben, erhellt aus den Gutjahrsrodeln

der Schlüsselzunft, welche ausführlich die Namen der

Häupter, Ratsherren, Sechser, Zunftgenossen, Tuchscherer,
Zünfterwittwen und Halbzünfter aufführen, welche Gaben an
Geld und, wie das erste Blatt auch sagt, an Gebäck (Neujahrswecken)

empfangen. Auf der Landschaft61) wurde in den

Häusern geschmaust, gezecht und gerauft. Für die damaligen
beschränkten Wohnungsverhältnisse ist es bezeichnend, dass die

aufgeregte Gesellschaft einmal zu Tenniken in derselben Stube

tafelte, wo eine Wöchnerin mit ihrem Neugeborenen lag. Als
die Männer in Streit gerieten und gegen einander losgiengen,
erschrack die Frau aufs heftigste. Das Kind bekam die Gichter
und starb den Tag darauf (Farnsb. Akten vom 26. März 1600

unter Tenniken).

VII. Das führt uns endlich auf die Neujahrsgeschenke
überhaupt. Wenn wir heute etwa neben Weihnachten und Neujahr

Bescherungen veranstalten, oder wenn der Landschäftler

singt :

Hütt isch Sylfester und morn isch Neujor,
Gäp-mer au öppis zum guete Neujor,62)

so ist das nicht eine Neuerung, sondern ein Rest des ursprünglichen

Bescherungstages. Das „Neujohrs-Kindli" ist älter als
das „Wienachts-Kindli" ; denn jenes soll ja natürlich nichts
anderes sein, als die Personifikation des jungen Jahres, und die

Beziehung auf das Jesuskind ist verhältnismässig neu. Das

zeigen uns auch die Verhältnisse in der übrigen Schweiz, in
der früher wenigstens, fast ausschliesslich auf St. Niklaus03) oder

Neujahr04) beschert wurde. In Basel muss freilich schon zu

61) Mitteilung von Herrn Dr. Hess. — 62) G. A. Sriler, Die Basler
Mundart. Basel 1879, Sp. 153b. — «) Vgl. Gemälde der Schweiz:

Luzern I, 331; Am Herd, Denkwürdigkeiten S. 195 ff. ; Lütolf, Sagen 98;
Die Schweiz II, 488; Schweiz. Idiotikon III, 694; Archxv 1, 63; II, 167; IV,
253 u. A. m. — 64) Bölsterli, Sempach S. 52; Herzog, Volksfeste S. 204;
Estermann, Rickenbach S. 193; „Bund" 27. Dez. 1899; Schweiz. Idiotikon III,
63. 64. 346; Archiv I, 66. 183 A.3; II, 142; IV, 260; VI, 36 u. A. m.



Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes. 127

Anfang des 18. Jahrh. an beiden Tagen beschert worden sein;
denn ein Mandat von 1715 spricht von dem „h. Weinacht- und

Neujahrsabend, daran bishero viel Ungebühr aus Anlass des

sogenannten Weihnacht- und Neujahr-Kindleins, sonderlich bei den

Kramständen, die Nacht durchhin verübet worden" (Schweiz.
Idiotikon III, 346). Trotz alledem muss doch Neujahr in jener
Zeit der Hauptbescherungstag gewesen sein. Das erhellt
untrüglich aus den Geschenklisten, wie sie sich noch hie und da

in Privathäusern erhalten haben.65) Eine solche hat D.
Burckhardt-Werthemann im Basler Jahrbuch f. 1897 S. 171

veröffentlicht :

„Weggeschickte gute Jahr"
(Von den ca. 25 Posten sind sieben herausgegriffen.)

„Bürgermeister J.B. Burckhardt: 6 Stockh Candisbrot und das

ordinäre Paquet.
Oberstzunftmeister Wettstein: 4 Stockh Candisbrot, 2 Capaunen

und 4 Citronen und 4 Bomrantzen.
Madame Formonde: Ein lädlein Confiture, 4 grives, 8 Citronen

und Bomrantzen, 2 bouteillen Rossoli66) und eau cordiale
de citrons.

Ratsherr Fäsch: 1 welschhuhn, ein reeschlegel, 2 stockh Candis¬

brot und 4 bomrantzen.
Dr. Battier: 2 Capaunen, eine Medaille von Carl V. und

Ferdinand I.
Herr Linder im Doctorgarten : 2 stockh Candis und ein has.

Dem Jacob a./d. Steinen: 1 büx Thee, 1 stockh Zucker und

Kalbfleisch." 07)

Der Verfasser hat dieses Verzeichnis aufgeführt im
Anschluss an eine Radierung von Hans Heinrich Glaser, die zwei

mit Geschenken beladene Dienstboten darstellt und den Titel
trägt: „wie man einander das gut Jar verehrt". Mit diesem

Künstler sind wir nun aber bereits in den Anfang des 17. Jahrh.
hin aufgerückt. Es beweist uns das, wie wenig sich in dem

Zeitraum von 100 Jahren geändert hat. Aber gehen wir noch

65) Auch mündlich ist mir von verschiedener Seite bestätigt worden,
dass in Basel noch zu Anfang des 19. Jahrh. die eigentliche Bescherung nicht
auf Weihnachten sondern auf Neujahr gefallen sei. — 66j Ein süsser

Liqueur. — 67) Ein Gutjahrrodel des Bürgermeisters Sam. Merian befindet
sich im Besitze von Hrn. Reg.-Rat Alb. Burckhardt. Dieser teilte mir
auch mit, dass die Geschenke — die der Beschenkte natürlich nicht alle
aufzehren konnte — nachher wieder verkauft wurden.



128 Neujahi'sfeier im alten Basel und Verwandtes.

um 100 Jahre zurück, so werden wir die Verhältnisse nicht
wesentlich anders finden. Sagt doch schon Seb. Brant in seinem

„Narrenschiff" (Kap. 65 V. 42):
Des glichen zu dem nuwen jor 6S)

Wem man nit ettwas schencken dût
Der meynt, das gantz jor werd nit gut.

Die Stelle bei Brant ist aber auch noch in einer andern

Hinsicht bedeutsam. Sie führt das Schenken auf den

Aberglauben zurück, dass die Geschenke ein glückliches Omen für
das künftige Jahr seien, eine Meinung, die sich in den
verschiedensten Varianten bis auf den heutigen Tag erhalten hat.69)

Einige Zeilen vorher spielt Brant auf einen andern Aberglauben
an, wenn er sagt :

Vnd wer nit etwas nuwes hat
Vnd vmb das nuw jor syngen gat
Vnd grien tann riss steckt jn syn huss,

Der meynt, er leb das ganz jor nit vss.

Diese Verse Bind nicht nur die älteste deutsche Nachricht
über den Weihnachtsbaum70), sondern sie deuten uns auch

an, was dem Weihnachtsbaum, der also, ähnlich dem englischen
„mistletoe", zunächst in Zweigform auftritt, für eine Bedeutung
innewohne: man will durch den Grünschmuck des Hauses um
die Wintersonnenwende die Fruchtbarkeit und Lebensfülle des

kommenden Jahres symbolisch darstellen und zugleich
heraufbeschwören.

Das Symbolisch-Ominöse ist es ja überhaupt, was den Kern
aller geschilderten Neujahrsbräuche bildet; und das führt uns
nun zum Schluss noch vor die Frage: Ist es nicht möglich, diese
verhältnismässig spät überlieferten Gebräuche auf
ihren Ursprung zurück zu leiten?

Man hat früher versucht, Alles was von Volksbräuchen
sich um die Sonnenwende in Deutschland abspielt, mit dem

germanischen Götterhimmel in Verbindung zu bringen. Es war
eine Zeit romantischer Begeisterung, wo man hinter jedem

68) Auch für Brant ist wohl der 25. Dezember Jahresanfang.
— M) Vgl. namentlich Wuttke, Der deutsche Volksaberglaube § 75. 632 und
anderwärts. — ,0) Eine Notiz aus der Wende des Jahrh. findet sich freilich
schon bei Burchard von Worms (Decr. 1. X c. 15); aber dieses Verbot ist
einem Dekret des Pabstes Marti anus entnommen.



Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes. 129

spukenden Strauchdieb Wotan und in jedem isolierten Felsblock
einen Druidenaltar sah. Dabei vergass man ganz, dass einmal
Römer im Land gewesen, deren mächtige Kultur gewiss nicht
spurlos vorübergegangen war. Und so ist denn auch der eine

und der andre unserer Neujahrsbräuche bei der auffallenden

Uebereinstimmung mit römischen Verhältnissen auf diese
zurückzuführen. Es handelt sich dabei namentlich um zwei Feste :

die Saturnalien und die Januarskalenden.
Die Saturnalien71), welche Saturnus, dem Gott der Aussaat,

geweiht waren, hatten ihren Haupttag am 17. Dezember,
erstreckten sich dann aber bis über den kürzesten Tag hinaus.
Die eigentliche Kulthandlung übergehen wir hier. Von
Volksgebräuchen war namentlich charakteristisch die Behandlung der

Sklaven, die an diesem Feste nicht nur die grösstmögliche Freiheit

genossen, sondern sogar an ihrer Herren Tische sassen und

von ihnen bedient wurden. In dieser Form hat sich freilich die
Sitte nicht erhalten ; es ist aber nicht unmöglich, dass in der

Erhebung irgend eines Kindes aus dem Volke zu der hohen
Bischofswürde die selbe Grundidee der „Umwertung aller Werte"
Bteckt.72) Damit hängt zusammen die Auslosung eines

Festkönigs oder besser Narrenkönigs, der dann die geselligen Spiele
zu leiten hatte. Da diese Sitte auch bei den römischen Soldaten
der Kolonien im Schwange war, vermutet Paul Wendland73)
hinter der Verspottung Christi den selben Brauch, zumal da die

Sitte, den König nachher hinzurichten, auch durch das Martyrium
des hl. Dasius in Mösien (20. Nov. 303) bezeugt ist.74)

Unsere Zunftmähler entsprechen den öffentlichen
Gastmählern an den römischen Saturnalien, und auch die nächtlichen

71) Beschreibungen hei Preller-Jordan, Röm. Myth. II, 15 ff. ; Schuch,

Privataltertümer § 273; Wissowa in Iw. Müllers Handb. V, iv, 169 ff. ; Pauly,
Realenkykl. VI, I, 824; Marquardt, Röm. Staatsverwaltung III, 562;

Marquardt, Privatleben I, 245; Friedländer, Sittengesch. II (1864) 146; I5, 346;
Tomaschek, in: Wiener Sitzungsberr. (Ph.-H. Kl.) 60, 351 ff. — ") Vgl. Fr.
Vogt, Die schlesischen Weihnachtsspiele (1901) S. 92. Auch Du Tilliot,
Mém. p. servir à l'hist. de la Fête des Foux, p. 3 sagt: „Par la seule

exposition des Saturnales, il est aisé de se former une idée de la Fête des

Foux, car comme dans les Saturnales les Valets faisoient les fonctions de

leurs maîtres, de même dans la Fête des Foux les jeunes Clercs et les

autres ministres inférieurs de l'Eglise ofBcoient publiquement et solemnelle-

ment, pendant certains jours consacrés à honorer les Mystères du Christianisme.

— ,3) „Jesus als Saturnalienkönig". Hermes 33, (1898) 175. — '*) L.
Parmentier, in Revue de Philologie 21, 143 ff.

9



130 Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes.

Lärmumzüge haben ihr Analogon in dem nachherigen
ausgelassenen Umschwärmen unter Ausstossung des Rufes „Io
Saturnalia", eine Sitte, die ausdrücklich auch von den römischen
Soldaten in Brittannien überliefert ist. Ferner wurden an den
Saturnalien Geschenke (Wachskerzen und Puppen) verteilt; doch
ist dieser Gebrauch eben so charakteristisch für die Januars-
kalenden70), die noch weit überraschendere Analogien bieten.
Das gegenseitige Glückwünschen am 1. Januar war in Rom

allgemein gebräuchlich. Man that es oft in Form von Zusendung
einer Lampe oder eines Bechers, die etwa die Inschrift „Anno
novo faustum felix tibi" trugen, oder noch lieber eines

Geldstücks; denn Geld am ersten Tage des Jahres bedeutet, wie
noch heutzutage, Wohlstand fürs ganze Jahr; daher nahmen

sogar die Kaiser ein Geldstück als Neujahrsgeschenk an. Den

gleichen Sinn hatte die Verehrung von allerhand Leckereien,
wie Feigen, Datteln, Lebkuchen „zum guten Omen, dass das

neue Jahr nur Süsses und Angenehmes bringen möge." Diese
Geschenke nannte man in Rom „strense", welches Wort sich in
dem französischen „etrennes" noch fortgesetzt hat. Ursprünglich

sollen nun aber diese „strenae" in glückbringenden Zweigen
bestanden haben, die man dem heiligen Haine der Göttin Strenia
entnahm. Daher die spätere Sitte, den Neujahrsgeschenken
grünende Zweige als besonderes Glücksomen beizufügen. Es

liegt nahe, auch diese Sitte mit dem Grünschmuck der Häuser
in Beziehung zu bringen, aus dem dann der mistletoe und unser
Weinachtsbaum entstanden ist. Endlich sei noch erwähnt, dass

es auch zu Neujahr üblich war, opulente Mahlzeiten
abzuhalten und zwar glaubte man auch hier, dass die möglichst
grösste Fülle von guter Vorbedeutung sei für das kommende Jahr.

Damit schliesse ich ab. Möge es mir gelungen sein, zu

zeigen, dass es auch an Hand lokaler Gebräuche möglich ist,
durch Beiziehung analoger Verhältnisse zu allgemeinen,
geistesgeschichtlichen Agentien vorzudringen. Das wird überhaupt je
und je unsre Aufgabe sein müssen. Durch die aprioristische
Annahme einer spontanen und autochthonen Entstehung lokaler
Bräuche kommen wir über ein Anhäufen von Material nicht
hinaus. Stellen wir uns aber auf eine höhere Warte und er-

,5) Vgl. Preller-Jordan, a. a. 0. I, 179 ; Marquardt, Privatleben I,
245; Hospinianus, Festa Jud. et Ethn. 1674, fol. 91.



Allerhand Aberglauben aus dem Kanton Bern. 131

blicken um uns und hinter uns verwandte Züge, dann sind wir
auch berechtigt, nach der bewegenden Kraft zu fragen, die sich

in diesen gemeinsamen Anschauungen fühlbar macht.

In unserm Falle ist es ein grosser Grundzug, der in diesen

Tagen winterlichen Todesdunkels die Herzen der ganzen Menschheit

durchströmt und in Volksbräuchen zum elementaren
Ausbruch kommt: die unsterbliche Sehnsucht nach Licht und Leben.

(Die Anhänge folgen in der nächsten Nummer.)

Allerhand Aberglauben aus dem Kanton Bern.

Gesammelt von G. Züricher und M. Reinhard in Bern.

1. Wenn ein Kind geboren wird, soll man es in das Nachthemd

des Vaters wickeln, damit dieser es auch lieb bekomme.
(s. Gotthelf, „Der Bauernspiegel", Kap. 37.) Bern.

2. Wenn ein Kind geboren ist, schaut man im Kalender
nach, was für ein Zeichen an dem Tag steht. Hat der folgende
Tag das gleiche Zeichen, so wird das nächste Kind vom gleichen
Geschlecht sein. Langnau.

3. Bevor das Kind zur Taufe getragen wird, soll es die
Mutter auf beide Wangen küssen, damit es Grübchen in den

Wangen bekomme. Bern.
(s. Rothenbach1) Nr. 38. 39; Vgl. Nr. 68.)

4. Wenn die Patin das Kind aus der Taufe bringt, soll

man ihr ein Glas Wein vor die Dachtraufe bringen, das sie

stehend und ohne zu sprechen trinken soll, damit das Kind
stark werde. Bern.

5. Man tauft die Kinder oft nach Verstorbenen, z. B. Grosseltern,

Onkeln, Tanten, aber nicht gern nach ihren verstorbenen

Geschwistern, da man sagt, das bringe dem Kinde auch den Tod.
Bern, Thun.

Volkstümliches aus dem Kanton Bern. Lokalsagen und Satzungen
des Aberglaubens. Gesammelt von H. Grunholzer. Zusammengestellt
und herausgegeben von J. E. Rothenbach. Separat-Abdruck aus der

„Neuen Alpenpost". Zürich 1876. Ganz Uebereinstimmendes haben wir
nicht aufgenommen.


	Neujahrsfeier im alten Basel und Verwandtes

