
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 6 (1902)

Artikel: Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt

Autor: Meier, S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-110318

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-110318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


241

Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt.

Yon S. Meier, Lehrer, in Jonen.

(Yierte Serie.) *)

Tod und Begräbnis.
Ist der Zustand eines Kranken derart geworden, dass man

sich sagen muss: „De ischd bös zwäg", „mit dem gohds hinden-
abe", „do isch nümme zum Ufcho", „do isch es Mathee am

letschde", „er macht am Uslebe", „de muess himmle (ypacke)",
„es butzt (nimmt) en jez denn ungsinnet", „de macht Gabi",
„es chan über äinischd us si mit em", und wie die bezüglichen,
mehr oder wenigen feinen Redensarten heissen, so ist die nächste

Sorge der Angehörigen, darauf hinzuwirken, dass der Patient
„si Sach'" („d'Andacht") mache, d. h. beichte und kommuniziere.
Zeigt derselbe sich damit einverstanden oder hat er vielleicht
selber vorher schon aus eigenem Antrieb den Wunsch dazu

geäussert, so berichtet man dem „Heer" (Geistlichen), bezw.

„Pfaarer" und informiert, falls der Kranke gleich „uf de Tod
verseh (verwahrt)", mit der hl. Wegzehrung versehen werden

soll, den Sigrist. Dieser „lütet z'Bicht", d. h. er gibt durch ein

paar kurze Züge am Strange des Sterbeglöckleins den
Ortsbewohnern Kenntnis von der bevorstehenden, wichtigen Punktion.
Er zieht auch das „Ueberröck" (Chorhemd) an und versieht sich

mit dem Weihwassergefäss und der Klingel, während der Geistliche,

ebenfalls angethan mit dem „Ueberröck", das Allerheiligste
behändigt. Nachher begeben sich beide nach dem Krankenhause.

Wer ihnen unterwegs begegnet, hält still und lässt sich,
das Haupt enthlössend, auf die Kniee nieder. Der Geistliche

gibt ihm mit dem Hochwürdigsten den Segen, der Sigrist schellt
mit dem Glöcklein, der Knieende bekreuzt sich, die Worte
sprechend: „Gelobt sei das Allerheiligste Sakrament des Altars".
Gehen Pfarrer und Sigrist an einem Hause vorbei und werden
sie von den Inwohnern bemerkt, so eilen diese vor die Hausthür
hinaus und werfen sieb dort auf die Kniee nieder, um den Segen
zu empfangen.

*) S. Archiv IV, 17. 167. 221. 321; V, 115; VI, 110.

16



242 Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt.

In der Stube des Krankenhauses haben sich inzwischen,
einer Einladung der Angehörigen des Kranken folgend,
Verwandte und Nachbarn versammelt. Im Krankenzimmer — meist
dient als solches das „Stübli" (Nebenstube) — wurde ein Tischchen

für den ernsten Moment hergerichtet, d. h. man bedeckte
es mit einem weissleinenen, mit Spitzen besetzten Tuche, breitete
auf diesem ein kleineres, ebenfalls weissleinenes Tüchlein aus
und stellte darauf zwei Kerzenstöcke, einen links, den andern

rechts; zwischen beide stellte man ein Kruzifix, davor aber ein
Glas mit Weihwasser, ein Glas mit gewöhnlichem Wasser, einen

Teller mit etwas gesegnetem Salz und fünf Wattebäuschchen zum

Betupfen der „5 Sinne", sowie „e Römercherz" (fingerdicke,
nach Art einer Schneckenlinie gewundene bezw. stabförmige
Wachskerze, welche vom Papste selber gesegnet, mit dem grossen
Endablass versehen und etwa von einem päpstlichen Gardisten
oder einem Rompilger aus der ewigen Stadt heimgebracht worden

war). Neben das Tischchen stellte man einen, ebenfalls mit
einem weissen Tüchlein belegten Schemel, damit sich der Geistliche

desselben bedienen kann, wenn er niederknieen will, um
sein Gebet zu verrichten. Tischtüchlein, Kerzenstöcke, Kruzifix
und Römerkerze heissen zusammen „Verwahrzüg". Sie werden
in einer besondern Schachtel aufbewahrt und sind fast in jedem
wohlhabenden Hause zu finden. Zuweilen datiert das Verwahrzeug

noch von Grossvaters Zeiten her. Wer kein eigenes
Verwahrzeug hat, der sucht im gegebenen Moment ein solches zu
entlehnen.

Nach seiner Ankunft im Krankenzimmer hört der Geistliche

(bei geschlossener Thüre und brennenden Kerzen) den
Kranken Beichte, während der Sigrist mit den in der Stuhe
Anwesenden den Rosenkranz zu beten anfängt. Bei diesem Anlass

trug vor etlichen Jahren das Weibervolk brennende Kerzen,
sog. „Rodelcherze" (gewundene Wachskerzen). Nach Beendigung
der Beicht öffnet der Geistliche die Thür wieder, lässt dann den

zu Verwahrenden kommunizieren und „gid em 's heiig Oel"
(hl. Oelung). Hierauf werden noch fünf Vaterunser und der
Glauben, sowie die Litanei für Kranke gebetet. Nach dem
Verwahren kehren Pfarrer und Sigrist wieder zur Kirche zurück,
die anwesenden Nachbarsleute schliessen sich ihnen an, um sie
eine Strecke weit zu begleiten, bezw. so weit, his sie fünf Vaterunser

und den Glauben gebetet haben. Nachdem letzteres ge-



Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt. 243

schehen, kehrt sich der Geistliche um und gibt dem Geleite
den Segen, worauf dieses zurückbleibt.

Eilt es mit der Beichte und Kommunion nicht allzusehr,
so hört der Geistliche den Kranken etwa an einem Abend bei
Anlass eines Besuches Beicht, reicht ihm dann aber die hl.
Wegzehrung erst am folgenden Morgen. Sind Beichte und
Kommunion aber gar unmöglich, z. B. infolge allzugrosser Schwäche,
so wird der Patient mit der letzten Oelung versehen.

Heisst es, der Kranke „ligg' im And", so füllt sich die
Stube neuerdings mit Besuchern. Die Römerkerze wird wieder
angezündet und zuweilen kreisend um Bett und Mund und Nase
des Sterbenden geführt, um dem Bösen den Zutritt zu demselben

zu verwehren. Die Kraft der betreffenden Kerze wird übrigens
durch die Redensart: „So wit d'Römercherz schint, chund de

bös Find nid zue" gekennzeichuet. In der gleichen Absicht wird
da uod dort auch die nächste Umgebung des Bettes mit
Weihwasser besprengt.

Dem mit dem Tode Ringenden gibt man ein Kruzifix und
ein „Römerbättli", d. h. einen aus Rom stammenden, vom Papst
gesegneten und wie die Römerkerze mit dem grossen Endablass
versehenen Rosenkranz in die Hände. Dann beten ihm die
Anwesenden „isAnd" (Vaterunser, Sterbegebete, Litanei). Hat er
endlich „nsgschnufet" (den letzten Atemzug gethan), ist er
„gstorbe", „verscheide", „hed er ypackt" (eingepackt), „d'Bai
gstreckt" u. s. w., so werden noch fünf Vaterunser und der
Glauben gebetet, nachher die Römerkerze, die beiläufig
bemerkt wieder frisch gesegnet werden muss, bevor sie bei einem

neuen Sterbefall gebraucht werden darf, ausgelöscht. Dann
entfernen sich die Besucher.

Gestorbenen Kindern werden in Jonen vor dem Schlussgebet

die Hände gefaltet und mit einem Rosenkranz umwunden.
Ausserdem werden ihnen zwischen die Hände noch drei, etwa
10 cm. lange, unten zusammengeklebte, oben strahlenartig
auseinandergehende Stückchen einer dünnen Wachskerze gesteckt;
nachher zündet man diese an und lässt sie brennen, bis die fünf
Vaterunser und der Glauben gebetet sind; schliesslich werden
sie von einem der anwesenden Kinder ausgelöscht.

Haben die letzten der beim Sterben zugegen gewesenen
Besucher das Zimmer verlassen, so beginnt sofort das Ankleiden
des Verstorbenen. Es wird gewöhnlich von zwei Nachbaren,



244 Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt.

bezw. Nachbarinnen, „wo gholffe händ abluege" (welche bei der
Pflege behülflich gewesen waren), besorgt und es kommen dabei
im Allgemeinen die gewöhnlichen Sonntagskleider, beim
weiblichen Geschlechte auch blos die bessern Unterkleider zur
Verwendung. Kleine Kinder werden, wenn die Mittel es erlauben,
in Weiss gekleidet, grössern Mädchen wird nach dem Anziehen
der Kleider wenigstens eine weisse Schürze umgebunden. Auch
ein Kränzchen auf dem Haupte darf bei den Mädchen überhaupt
nicht fehlen. Wohlhabende Familien schaffen für ihre
verstorbenen Töchter wohl auch besondere Totengewänder an. Die
Erwachsenen haben vielfach ihr besonderes Totenhemd, das nicht
selten schon Jahre vorher angeschafft worden war und seither
im Kasten verwahrt gelegen hat. Die Hände der Verstorbenen
werden über der Brust gefaltet und mit einem Rosenkranz
umwunden; Augen und Mund benetzt man mit Weihwasser und
den Unterkiefer bindet man mit einem Nastuch an den
Oberkiefer, damit der Mund geschlossen bleibe.

So lange der Tote im Hause liegt, lässt man im
Sterbezimmer ein Lichtlein oder zwei Kerzen brennen und anf dem
Tischchen ein Kruzifix stehen nebst Weihwassergefäss. Dann
kommen etwa Kinder und Erwachsene armer Familien, um den
Verstorbenen anzusehen und ein wenig für ihn zu beten. Dafür

erhielten sie in den Sechziger Jahren (beispielsweise in
Tägerig) jedesmal ein Stück Brod oder einen „Zwe-Räppler".
Die Gelegenheit, billig zu Brod und Geld zu gelangen, veranlasste

dann Manchen, des Tags sich mehrmals ins Sterbezimmer

zu verfügen, um zu beten.

Bricht die Nacht herein, so kommt Gross und Klein aus
der Nachbarschaft und Verwandtschaft, um in der Stube zu
wachen. Sie sitzen um den Tisch und auf den Ofen- und
Wandbänken herum und fangen an, einen Psalter (3 Rosenkränze)
zu beten. Nachher kehren sie wieder nach Hause zurück. In
Jonen ist dieser Brauch die letzten Jahre hindurch etwas in
Abgang gekommen, wird aber jetzt wieder fast allgemein üblich.
Ausserdem wird in der gleichen Gemeiade, so lange der Tote
im Hause liegt, jeden Abend ein Rosenkranz gebetet und nebst-
dem am darauffolgenden Sonntag die Stationen. In Arni und

Boswyl ist das Wachen überhaupt abgeschafft worden, dafür
aber betet mau dann am erstem Ort bis am Tag der Beerdigung
jeden Abend im Schulhaus einen Psalter. Wie anders früher,



Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt. 245

d. h. vor etwa drei Jahrzehnten Da wachte man, z. B. in
Tägerig, wenn nicht die ganze Nacht hindurch, so doch während
eines grossen Teils derselben und statt eines Psalters betete

man deren mindestens drei. Zwischen dem zweiten und dritten
Psalter wurde eine Pause gemacht, es gab Znüni: Most und

Brot, zuweilen für die Erwachsenen auch „Bränz" (Branntwein).
Der eine oder andere Bube, der vorher selten „Geistiges" zu
trinken bekommen hatte, nahm, weil er so wohlfeil dazu kam,
oft mehr zu sich, als er ertragen konnte. Andere legten sich

auf den Ofen und fingen an zu schlafen oder trieben im
Verstohlenen Gngelfuhr. Dem dritten Psalter folgte ein Kaffee.
Nachher ging man nach Hause.

Eine besondere Aufgabe der Hinterbliebenen eines

Verstorbenen besteht darin, Pfarrer, Sigrist, Civilstandsbeamten,
Totengräber, Schreiner, „Todtegschäuer" event, auch den

Organisten vom erfolgten Hinschied in Kenntnis zu setzen, „Chrüzli-
träger" und Sargträger zu bitten, und die Verwandten bis zum
dritten und vierten Grade, sowie Freunde und Bekannte aur
Teilnahme am Begräbnis einzuladen. Letzteres, d. h. das

„z'Chilelade", geschah früher und geschieht zum Teil auch jetzt
noch mündlich, und auf einem besondern Gange, wobei der
Ladende „schwarz kam" (Trauerkleider trug). Häufig werden

zum „z'Chilelade" im Wohnort des Verstorbenen selber und in
dessen näherer Umgebung auch Kinder verwendet. In neuer
Zeit kommt zum mündlichen z'Chilelade noch das schriftliche,1!
d. h. man erlässt eine Todesanzeige in einer der inländischen
Zeitungen, deren es im Freiamte gegenwärtig acht gibt, oder

man lässt gedruckte Leidzirkulare herumtragen, bezw. versendet
solche an die auswärtigen Interessenten per Post.

Hat der Sigrist vom Sterbefall Mitteilung erhalten, so

läutet er „'s Andzäie", „i's Änd", mit dem kleinen Glöcklein
für solche, die noch nicht, mit der grossen für solche die schon

kommuniziert haben. Betrifft es ein „Wibervolch" (Weib), so

wird überdies „äinischd underzoge" (einmal einen Moment lang
mit dem Läuten innegehalten), starb dagegen ein „Mannevolch"
so „underziehd" der Läuter zweimal. Erfolgte der Tod nach
der Vesperzeit, so wird an diesem Tage die Sterbeglocke nicht
mehr geläutet, dafür dann aber am folgenden Morgen unmittelbar

im Anschlüsse an den Gottesdienst und nach erfolgter
Verkündigung durch den Geistlichen. Während des Läutens beten



246 Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt.

die in der Kirche Anwesenden „Feufi" (fünf Vaterunser) und
den Glauben.

Die Beerdigungen finden in der Regel am dritten Tage
nach dem Tode und vor dem Morgengottesdienste statt, der,
sofern es speziell gewünscht wird, bezw. wenn besondere Umstände

es erheischen, vom Geistlichen um eine halbe oder ganze Stunde
oder noch mehr hinausgeschoben wird. In Wohlen erfolgen die

Begräbnisse mittags 11 Uhr. Eine Stunde vor der angesetzten
Beerdigungszeit wird die Feierlichkeit eingeläutet und zwar
speziell in Jonen so, dass man bei einer erwachsenen Person

erst ungefähr l/2 Minute lang die grosse Glocke läutet, dann

etwa eine Minute die kleinere mit einmaligem, momentanem

Innehalten, hierauf '/2—1 Minuten mit der grössern und mittlem
Glocke zusammen. Dieses Läuten mit dem kleinen Glöcklein
sowie das Zusammenläuten wiederholt sich dreimal hinter
einander. Zum Schlüsse läutet man noch ungefähr lU Minute
lang mit der grossen Glocke. Gilt das Läuten einem Kinde,
so besteht dieses „erst' Zäie" in einem zwei Minuten dauernden
Läuten mit der grossen Glocke und einem ebenso langen, jedoch
einmal durch kurzes Anhalten unterbrochenen Läuten mit der
kleinen Glocke.

Ungefähr eine halbe Stunde später machen sich die „Laid-
lüt" des betr. Ortes (die Leidtragenden) auf den Weg nach

dem Trauerhause. Die Männer und Frauen tragen schwarze
Kleider (die Hochzeitskleider), die Knaben und Jünglinge
mindestens ein scharzes Band um den Hut und eine schwäre

Cravatte, zuweilen auch, indessen selten, ein schwarzes Band um
den rechten Arm, oder einen schwarzen Bandstreifen am rechten

Aufschlag des Rockkragens. Die Mädchen kommen vielfach
auch schwarz gekleidet, oder haben wenigstens eine schwarze
Schürze und ein schwarzes Halstuch umgebunden. Viele Frauen
und Jungfrauen hängen auch um die Schultern einen schwarzen
Shawl. Hie und da lassen sich auch schwarze Cylinder und
schwarze Glacehandschuhe sehen.

Beim Trauerhause angelangt, begeben sich die nächsten
Verwandten in die Stube, während die übrigen draussen bleiben.
Neben der Eingangstreppe steht ein, mit einem weissen Tuche
bedecktes Tischchen, auf welchem zwei brennende Kerzen und
ein Weihwassergefäss stehen. Bald wird der Sarg mit der
Leiche aus dem Sterbezimmer herausgebracht und auf den vom



Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt. 247

Totengräber herbeigeschafften „Todtebohr" (Totenbahre)
gelegt. Der Sarg ist aus Tannenholz gefertigt, mit schwarzer
Farbe angestrichen oder schwarz lakiert, einfach gehalten oder

mit aufgeklebten Papierornamenten geschmückt uud an beiden

Enden mit einem metallenen Traggriff versehen. Der Deckel
ist aufgenagelt oder aufgeschraubt und enthält nicht selten in
der Kopfgegend einen Schieber mit einem durchsichtigen Glas-

fensterchen darunter. Die Leiche ruht mit dem Kopfe auf einem

mit Seegras gepolsterten „Sargchüssi" (Sargkissen). Vor etwa
30 Jahren verwendete man statt dessen einfach eine Handvoll
Hobelspähne, welche der Schreiner, der, nebenbei bemerkt, stets
bei der Einsargung der Leiche behülflich ist, mitgebracht hatte.

Wer die Leiche durch das Glasfensterchen hindurch noch
ansehen will, thut es und besprengt den Sarg nachher mit
Weihwasser aus dem auf dem nebenstehenden Tischchen zu
diesem Zwecke bereit gehaltenen Gefäss. Ist die Zeit zum

Abgange da, so wird der Schieber geschlossen. Alsdann belegt
der Totengräber den Sarg mit dem schwarzen Bahrtuch, heftet
darauf die von Verwandten, Freunden, Bekannten u. s. w. gespendeten

Sträusse und Kränze. Dann setzt sich der Zug in

Bewegung, voraus der „Chrüzliträger" (Kreuzträger), ein Knabe
oder Patenkind des Verstorbenen, mit dem schwarzen Holz-
kreuzchen v), an dem etwa ein Jesusbildchen, ein Trauerflor oder
ein Kränzchen befestigt ist; hinter ihm die vier Träger, die Totenbahre

mit dem Sarg auf den Schultern, alsdann die nächsten

männlichen Verwandten, hierauf die übrigen Leidtragenden und
zuletzt die nächsten weiblichen Verwandten, brennende Kerzen

tragend, schluchzend und weinend, und das Gesicht mit einem
weissen Taschentuche bedeckend. Vom Trauerhause weg bis

zur Kirche wird der Rosenkranz gebetet, oder ein Trauermarsch
geblasen; letzteres jedoch nur da, wo eine Musikgesellschaft
besteht und diese sich veranlasst findet, dem Verstorbenen die letzte
Ehre zu erweisen. Bei der Kirchentreppe angelangt hält der

Zug stille, die Träger stellen die Totenbahre auf die Erde und
der Geistliche — Sigrist, Ministranten, Kreuz- und Fahnen-

') Für Kinder werden auch blau angestrichene Kreuzchen verwendet.
Früher waren diese allgemeiner; ebenso verwendete man auch blau
angestrichene Särge. Einen blau bemalten Sarg brachte man auch noch am
21. Feb. 1901 nach Lunkhofen zur Beerdigung. Er enthielt die Leiche einer
90jährigen Jungfer aus der Nachbargemeinde Arni.



248 Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt.

träger zur Seite — beginnt, die Leiche einzusegnen. Während
der Einsegnung wird das Sterbeglöcklein geläutet. Nach der
Einsegnung setzt sich der Zug — diesmal Trauerkreuz und
Trauerfahne an der Spitze — wieder in Bewegung, unter dem
Geläute aller Glocken. Beim Grabe wird Halt gemacht. Der
Totengräber nimmt Kränze und Bahrtuch weg und trägt unter
Mitwirkung eines Gehülfen den Sarg auf zwei Bretter, die quer
über das Grab gelegt sind. Alsdann wird der Sarg von vier
Männern mittelst zwei Seilen langsam in die Grube hinuntergelassen.

Nachdem die Seile wieder zurückgezogen, besprengt
der Geistliche ihn mit Weihwasser, liest, hier in deutscher,
anderwärts in lateinischer Sprache, die nötigen Gebete und wirft
mit der Schaufel dreimal nacheinander Erde auf den Sarg
hinunter, dabei die Worte sprechend: „Gedenke, o Mensch, dass

du Staub bist und wieder zu Staub werden wirst". Er schwingt
auch dreimal das Weihrauchfass über das Grab, nimmt hierauf
dem Kreuzträger das Kreuzchen aus den Händen, macht mit
demselben über den Sarg das Zeichen des Kreuzes, indem er
spricht: „Das Zeichen unseres Erlösers Jesu Christi sei über
dich gezeichnet, der in diesem Zeichen dich erlöst hat, um dich

zur Herrlichkeit der Auferstehung zu erwecken. Der Friede
sei mit dir !" Nachher werden von den Anwesenden drei Vaterunser

und der christliche Glauben gebetet. Zum Schlüsse der

Einsegnungsfeierlichkeit, die im Ganzen eine Viertelstunde
dauert, besprengt der Geistliche den Sarg nochmals mit
Weihwasser und begibt sich dann in die Kirche hinein, gefolgt von

Sigrist, Ministranten, Fahnenträger und Kreuzträger. Die
Uebrigen besprengen ebenfalls, einer nach dem andern das Grab
mit Weihwasser und treten hierauf ebenfalls in die Kirche;
mancher geht statt dessen heim (so z. B. in Bremgarten und

Wohlen). Die Leidtragenden sind die letzten, welche in die

Kirche hineingehen; sie nehmen in den vordem Stühlen Platz.
Der Geistliche verliest nun auf den Chorstufen die Personalien

(Name, Geburts- und Sterbedatum, Alter) des Verstorbenen und

gibt auch gleich die Tage bekannt, an welchen Gedächtnisfeier,
„Siebenter" und „Dreissigster" abgehalten werden. Alsdann wird
die Totenmesse gelesen, bezw. das Seelamt gehalten. Nach dem

Evangelium geht man vielerorts „z'Opfer", d. h. man begibt
sich, eines hinter dem andern und zuerst das Weibervolk, nachher

die Jünglinge und Männer zu einem im Chor stehenden



Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt. 249

Opferstock und legt eine Geldgabe hinein, gewöhnlich Kupferoder

Nickelmünzen; es ist aber auch schon vorgekommen, dass

einer mit leeren Fingern in den Opferstock „tupfte", d. h. nichts
opferte, oder dass er falsches oder ausser Kurs gesetztes („ab-
grüeftnigs") Geld, ja sogar Knöpfe opferte, oder dass er, statt
einen Obolus in den Opferstock hineinzulegen, ein Geldstück
daraus nahm.

Während des Gottesdienstes deckt der Totengräber unter
Mithülfe einiger dienstfertiger Männer das Grab zu, stellt am
Kopfende desselben das Kreuzchen ein und ziert den Grabhügel
mit den gespendeten Kränzen und Straussen.

Nach dem Gottesdienst begeben sich die Leidtragenden
nochmals aufs Grab hinaus, beten dort eine Weile und gehen
dann heim, bezw. ins Trauerhaus zum „Liichmohl" (Leichenmahl).

Die Grabzier wird, mit Ausnahme wertvoller Kränze,
auf dem Grabhügel belassen, bis sie verwelkt und zu Grunde

geht. Kostbare Kränze werden etwa am Abend heimgeholt,
um sie entweder einrahmen zu lassen oder an besondern Tagen
wieder auf's Grab zu legen. Das Holzkreuz wird häufig ein

paar Wochen nach der Beerdigung durch einen mehr oder

weniger kostbaren Grabstein ersetzt.
Die Leichenfeierlichkeit erleidet mancherlei Modifikation

je nach Ort und Verhältnissen.
Stirbt z. B. ein Lehrer, ein Mitglied der Schulbehörde oder

ein Schulkind, so geht auch die Schuljugend in Begleitung der
Lehrerschaft mit und stellt sich hinter dem Kreuzträger auf.
Gehörte der Verstorbene einem Gesang-, Schützen-, Turnverein
oder einer Musikgesellschaft an, so geben ihm die Vereinsgenossen

mit schwarzumflorter, kranzbehängter Fahne das Geleite.
Im gegebenen Augenblicke schwenkt der Fähnrich zum Abschied
dreimal die Fahne über das Grab. Die Musikgesellschaft spielt
auf dem Wege zur Kirche einen Trauermarsch, die Sänger

tragen am Grabe ein Grablied vor. Bei Beerdigung von Lehrern
werden zuweilen Grabreden gehalten, sonst aber ist das Halten
von Leichenreden nicht üblich. Ganz kleine Kinder wurden
früher wenn möglich von den Taufpaten zu Grabe getragen,
und zwar von der „Gotte" mittelst eines Tragrings auf dem

Kopfe, vom „Götti" dagegen unter dem Arm. Die Patin spendet
gewöhnlich für ihr verstorbenes Patenkind ein Kränzchen nebst
einem weissen oder schwarzen Flor, die dann am Kreuzchen



250 Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt.

befestigt werden. Das Kränzchen wird häufig nach der
Beerdigung wieder abgenommen, eingerahmt und in der Stube

aufgehängt als „Adänke". In Jonen liess man in den Fünfziger
Jahren Kindersärge mittelst eines KinderWägelchens, das von
Mädchen gezogen wurde, zu Grabe bringen; jetzt aber besorgen
diesen Dienst grössere Schulknaben, und sie bedienen sich hiezu

einer besondern kleinen Totenbahre. Handelt es sich in
Boswyl um Beerdigung von Mädchen oder Jungfrauen, so sind

es weissgekleidete Schülerinnen, bzw. schwarzgekleidete und mit
einem schwarzen Shawl verhüllte Jungfrauen, welche als Trägerinnen

fungieren. Letztere tragen auch auf dem Kopfe ein

weisses Kränzchen. Dem Sarge gehen eine Anzahl Mädchen in
weissem Gewände, schwarzer, schräg über die Brust laufender
Schärpe und einem Blumenstrauss oder einer Kerze in der
rechten Hand voran.2) Anderwärts hinwiederum sind es junge
Burschen, denen das Tragen ledig verstorbener Altersgenossen
und -Genossinnen obliegt. Verheiratete beiderlei Geschlechts
werden von Männern getragen, Mitglieder eines Vereins, einer
Behörde. Korporation oft von Kollegen. In Jonen ist es bei

Beerdigung von Ledigen weiterer Brauch, dass vier „Chränzli-
mäitli* (schwarzgekleidete, mit einer weissen Schürze angetane
Jungfrauen, die auf dem Kopfe Kränzchen tragen) mit brennenden

Kerzen, welche sie vor dem Abgange des Leichenzuges im
Trauerhause erhalten hatten, zu beiden Seiten des Sarges
hergehen. Nach der Beerdigung werden die Reste dieser Kerzen
zwischen die Blumen gesteckt, welche das Grab zieren müssen

und dort belassen, bis sie niedergebrannt sind. Bis vor wenigen
Jahren giengen jeweilen auch vor dem Sarge her zwei

Kranzjungfrauen mit einem „Böge", d. h. einem aus Holzstäben
gefertigten, mit Buchs eingefassten und mit weissen Rosen
gezierten bogenartigen Gestelle, in dessen Mitte eine auf die
verstorbene Person bezügliche Inschrift angebracht war. So auch

anderwärts, z. B. in Lunkhofen, wo der Brauch jetzt noch

herrscht; ferner in Beinwyl und Boswyl. An letzterm Orte
waren es aber Schulmädchen, die den Bogen trugen. In Beinwyl

wurde der Bogen von jungen Burschen ausgerüstet, wenn
er einem Jüngling galt; war er für eine Jungfrau bestimmt,
von erwachsenen Mädchen. Zu Anfang des Jahrhunderts musste

2) Auch das Kreuzchen wird von einem Mädchen getragen.



Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt. 251

in Jonen die älteste Tochter der Trauerfamilie mit einem
brennenden Laternchen den Sarg begleiten, in Boswyl dagegen, wo dieser
Brauch ebenfalls und bis in die Siebenziger Jahre hinein herrschte,
die Grabbeterin. Sie gieng hiebei hinter dem Kreuzträger her.

Im Freiamte tragen die nächsten weiblichen Verwandten
macherorts vom Sterbehause weg bis nach Schluss der Beerdigung
brennende, aus gelbem, weissem oder farbigem Wachs gefertigte
und ringförmig gewundene Kerzen („Ringcherze"); sie löschen
sie aber vor dem Betreten der Kirche wieder aus. Das „Cherze-
bränne" war übrigens hiezulande allgemein üblich, und man
nahm die Kerzen, bis der dreissigste Tag nach dem Ableben
vorbei war, jedes Mal, wenn man in die Messe ging, mit, stellte
sie vor sich auf die Kirchenbank und liess sie brennen bis zum
Schlüsse des Gottesdienstes. Da aber durch die Wachstropfen
die Bänke verunreinigt wurden, so kam der Brauch des

Kerzenbrennens, hauptsächlich seit den im Laufe der letzten Jahre
vielerorts vorgenommenen Kirchenrenovationen und Neubauten
in Abgang. In Jonen brenneu die Leidtragenden überhaupt
keine Kerzen mehr.

An manchen Orten bedient man sich jetzt zur Fortschaffung
des Sarges statt besonderer Träger eines Totenwagens, so z. B.
in Arni-Islisberg, Wohlen, Besenbühren-Waldhäusern, Muri,
Bremgarten. Am letztern Orte geben auch die bei der
Beerdigung amtenden Geistlichen, sowie eine Anzahl „Karolisser"
(Chorknaben) der Leiche das Geleite vom Trauerhause weg bis

zum Grabe. Die Chorknaben singen unterwegs lateinische

Trauergesänge.
Bis in die Siebenziger Jahre trugen bei Beerdigungen

die männlichen Leidleute schwarze, nach Art der Pelerinen
rundgeschnittene „Leidmäntel". Reichere trugen solche aus Merino,
Ärmere dagegen aus „Migräne"3). Wer keinen besass, der
musste einen entlehnen. Der Leidmantel wurde auch umgelegt,
wenn einer den „Heer" (Pfarrer) holte zum „Verwahren". Nach
dem Begräbnis mussten die Männer noch vier Wochen lang
„mantle" (den Leidmantel tragen). Die Frauen trugen für
verstorbene Eltern, den Ehemann, Kinder 1 Jahr, für Geschwister
7a Jahr, für übrige Verwandten V* Jahr lang Leid. Während
der ersten Hälfte der Leidzeit trugen sie ausschliesslich schwarze

3) Zu franz. grain? Vgl. gros-grain, eine besondere Art Stoffgeflecht.



252 Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt.

Kleider, während der zweiten Hälfte dunkle oder einen schwarzen

„Tschopen" (Jacke) und dunkelblaue Schürze; auch die im
entferntem Grade Verwandten trugen schwarzen „Tschopen" und
dunkelblaue Schürze. Man hiess dies: Die schwarzen „Ermel*
anlegen. Auch jetzt noch ist es Brauch, dass, wer „i's Leid
chund" eine gewisse Zeit lang „schwarz chund", „die schwarze
Rock'" anlegt (sich schwarz kleidet) und zwar für Eltern,
Ehemann, Kinder 1 Jahr und 4 Wochen (in Jonen bis 2 Jahr),
für Geschwister V2 Jahr (in Jonen bis 1 Jahr), für entferntere
Verwandte 4 Wochen, für Pate und Patin 1U Jahr. In Boswyl
trägt das weibliche Geschlecht überdies bei Kirchenbesuchen
vier Wochen lang den Shawl; es trägt ihn auch an Jahrzeiten
und Allerheiligen.

Ein weiterer Unterschied zwischen jetzt und früher besteht

darin, dass ehemals das Grab in Anwesenheit des Geistlichen

zugedeckt wurde, bezw. nachdem der Pfarrer mit der Schaufel
Erde auf den Sarg hinunter geworfen und letztern mit
Weihwasser besprengt hatte; auch stellte der Geistliche selber das

Kreuzchen an seinen bestimmten Platz.
Die Träger besorgen in Jonen ihren Dienst umsonst, während

man ihnen anderwärts für die gehabte Mühe eine Entschädigung
an Geld verabreicht (ungefähr 1 —1,20 Franken dem Mann).

Die Leichenmahlzeiten werden wegen der von auswärts
herkommenden Verwandten veranstaltet und bestehen aus Suppe,
Gemüse, zwei- bis dreierlei Fleisch und Most oder Wein nebst

darauffolgendem Kaffee. Sie dauern häufig bis in den

Nachmittag hinein und vereinigen in den Häusern der Reichen oft
20—30 Personen um den Tisch ; aber nicht immer gehen alle
nüchtern d. h. aufrechten Ganges auseinander.

Eine Woche nach dem Begräbnis findet der „Siebente"
statt, vier Wochen nachher aber der „Dreissigste", jedesmal
mit einer Seelenmesse und darauf folgendem Gräberbesuch seitens

der Angehörigen und Verwandten.4) Wohlhabende lassen für
einen verstorbenen Erwachsenen meist ein „Seelamt" (feierliches

4) Das Grab eines Verstorbenen wird eigentlich nach jedem
Morgengottesdienste besucht und zwar so lange derselbe „underm Drissgist" liegt ;

denn die Sitte verlangt, dass während dieser Zeit aus der betr. Familie
täglich mindestens ein Glied der hl. Messe beiwohne. An manchen Orten,

wie z. B. in Jonen, herrscht überhaupt das ganze Jahr hindurch nach jedem
Morgengottesdienst ein reger Gräberbesuch.



Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt. 253

Totenamt) abhalten, Ärmere dagegen begnügen sich mit einer
stillen Messe („Seelemäss"). Zuweilen werden Siebenter und

Dreissigster früher angesetzt, oder sogar zusammen abgehalten,
bezw. gleich mit dem Begräbnis verbunden. Wer bei der
Beerdigung ein „Liichmohl" gab, gibt gewöhnlich auch am Dreissigsten

ein solches. Der Siebente wird „vo de Fronde", d. h.

auswärts Wohnenden im allgemeinen nicht besucht, wohl aber
dann der Dreissigste, indem bei diesem Anlasse in der Regel
allfällige Erbschaftsangelegenheiten zur Sprache kommen.

Ausser den Messen am Begräbnis, Siebenten und Dreissigsten

lassen die Hinterbliebenen für den Verstorbenen noch zwei
bis drei Gedächtnismessen oder, vereinzelt, sogar „e Gregori-
mäss" (Gregorimesse d. h. 30 Messen) lesen, an Jahrestagen aber

„Johrzet" (Jahrzeiten) mit einer bis fünf und mehr Messen.

Statt der stillen Jahrzeitmesse lassen Vermögliche auch ein
Seelamt abhalten. Diese Jahrzeiten heissen „begehrte"
Jahrzeiten. Neben diesen gibt es nun aber noch „gstifteti Johrzet"
(gestiftete Jahrzeiten). Sie beruhen auf einer letztwilligen
Verfügung des Verstorbenen und werden aus dessen Nachlasse
bezahlt, sind aber ziemlich selten. „Es gstiftets Johrzet" kostet
120 — 300 Franken, je nachdem entweder blos eine Seelenmesse
oder dann ein Seelamt verlangt wird. In Tägerig gab es in
den Sechziger Jahren noch Jahrzeiten, welche mit „Späng"
(Spende) verbunden waren, d. h. der Sigrist teilte am Schlüsse
des Gottesdienstes den zu beiden Seiten des Hauptganges in
Reih und Glied stehenden Ortsarmen Brot und Kleingeld ans.
Für eine hl. Messe muss jetzt 1 Fr. 25 Cts. bezahlt werden,
vor einigen Jahren 1 Fr.

Häufig kommt es auch vor, dass christliche Vereine (Pius-
vereine, Müttervereine, Josephsverein [Jonen], Veteranenverein

[Boswyl] u. s. w. für ein verstorbenes Mitglied Gedächtnis mit
einer und mehreren Messen abhalten lassen. Man heisst das „noo-
tue" (nachthun). In Jonen ist es nebstdem noch Brauch, dass

freiwillige Beiträge gesammelt werden unter demjenigen
Geschlechte bezw. Stande, dem der Verstorbene angehört hatte,
so für einen Verheirateten unter den Männern, für eine
Verheiratete unter den Frauen, für einen Ledigen unter den

Jünglingen, für eine Ledige unter den Jungfrauen. Beim „Izieh"
(Einziehen) sind gewöhnlich der Totengräber und die Grabbeterin

beteiligt. Sie bringen das gesammelte Geld dem Ortsgeistlichen,



254 Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt.

der dann dafür zum Heile des Verblichenen Messen liest oder
bei den Kapuzinern lesen lässt und auch jeweilen beim
Verkünden des Dreissigsten die Anzahl der Messen bekannt macht,
die aus der Sammlung gelesen werden. Das Erträgnis ist manchmal

so gross, dass bis 18 Messen daraus gelesen werden können.
In Jonen ist es auch üblich, dass die, welche einen

Angehörigen „underm Drissgist" haben, ein bis zwei Pfund Kerzen
opfern, ein Pfund auf das Begräbnis, ein Pfund auf den Dreissigsten.

Diese Kerzen werden vom Sigrist auf einen besondern
Ständer rechts vom Altar auf der Männerseite gesteckt (7 Stück
auf einmal) und jeweilen vor Beginn des Morgengottesdienstes
von einem Altardiener angezündet, nach Beendigung desselben
aber wieder ausgelöscht. Die Geber bringen die Kerzen
entweder dem Sigristen ins Haus oder sie legen sie auf einen
Seitenaltar.

Die Auslagen, die mit einer Leichenfeierlichkeit verbunden

sind, sind ziemlich beträchtlich, und nicht umsonst lautet ein
Freiämter Sprichwort: „'s Werde und 's Sterbe chostet vil Gäld".
Spezifiziert erstrecken sie sich auf folgende Posten: 1) Sarg,

grosser 18 bis 50 Fr., kleiner 4 Fr., 2) Chrüzliträger 10 bis
40 Cts., 3) Sargträger (wenn überhaupt bezahlt) bis 1 Fr. 20
dem Mann; Knaben ungefähr 30 Cts., 4) Cherzemaitli ungefähr
50 Cts. der Person, 5) Grabbeterin5) 4 bis 5 Fr. (in Boswyl
4 Fr., ein Brot und etwa auch getragene Kleider), 6) Sigrist
für „Endlüte" 60 Cts. bis 1 Fr. 50, 7) Totengräber 4 bis 5 Fr.,
8) Totengschauer 2 Fr., 9) Organist, Sänger, Orgeltreter 2 Fr.
60 Cts. bei jedem Seelamt, 10) Pfarrer 4 Fr. 80 bis 5 Fr. (für
Seelamt am Begräbnis, Siebenten und Dreissigsten). Hiezu kommen
dann noch die Auslagen für ein passendes Grabdenkmal.

Eine aus dem Jahre 1827 stammende, auf das Absterben
einer in Lunkhofen verstorbenen Frau bezügliche Rechnung
enthält folgende Posten:

„Dem Pfarrer 3 Aemter 2 Fr. 4 btz. — Rp.
30igster und Libera 7 „ 6 „

3 Fr. 1 btz. 6 Rp.
Begräbniss und Drissigster mit 6 Aemtern und 3 Libera

für die Singer und Organist ist 4 Fr. 6 btz. 8 Rp.

5) Die Grabbeterin muss, bis der Dreissigste vorbei ist, jeden Tag zur
Kirche gehen und nachher am Grabe „Es Gwüsnigs bäte"; sie muss auch
das Weihwassergefäss auf dem Grabe mit Weihwasser versehen.



Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt. 255

Grabbäteri 4 Fr. 8 btz.
Grabmacher 1 Fr. 2 btz. dem Todtengräber.
Todtenschau und Todtenschein 1 Fr.
Todtenbaum (mit guter färb gefasset und gemolet wis der

Brauch ist) Sa 8 Fr."
Zum Schlüsse noch drei Beispiele, die zeigen, wie man

früher mit Selbstmördern verfuhr.
1. „Alss mynen Herren fürkommen, was gestalten Mathys

Keppli von Lielj uss dem Kellerampt sich selbsten erhenkt,
habend wol ermelt myn Herren nach erhaltener ordenlicher er-
kundigung, so Sy durch Ihren Ordenlichen mit-Raht, und
Nachbenennten Nachgënger Thun lassen, erkennt, dass der
Nachrichter von hier hinübern kehren, und den erhenckten in dem

Lieler Bezierk an einem Bequemen Orth mit führ abthün, und
die Eschen dem rühnenden (fliessenden) wasser Befehlen, auch
nach demme angedüter H. Zunfftmeister Keller alss Nachgänger
die Beschaffenheit synes verlassenen haab und guts erkundigen
solle, welches alles ordenlichen exequiert worden.

Act. Sambstags den 18'e Septembris A° 1654.
Coram senatu. (Zürichi.

2. „Extract uss dem Knonauwer Schloss gerichts protokoll
under H. LVogt Schwarzenbach A° 1691 beschechen.

Donstags den 19. Martij 1691, underschribner mit H.
LVogt und Vogt Frei Ambtsmann nachher Oberwyl wegen der
in dem Ent Mülli wejer By under Lunghoffen Tod gefundener
Maria Wettli, Hans Jogli Hubers frauwen von oberwyl den

obschülichen anblick und augenschyn yngenommen, gekehrt
daselbst in dem pfarrhoff, wyl Kein öffentlich wirthshuss aldort
von disserem fahl in by syn Hr. Schultheiss Balthassar Ryzardt
und H. Obervogt Mutschly von Brämgarten und folgende ab-

handlung gethan: dass Ihr haab und gutt der hohheit unsseren
gnäd. Hr. und oberen der Statt Zürich confisciert gutt heissen
und syn; demnach der Cörpel auch an die gewohnliche wahl-
statt oder under das hochgricht verlochet werden solle.

Vf gebärende Intercession obbemelter H. von Brämgarten
und sonderlich obervogt Mutschlis und abgelegten Bricht von
dem H. Pfr. zu Oberwyl der Entlybten Lebens und geführten
Wandels, Ihres Alten Vatters, Manns und Kindern auch überiger
Anverwandten underthäniges Bittliches anhalten ihnen der
Entlybten Cörpell uss gnaden folgendermassen überlassen:



256 Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt.

Dass Sy selbigen also bald und verborgen von dem wejer
hinweg an ein unbeschwerlich, uff des Mans eigenen Gutter
abgelegenes vom Weg und Strassen entferntes orth vererden sollind
mit dem heiteren vorbehält, dass disse Gnad der Hochheit zu
einigem prajudiz Künftigen Leidiger fahlen ]: darvon Gott jeden
Christen menschen bewahren wolle :| Einiger Consequenz uf
Hochoberkeitliches placitum auch by einiger anlassen der
Ehrbarkeit zu wider geänderet oder wider äferet werden, nach dienen
solle: die in dem Pfarrhoff hütt beschehenen Costen Ehrlich
abstatten, die oberkeitlichen und anderen desswegen Beschehenen
Costen entrichten, auch des anwessenden Meisters von Zürich
Knecht unclagbar machen!

Welches Ihnen von Anverwandten, und sonderlich dem

undervogt Wättli eröffnet, habend Sy daruf deemütig-underthänig
gedanket, denn allem stath zu thun angelobt und uf Kümfftigem
Sambstag der Confiscation und fahls halben mit H. LVogt in
nammen unsser gn. Herren alss der Hochheit in Knonauw
abzumachen versprochen, haben uf unsser gn. H. vorwüssen und

guttheiss zu oberkeitlichen handen über alle specificierte Costen

an Baarem gelt gelegt m: R100:—6)
Act. alss vorstath Schryber Holzhalb. "

3. 1739, März. Jacob Wetli von Oberwyl hatte sich an
einem Strick erhenkt, worauf Landvogt Scheuchzer den Befehl
erhielt, alsobald in locum zu reisen, daselbst die Verlassenschaft
inventieren und den Körper des Erhenkten in abjectum locum
wie seine 3 Söhne darum gebeten haben verlochen lassen und

zwar durch den Scharfrichter von Bremgarten oder dessen

Knechte. Sollte aber solches Anstoss oder Tumult geben, so

soll der Körper unter dem Hochgericht durch Scharfrichter
verlochet werden.

Die Inventur ergab 1815 R Aktiva 1264 R Passiva. Der
Rest von 564 R wurde zur Hälfte dem Landvogt Scheuchzer

zur Verrechnung in seiner Amtsrechnung zugesprochen, die
andere Hälfte blieb den Kindern aus Mitleiden und solle er
daraus die ergangenen Kosten zahlen. Der Leichnam wurde
auf des Entleibten eigenen Gütern vergraben.

(Kelleramts Jura.)

6) Unter dem „ß" sind wahrscheinlich rheinische Gulden zu verstehen.


	Volkstümliches aus dem Frei- und Kelleramt

