
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 6 (1902)

Artikel: Volkstümliches aus Sargans

Autor: Zindel-Kressig, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-110292

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-110292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


30

Volkstümliches aus Sargans.

Von A. Zindel-Kressig in Schaffhausen.

Dämonische Wesen.

In Sargans kennt man vorzüglich zwei Gespenster: das

„Grääggi" und den „Schrättlig". Das „Grääggi" (vgl.
Archiv II, 162) erscheint dem Menseben in allerlei Gestalten, um sie

zu verführen, d. h. vom richtigen Weg abzubringen. So ist schon

mancher von Meis nach Sargans oder umgekehrt gegangen und

statt an sein Ziel lange nach Mitternacht auf dem Wangserriet
oder sonst an einem aussergewöhnlichen Orte wieder zu „sich
selbst" gekommen. Der „Schrättlig" drückt die Leute,
hauptsächlich die kleinen Kinder, im Schlafe. Ein Mittel dagegen
soll sein, dass man der betreffenden Person eine Hanfhechel auf
die Brust legt, die Nägel natürlich nach oben gerichtet. Wenn
dann der „Schrättlig" hereinhuscht und die Person drücken will,
so verwundet er sich und man kann dann, wenn man den

Blutspuren nachgeht, leicht herausfinden, was für eine Person der

„Schrättlig" ist. Der Schrättlig saugt auch die Kühe und Ziegen.
Bei den Kindern sehr bekannt ist auch die „Hüllä-Muätter"

die abends nach Betläuten die noch herumvagierenden Kinder
mit einer Rute straft.

Volksspeisen.

Der „Tatsch". Der „Tatsch" ist identisch mit der

„Chrazäti", wie man im Rheinthal und weiter gegen St. Gallen

zu sagt, nur dass bei uns die Bauern etwas mehr Butter dazu
nehmen. Die Zubereitung ist höchst einfach: Weizenmehl, Milch
und Eier werden untereinander gerührt. Der Teig wird in
Butter gebacken; sobald derselbe auf beiden Seiten schön gelb
ist, wird er in kleine Stücke zerstossen und dann angerichtet.
Der „Tatsch" ist eines der beliebtesten Nahrungsmittel.
Gewöhnlich wird Kaffee dazu getrunken. („Chrazäti" ist der mit
dem „Tatschschüfeli" ganz zerkleinerte Tatsch.)

Der „Ribel". Der „Ribel" ist eine urchige
Oberländerkost; in Gegenden, in denen kein Mais gepflanzt wird,
hört man nichts von ihm. Die Zubereitung ist folgende:



Volkstümliches aus Sargans. 31

mehl („Türkenmehl") mit etwas Salz wird mit siedendem Wasser

angebrüht und untereinandergerührt, bis sich Knollen bilden. Das
Ganze wird in der Pfanne, in welche man vorher ein wenig
Butter gebracht hat, geröstet und zwar so lange, bis man den

Mehlgeschmack nicht mehr spürt. Nachher richtet man den so

gerösteten Ribel in eine Kachel an. Nun bringt man gehörig
Butter in die Pfanne und röstet den Ribel zum zweiten Male
bis er gelb wird. Am besten ist der Ribel, wenn man ihn mit
dem LIintersatz ausgesottener Butter („Fäulä") kocht. Zum
Ribel trinkt man in der Regel Kaffee; im Frühling und im
Herbst, solange die Sennereien offen sind, süsse „Schläggmilch". —
Weiter gegen den Kanton Graubünden zu verwandelt sich der
Name Ribel in „Malunz".

„D'Fluttä", Die Zubereitung ist folgende: Grobes Türkenmehl

wird mit Wasser angemacht; das Ganze lässt man in der
Pfanne so lange ausdampfen, bis die Masse ziemlich kompakt
ist. Dann lässt man die so gewonnene „Fluttä" abkühlen und
fest werden. Für den Mittagstisch werden kleine viereckige
Stücke abgeschnitten und in Butter gebacken. Die Stücke können

vor dem Backen auch noch in zerriebenem Käse getüncht werden.
Die „Fluttä" ist gar nicht zu verachten; nur darf man die Pfanne
nicht zum Narren halten und zu wenig „Schmalz" hineinthun.
Im Bündnerland nennt man diese Speise „Türggä-BizoggeP.

„Strizzli". Aus Türkenmehl-Teig werden ca. 30 cm.

lange Stengel (ähnlich den Bierstengeln) gemacht; die beiden

Enden werden übereinander gelegt und das so geformte „Strizzli"
gebacken, bis es ein gelbbraunes Aussehen erhält.

Volksspeisen sind auch:

„Türkenmus" d. h. sogenannter gebrochener (grobkörniggemahlener)

weisser Türken in Wasser, meistenteils aber und besser

in Milch gesotten und Schmalz darüber gebrannt. Ferner Reis-
mus, Semmelmus und „Zogglä" (Chnöpfli, Spätzle, Nockerln).

Weitere Volksspeisen, deren Zubereitung ich aber nicht
kenne, sind: Der „Finz", das „NidelbrouP, das „Keium"; es

sind dies hauptsächlich Alpenspeisen.
Als Nachtessen dient in der Regel eine „Mehlsuppe"- mit

etwas Käse. Im Sommer, wenn das Vieh in der Alp ist, holt
man hie und da süssen „Ziger" aus der Sennhütte. Auch die

„ Kässuppe" ist ein beliebtes Nahrungsmittel. Am meisten freute
ich mich stets auf eine „ Biest-Turteu. „Biest" nennt man die



32 Volkstümliches aus Sargans.

Milch von einer frischkalberigen Kuh. „Biest" mit etwas Mehl
vermischt, in den Bratofen gestellt und so lange backen gelassen
bis das Schmalz zündgoldgelb fürä siitterlel gibt ein Essen,
dass es eine Freude ist.

Die Zubereitung des „Türkenbrotes" setze ich als
bekannt voraus; eventuell werde ich später darauf zurückkommen.
Professor J. Albrecht von Sargans sagte vom Türkenbrot mit
Recht: „Au ds Türggäbrout isch chöschli, winns nit gschupft
und gschlagä und gwetzsteinet und vu der Rindä-n-ist! Aber
nit ganz blüttig sötts si, ä bitz Waisemähl derunder loeir
z'wiischä". Je nach Liebhaberei wird nämlich zum Türkenmehl
noch sog. „Kernenmehl" dazu gethan. Anis macht dasselbe
auch gut. Das Beste ist der „Türkenguck" oder das „Gugg-
brout", d. h. geschnetzelte dürre Birnen unter den Teig gebacken.

Getränke.

Das hauptsächlichste Getränk ist der Most; bekanntlich
besitzt ja der Bezirk Sargans einen schönen Obstwuchs und
Dr. Henne nannte das Ländchen nicht mit Unrecht ein „ Obs-

barädies". Speziell das Städtchen Sargans ist mit prächtigen
Obstbäumen gesegnet. Von den Birnensorten sind die
hauptsächlichsten: die Langgälä, Eulibirä, Städälä, Gärtälä, Hün-
gälä, Höttlä, Trübälä, Ründälä, Häfälä, Spitzbirä, Gäzi-
gammälä, Späggbirä, Mostbirä, Chriesibirä und Wibirä.
Während die ersten elf Sorten gewöhnlich gedörrt werden,
verwendet man die letztern vier Sorten zur Mostbereitung. Die
wichtigsten Apfelsorten sind: Jokouber, Schwitzerbreitläch,
Süesslächl, Schmalzer, Egger, Läderöpfel, Kolibander, Rötteler,
Renetter und Ghrüsler. Von den Aepfeln wird gewöhnlich nur
das Aufleseobst gemostet. Sargans besitzt auch Rebberge und

hat sich der Wein bekanntlich einen guten Ruf erworben. Leider
sind wenige Rebbergbesitzer 'so bemittelt, dass sie den Wein
selbst behalten können; man begnügt sich mit dem „Druck".
Wein wird also in den Haushaltungen wenig getrunken. Ein
beliebtes Getränk bei kalter Witterung ist für die im Freien
arbeitende Bevölkerung auch der Branntwein, der gewöhnlich
selber brinnt wird. Auch das „Nusswasser" bildet ein
beliebtes Hausgetränk. Vom Kaffee will ich nicht reden, denn

dieser ist überall beliebt, nicht nur in Sargans.



Volkstümliches aus Sargans. 33

Mahlzeiten.
Die drei Hauptmahlzeiten sind: das Morgen-, das Mittag-

und das Abendessen. Arbeitet man auf dem Lande, so kommen
noch der Z'nüni und Z'hli Z'Oubet hinzu; hat man
Taglöhner in Arbeit, so gibt man ihnen oft noch das Z'füfi.
Die Handwerker machen sich das „Z'füfi" fast zur Bedingung,
sonst sind sie nicht zufrieden. Das Morgenessen wird im Sommer

um 6 oder ^jA Uhr, im Winter um 7 oder i/28 Uhr, das

Mittagessen stets um 11 Uhr und das Nachtessen um 7 Uhr
eingenommen. Die Einnahme der Zwischenmahlzeiten ergibt sich

aus deren Bezeichnungen. Ist man auf dem Felde beschäftigt,
so wartet man mit der Einnahme des Kaffees gewöhnlich nicht
bis drei Uhr; es ist bei den Landwirten eine bekannte Thatsache,
dass erst nach dem Zklizoubet eine richtige Arbeitslust eintritt.
Die gewöhnliche Morgenspeise bildet Kaffee mit gebratenen
Kartoffeln. Zum Z'nüni nimmt man Most, Brot und Käse,
hie und da auch ein Stück Schweinefleisch. Beim Mittagessen

kommt zuerst die Suppe, die, ausser wenn Kaffee
gemacht wird, selten fehlt; dann folgen die übrigen Speisen. An
Freitagen wird nur Fastenspeise aufgetragen; dieselbe besteht

gewöhnlich aus einem gut zubereiteten Ribel mit Kaffee; auch

Tatsch oder Chüechli werden mit Vorliebe aufgetischt. An
Sonntagen spielt das Schweinefleisch eine grosse Rolle; dazu

gibt es gewöhnlich Chabis. Das Zklizoubet besteht aus Kaffee
nebst Türkenbrot und Käse. Most wird nicht gerne getrunken,
weil derselbe, namentlich bei heisser Witterung lahm macht.

Zum Z'füfi wird den Handwerkern Bier oder Wein mit Brot
verabfolgt. Das Nachtessen besteht analog dem Morgenessen

aus Kaffee mit gebratenen Kartoffeln. Vielerorts zieht man aber
eine „währhafte Mehlsuppe", in welcher der Löffel stecken bleibt,
vor. Mit etwas Wein und Käse vermischt bildet die Mehlsuppe
eine beliebte Speise.

Gedeckt wird auf den blanken Tisch. Jedes Familienglied
hat seinen bestimmten Platz am Tische und erhält stets dasselbe

Essgeschirr. Untertassen oder Unterteller, Servietten u. dgl.
kennt man in den bürgerlichen Familien nicht. Um die Tisch-
Ordnung besser vor Augen führen zu können, greife ich
beispielsweise ein Mittagessen an einem Sonntage, an welchem es

Schweinefleisch mit Sauerkraut gibt, heraus. Zu oberst am Tische

sitzt gewöhnlich der Vater. Die Platte mit dem Sauerkraut,



34 Volkstümliches aus Sargans.

sowie der Teller mit dem Fleische werden auf den Tisch gestellt.
Nun ergreift dor Vater das Messer und zerschneidet das Fleisch
auf dem Fleischteller in kleine Stücke; hierauf werden diese

Stücke auf das Sauerkraut geleert und männiglich beginnt
aus der Platte zu essen; selten wird in Teller angerichtet;
letzteres geschieht nur bei den Kindern, die noch nicht
formgerecht essen können. Ist das zerstückelte Fleisch aufgegessen,
so zerschneidet der Vater wieder ein grösseres Stück, und so

fort. Nachtragen muss ich hier noch, dass Breigerichte samt
der Pfanne auf den Tisch gebracht werden und dass Alle aus
der Pfanne essen. In einigen Orten des Oberlandes darf ein

Kind, so lange es noch nicht die erste Kommunion empfangen
hat, weder selber Speisen herausschöpfen noch selbst Brot
abhauen. In vielen Familien wird vor und nach dem Mittag- und
Abendessen das Tischgebet verrichtet.

Trachten.

Ueber die Trachten im St. Galler Oberland lässt sich nicht
viel schreiben. Eine Volkstracht besteht nicht. Vor ungefähr 30

Jahren sah man noch einige Trägerinnen der sogenannten
Bodenkappen. Hingegen will ich hier auch der Kleidungen
bei bestimmten Gelegenheiten Erwähnung thun; meine

diesbezüglichen Bemerkungen beziehen sich speziell auf Sargans. Die
Bekleidung eines Täuflings ist im Grossen und Ganzen die

überall gebräuchliche. Früher wurde das Kind noch igfäischel,
d. h. eine ca. 170 cm. lange und 15—16 cm. breite Binde, die

sogenannte Fäischä wurde um den ganzen Körper des Kindes

gewunden, so dass es weder Arme noch Beine regen konnte.
Man glaubte dadurch mehr Wärme zu erzeugen und Brüche
besser zu verhüten. Auch heute noch, namentlich bei den

Bergbewohnern, wird dieses Einbinden des Kindes praktiziert.
Bei der ersten Kommunion kommen die Mädchen stets

in Weiss gekleidet; ihren Kopf bezw. ihr Haar ziert ein weisser
Kranz. Die Knaben sind dunkel gekleidet und tragen auf der
linken Brustseite einen Maien. — Bei Begräbnissen tragen
die nächsten Anverwandten männlichen Geschlechtes schwarze
Trauermäntel. Diese grossen, faltigen Trauermäntel, die Eigentum

der Kirche sind (nur wenige befinden sich im Privatbesitz)
und jeweils bei einem Todesfall von den Angehörigen des
Verstorbenen entlehnt werden, trägt man auch am „siebenten" und



Volkstümliches aus Sargans. 35

„dreissigsten" des Verstorbenen; ferner werden diese Mäntel
auch am Frohnleichnamstage getragen und zwar von vier Kirchenräten,

die bei der Frobnleichnamsprozession den Himmel, unter
dem der Priester die Monstranz mit dem Allerhöchsten trägt,
halten müssen. Die Frauen tragen bei Trauerfällen, wie auch

an gewöhnlichen Sonn- und Festtagen, den Schaal (Shawl). —
Schliesslich will ich noch der Tracht der Alp knechte
anlässlich der Thalfahrt gedenken. Oberhalb Meis, vor dem Weiler
St. Martin, wechseln die Sennen und Hirten ihre Kleider und
ziehen den Sonntagsstaat an, mit Ausnahme des Rockes. In
blendend weissen Hemdärmeln, mit einem flotten -Maien und

farbigen Bändern geschmückten Filzhute und in frisch gewichsten
Schuhen geht es unter fröhlichem Jauchzen und Johlen dem
Städtchen Sargans zu. Die Weste ist nicht zngeknöpft, damit
Hemd, Kragen und Cravatte zu ihrer vollen Geltung kommen
können. Dass auch die schönsten Kühe mit Schappeln1) (mit
Blumensträusschen verzierte Melkstühle) dekoriert und mit
Plumpen (gewaltig grosse Schellen) um den Hals bedacht werden,
sei nur nebenbei bemerkt.

Sitten und Gebräuche.

Taufe. Mit der Taufe wird im St. Galler Oberland nicht
lange zugewartet. Dieselbe findet meist schon am ersten Tage
nach der Geburt statt. Dem Taufakte wohnen nur Hebamme, Pate
und Patin bei; der Vater geht nicht mit. Nach der Taufe
begeben sich die Paten nebst Hebamme und Täufling in eine

Wirtschaft, um sich bei einem Glase Wein und Bilschgertie
(ein Konfekt, Eierbrod mit Weinbeeren) gütlich zu thun. Von
Benutzen eines Fuhrwerks weiss man nichts; selbst grosse Distanzen
werden zu Fuss zurückgelegt. Der Täufling erhält stets zwei

Vornamen; mit Vorliebe wird der Name eines Heiligen benutzt;
so gibt es in Sargans so viele Joseph Anton, dass sich vor
einigen Jahren eine eigene Bruderschaft, die „Antoniusbruderschaft"

bildete, der 30—40 Mitglieder angehören. Die Gölte über-,
gibt — wenigstens war dies früher Brauch — dem Messmer ein
Stückchen Wachskerze von einem Kerzenrodel, in welche man
das für ihn bestimmte Trinkgeld gesteckt hat. Die Kerze ge-

') Das Sitzbrett des Melkstuhles wird mittelst Kiemen an den Hörnern
befestigt. Der Blumenstrauss wird am Beine des Melkstuhles mit Schnüren

festgebunden.



36 Volkstümliches aus Sargans.

hört der Kirche und man schenkt dieselbe in der Meinung, dass

mit ihr die Kirchenkerzen, sowie die Kerzenrodel der Frauen
angezündet werden. Die Patengeschenke (das sog. „Eingebinde")
bestehen in je 5—20 Fr. (gewöhnlich 10 Fr.). Es werden aber
auch statt des Geldes Gegenstände z. B. Bettanzüge, Kleidungsstücke

und zur Aufrundung etwa noch Seife oder Kaffee verabfolgt.

Die Patenkinder gehen jedes Neujahr zu den Paten, um
das Neujahr anzuwünschen, wofür eine Gabe von 50 Cts. bis
1 Fr. oder ein Nastuch verabfolgt wird. Der Neujahrsgruss
lautet: „1 wüsch-n-i ä guäts glügghaftigs nöüs Jour, dass

-er lang laben und gsund bliben."
Erziehung. Dieselbe weicht von derjenigen anderer

Gegenden wenig ab. Sobald die Kinder laufen können, gewährt
man ihnen grösstmögliche Freiheit; sie tummeln sich im Wald
und auf der Flur. Der kindliche Sinn für Gottes herrliche Natur
entwickelt sich bei diesem freien Leben in edelster Weise und
dies ist wohl auch ein Grund, dass die freien Söhne dieses

Landes ihrer Heimat bis ins Alter die treueste Anhänglichkeit
bewahren; ich verweise hierfür nur auf die beiden Männer
Dr. Henne und Prof. J. Albrecht. Auch der Sinn für das

Religiöse wird im Kinde früh geweckt. Die Mutter betet mit den
Kleinen und macht sie bekannt mit dem Inhalte der biblischen
Geschichte. Auf Ordnung und Reinlichkeit wird sehr gehalten.
Vater und Mutter gewöhnen das Kind schon frühzeitig an den

Gehorsam und pflanzen ihm die Grundideen der 10 Gebote
Gottes ein. Der Besuch der hl. Messe und des Rosenkranzes

wird von vielen Eltern absolut verlangt.
Die Firmung. Die Firmung wird vom Bischof nur alle

vier Jahre erteilt und es ist, um dieselbe zu empfangen, nicht

nötig, dass man kommuniziert bezw. die erste Kommunion
erhalten hat; jeder getaufte Mensch kann derselben teilhaftig
werden. Jedes Firmkind hat für einen Paten oder eine Patin
zu sorgen. Oft kommt es vor, dass ein Firmpate 4—5 Kinder
zur Firmung zu führen hat. Nach der Firmung werden die
Kinder zum Mittagessen bei den Paten eingeladen. Nachmittags
werden die Kinder vom Bischof über ihre Kenntnisse im
Katechismus abgefragt. Nach Beendigung des Nachmittagsgottesdienstes

gehen die Firmpaten mit den Kindernspazieren. Gewöhnlich

geht man nach dem eine Stunde entfernten Kurort Ragaz
und benützt die Eisenbahn, um dadurch den Kleinen noch eine



Volkstümliches aus Sargaus. 37

besondere Freude zu bereiten. Auf die Firmung werden den

Patenkindern von den Paten Kleidungsstücke beschafft z. B. kauft
der „Götti" etwa einen Hut.

Erste Kommunion. Die Kommunikanten suchen sich

schon frühzeitig einen Kameraden oder eine Kameradin, weil
sie paarweise zum Tische des Herrn treten müssen. Die erste
Kommunion findet immer am „weissen Sonntag" statt. Die
Kommunikanten sammeln sich im Schulhause. Die Knaben sind

dunkel gekleidet und tragen einen künstlichen weissen Maien
auf der linken Brustseite. Die Mädchen erscheinen in Weiss.

Um 9 Uhr werden die Kinder unter Musikklängen zur
Kirche begleitet, wo dann, nachdem der Pfarrer eine schöne

Ansprache an die Kinder gehalten hat, die heilige Handlung vor
sich geht. Vorerst müssen sämtliche Kommunikanten das Kirchenchor

betreten und das apostolische Glaubensbekenntnis ablegen.
Die Kommunikanten (es nehmen hiebei auch die älteren, welche
schon vor zwei oder drei Jahren die erste Kommunion empfangen
haben, teil) stellen sich in Form eines Halbkreises auf. Je zwei
und zwei erhalten nun eine brennende Kerze in die Hand,
währenddem ein Knabe, der die Mitte des Halbkreises gegen
das Schiff zu einnimmt, ein Kruzifix halten muss. Nach

Beendigung des Gottesdienstes geht es zum Mittagessen, zu welchem
sich die Kameraden und Kameradinnen gegenseitig einladen.
Währenddem beispielsweise das eine Jahr bei Knabe A das

Mittagessen und bei Knabe B das Vesperessen eingenommen

wird, wird das zweite Jahr bei Knabe B das Mittagessen und

bei Knabe A das Vesperessen eingenommen. An den meisten
Orten wird den Kommunikanten vor dem eigentlichen Mittagessen
noch eine Omelette mit Kaffee verabreicht. Nach dem

Nachmittags-Gottesdienst gehen sämtliche Kommunikanten. Knaben
und Mädchen auf eine Wiese und vertreiben da den Nachmittag
mit Spielen und Singen, auch die Ostereier werden bei dieser

Gelegenheit gezeigt und gegessen. Der Tag der ersten
Kommunion ist einer der schönsten im Leben der Katholiken, ein

Tag, der unvergesslich ist und stets die schönsten Erinnerungen
wachruft.

Die Totenwache. Es ist begreiflieb, dass in einem
Städtchen mit weniger als tausend Einwohnern die Nachricht von
einem Todesfalle wie ein Lauffeuer die Runde macht. Stirbt
jemand am Vormittag, so darf man ihn nur zwei, stirbt er nach-



38 Volkstümliches aus Sargans.

mittags, so darf man ihn drei Tage im Hause behalten. Nachdem

der Tote angekleidet und eingebettet ist (nur in ganz armen
Familien wird er auf eine Bank gelegt), stellt man ein Tischchen, auf
welchem sich zwei grosse Bilder, Jesus und Maria vorstellend, ein

Kruzifix, 2 Wachskerzen, ein Seelenlichtlein und ein Weinglas mit
Weihwasser und einem Buchs-Zweige befinden, neben das Bett.
Kommt nun jemand, um der Familie zu kondolieren, so geht er
zuerst in das Totenzimmer, nimmt den Buchszweig aus dem

Weihwasserglase und bespritzt den Leichnam an Kopf, Brust und

Füssen mit Weihwasser; nachher betet er still eiu Vaterunser
und entfernt sich dann wieder, um den Hinterlassenen seine

Teilnahme zu bekunden. Abends um 9 Uhr kommt dann ein

grosser Teil der Bevölkerung nebst dem Messmer in das Haus;
man stellt sich im Zimmer des Verstorbenen, in der Wohnstube,
auf dem Gange uud auf der Stiege auf und betet gemeinsam
den freudenreichen Rosenkranz, nebst sieben Vaterunser und

dem christlichen Glauben. Nach Beendigung des Gebetes wird
dasselbe von einem nahen Anverwandten des Verstorbenen
verdankt mit den Worten: „ Vergälts Gott allnä mitänand". Hierauf

postieren sich die Verwandten an den Haus-Ausgang und

bitten die heimkehrenden Personen doch zu bleiben und bei dem

Toten Wache zu halten. Viele gehen heim und versprechen
einen andern Abend Wache halten zu wollen; viele aber bleiben
und kehren wieder in die Wohnstube zurück. Es entwickelt
sich unter den Wachenden eine freie Diskussion; auch Geisterund

Hexengeschichten werden mitunter erzählt. Ich erinnere
mich noch gut, wie es mir ob all den furchtbaren Geschichten
oft so gruselte, dass ich mich kaum mehr heim wagte und jeden
Schatten für ein Gespenst ansah. Aber gerade dieser Umstand
veranlasst die jungen Leute zum Wachen. Im Herbst, wenn
Aepfel und Birnen reif sind, mag wohl auch noch ein anderer
Grund zum Wachen reizen! — Um 10 und 11 Uhr werden
dann dir sibni gebetet d. h. sieben Vaterunser nebst dem
Glauben. Zwischen den Worten des Ave maria: „. gebenedeit
sei die Frucht deines Leibes Jesu" und „Heilige Maria, Mutter
Gottes .;.:" werden dann noch die sieben Geheimnisse des

schmerzenreichen Rosenkranzes eingeschaltet.2) Um 12 Uhr
2) .Jeder Rosenkranz hat bekanntlich nur fünf Geheimnisse. Woher beim

schmerzenreichen die zwei überzähligen: „der für uns am Kreuz gestorben
ist" und „der für uns ist begraben worden" stammen, ist mir unbekannt.



Volkstümliches aus Sargans. 39

wird der schmerzenreiche Rosenkranz gebetet; hiezu steht man
oder stellt Stühle und Bänke in die Stube und kniet davor nieder,
um mit den Armen auflehnen zu können. Schon .während des

Rosenkranzes sind einige Frauen eifrig mit der Zubereitung des

Kaffees beschäftigt. Nach Beendigung des Gebetes wird der
Kaffee aufgetragen; dazu gibt es Weissbrot, das in Schnitten
auf Tellern serviert wird. Jedermann trinkt nun Kaffee; hie
und da sind so viel wachende Personen da, dass der Tisch zwei
mal gedeckt werden muss, dass man also genötigt ist zwei
Abteilungen zu machen. Der Kaffee wird gewöhnlich nicht gespart ;

ebensowenig die Milch, und ist es eine Thatsache, dass man
selten einen besseren Kaffee trinkt, als bei einer Totenwache.
Um 1 uud 2 Uhr werden wieder die „Sibni" gebetet. Um
1 Uhr verlassen übrigens viele Wachenden, namentlich die
Frauen das Haus; man betet noch die „Sibni" um 1 Uhr,
weil man es nicht für passend hält, gleich nach dem Kaffee-
trinken fortzulaufen. Um 3 Uhr wird der dritte oder
glorreiche Rosenkranz gebetet und nachher wird für die Männer

guter Oberländer Wein nebst Brot aufgetragen; mitunter auch
Branntwein für diejenigen, die lieber etwas Wärmendes haben.

Der Wein wird ebenfalls nicht gespart, so dass die Stimmung
unter Umständen eine recht gehobene werdeu kann. Um 4

Uhr werden wieder die „Sibni" gebetet; dann beginnen sich

die Reihen der Wachenden immer mehr und mehr zu lichten.
Bevor man aber das Haus verlässt, wird wie beim Betreten
desselben, der Verstorbene mit Weihwasser gesegnet. Diese Totenwache

wiederholt sich jede Nacht; nur mit dem Unterschiede,
dass wieder andere Leute anwesend sind. Ist die Leiche

eingesargt, so wird auch der Sarg ähnlich gesegnet, wie die
Leiche selbst.

Am Tage vor dem Begräbnis wird im Hause des

Verstorbenen mittags 12 Uhr ein Rosenkranz gebetet, zu dem sich
das halbe Städtchen nebst der Schuljugend einfindet. Während
der ganzen Dauer des Roseukranzes von 12—'/al Uhr wird
abwechselnd bald mit allen und dann nur wieder mit einer Kirchenglocke

geläutet und zwar bei einer männlichen Leiche abwechselnd
mit der grossen und bei einer weiblichen abwechselnd mit der
kleinen Glocke. Bei einer Kindsleiche wird hingegen nur die
kleine Glocke geläutet und zwar bloss eine Viertelstunde lang.
Beim Verlassen des Hauses erhält jedes Schulkind ein achtel



40 Volkstümliches aus Sargans.

Stück eines langen Weissbrotes. Zwei Frauen postieren sich
mit einer grossen Waschzeine voll zerschnittenen Brotes vor die
Hausthür und teilen links und rechts den Schulkindern davon

aus. — Auch dieser Rosenkranz wird von einem Familienmitgliede
verdankt mit den Worten: „ Vergälls Gott allnä mitänand". —

Im benachbarten Meis, sowie in den meisten Orten des

Sarganserlandes sind die Abweichungen von der oben beschriebenen

Totenwache gering. Der Unterschied besteht einzig darin,
dass die „Sibni" um 10, 11, 1 und 2 Uhr weggelassen werden;
dafür wird jeweilen um 9, 12 und 3 Uhr ein ganzer Psalter
gebetet; daran schliesst sich gewöhnlich noch eine Litanei an.

Nachtragen muss ich noch, dass die Kerzen bei der Totenwache

von einer speziell hiezu beauftragten Frau bei jedem
Rosenkranz und bei den „Sibni" angezündet und nachher wieder
ausgelöscht werden. Das „Seelenlichtchen" wird niemals
ausgelöscht und auch nachdem der Tote bereits der Erde übergeben
worden ist, solange brennen gelassen, bis es von selbst auslöscht. —
Reichere Familien lassen den Rosenkranz, zu dem sich auch die

Schuljugend einfindet, gewöhnlich in der Kirche beten; es wird
in diesem Falle das Brot auf der Kirchenstiege ausgeteilt.

Das Begräbnis. Der Leichenzug formiert sich folgendermassen:

Fahnenträger mit der schwarzen Kirchenfahne,3) Kreuzträger

mitdem Kirchenkreuz, die Schulkinder unter Aufsicht der

Lehrer,4) Träger mit dem schwarz umflorten Grabkreuze,5) Pfarrer
mit dem Messmer, der den Weihwasserkessel trägt, den Ministranten
und dem Organisten, der mit dem Pfarrer das „Requiem" singt,
der von vier Männern getragene Sarg,6) die leidtragenden männ-

3) Die schwarze Kirchenfahne zeigt auf der dem Leichenzuge
zugewandten Seite das Bild des Todes: ein Skelett mit der Sense in der Hand.

*) Die Schulkinder sammeln sich vor dem Kirchenportale, um mit
dein Fahnen- und Kreuzträger, dem Pfarrer, Lehrer, Messmer und den

Ministranten die Leiche „abzuholen"; findet die Beerdigung erst um 9 Uhr

statt, so begeben sich die Schulkinder in Begleitung der Lehrer direkt aus
der Schule weg zum Hause des Verstorbenen.

5) Das Grabkreuz trägt in goldenen Buchstaben Vor- und Geschlechtsname

sowie Geburts- und Todesdatum des Verstorbenen. Am Fusse des

Kreuzes finden sich stets die drei Buchstaben R. I. P. (Kequiescat in pace
er ruhe im Frieden). Hie und da ziert auch ein schöner Spruch wie z. B.

„Trennung ist unser Los, Wiedersehen unsere Hoffnung" oder „Dort wo die
Palmen wehn, werden wir uns wiedersehn" u. s. w. das Kreuz.

6) Der Sarg wird so getragen, das die Füsse des Verstorbenen gegen
die Kirche hin gewendet sind; so wird er auch ins Grab gesenkt.



Volkstümliches aus Sargans. 41

liehen Anverwandten,7) nichtleidtragende Männer, die

leidtragenden weiblichen Anverwandten,8) nichtleidtragende Frauen.
Die Beerdigung findet erst während des Totenamtes statt; früher
war es allerdings Brauch, das Grab zuzuschaufeln, noch während
sich die Leute auf dem Friedhofe befanden. Diesen etwas
barbarischen Brauch hat man aber schon vor einigen Jahren
abgeschafft. Das Grab wird mit einem Deckel, der Aehnlichkeit
mit einem Sargdeckel hat, zugedeckt.

Während des Trauerzuges und während der Beerdigung
wird abwechslungsweise bald mit allen, bald nur mit einer
Glocke geläutet; bei der Beerdigung eines Kindes wird hingegen
nur mit der kleinen Kirchenglocke geläutet (siehe Artikel
Totenwache). Die leidtragenden Männer und Frauen warten auf dem

Grabe, bis alles in der Kirche ist; dann wird mit dem

Weihwasserwedel, den der Messmer im Weihwasserkessel beim Grabe
stehen lässt, das Zeichen des Kreuzes auf das Grab gemacht;
hierauf begeben sich auch die Anverwandten in die Kirche und
zwar in die vordersten Stühle, in denen sich ausser deu Trauernden,
ausgenommen etwa an Sonntagen oder bei grossen Leichenbegängnissen

sonst niemand befindet. Auf der Chorstiege werden dann vom
Pfarrer die Personalien sowie ein kurzer Lebensabriss des

Verstorbenen verlesen. Daran schliesst sich das Totenamt. Bei
der Opferung wird vom Messmer ein Geldopfer aufgenommen.
Nach Beendigung des Amtes begeben sich die Verwandten wieder
auf das Grab, um noch einige Gebete zum Heile des Verstorbenen

zu verrichten.
Während der Dauer eines Monats geht dann mindestens

eine weibliche Anverwandte in den Abend-Rosenkranz; dort
wird ihr vom Messmer der Kerzenrodel angezündet. Nach dem

Rosenkranze begeben sich die Betenden auf das Grab des

Verstorbenen und beten dort die „Sibni". Ist die Witterung
schlecht, so werden die „Sibni" auch in der Kirche gebetet.
Diejenigen Kinder, die während des grössten Teils des Monats
im Rosenkranz und auch beim Beten der „Sibni" auf dem
Grabe anwesend waren, erhalten dann von den Hinterlassenen

-') Die nächsten männlichen Anverwandten (Vater, Bruder, Sohn,
Schwager) tragen schwarze, faltige Trauermäntel (siehe Abschn. Totenwache).

8) Die leidtragenden Frauen tragen jede einen Kerzenrodel (Wachskerze),

der dann in der Kirche vom Messmer angezündet wird.



42 Volkstümliches aus Sargans.

als Erkenntlichkeit ein kleines Geschenk, meistens in Form eines

weissen Vazäneitli (Schnupftuches).9)
Stirbt ein Kind, das noch nicht die erste Kommunion

empfangen hat, so werden Sarg und Grabkreuz weiss

angestrichen; auch wird bei der Beerdigung nicht die schwarze

Kirchenfahne, sondern eine kleine rote und auch ein kleineres
Kreuz genommen, die von Knaben getragen werden. Der Sarg
eines ganz kleinen Kindes wird von einem grösseren Knaben
unter dem Arme auf den Friedhof getragen.

Dem Sarge voran gehen öfters auch 4—6 weissgekleidete
Mädchen mit einer schwarzen Binde um die Hüften und schwarzen
Bändern im Haare, welche den Kranz zu tragen haben. — Am

„siebenten" und „dreissigsten" (erster und zweiter Sonntag nach

dem Todestage) werden die Trauermäntel von den nächsten

männlichen Anverwandten ebenfalls getragen. — Bei vermöglichen
Familien fehlt auch das Totenmahl nicht.

Im Städtchen und vor dem ehemaligen Westthor werden dio

Leichen von den Häusern abgeholt, d. h. Fahnen- und Kreuzträger,

Schulkinder, Pfarrer, Organist und Messmer kommen von
der Kirche her. Aus der Ausburgerschaft (Vild, Färb) werden
die Leichen bis zur Traube (beim ehemaligen östlichen Thor)
gebracht, woselbst sie abgeholt werden. Die Leichen im Schwefelbad

wurden bis anhin noch an Ort uud Stelle abgeholt. Dieses

Quasi-Vorrecht datiert wahrscheinlich aus der Zeit, wo (von
1750—1798) die Landschreiberei daselbst war.

9) Ich hatte mir als kleiner Junge eine ganze Sammlung solcher
„Vazäneitli" „erbetet"! Als wir den Bosenkranz für den allgemein beliebten
Pfarrer Germann sei. verrichteten, erhielten wir statt der Nastücher Heiligenbilder

und Gebetbüchlein. Verdienen muss man das Geschenk aber; denn

oft ist die Kälte auf dem Friedhofe eine so grimmige (man betet selbst im

Winter auf dem Grabe], dass man ganz steif wird.


	Volkstümliches aus Sargans

