Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 4 (1900)

Artikel: Die religiosen und weltlichen Festgebrduche im Kanton Glarus
Autor: Buss, Ernst

Kapitel: [ll: Familienfeste

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-110075

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-110075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

298 Die religiosen und weltlichen Festgebriuche

namentlich an der Kirchweih, Veranstalter und Leiter. Im
Winter thun sie sich auch etwa in Privathdusern mit jungen
Médchen zu Tanzbelustigungen, den sog. ,Stubeten®, znsammen.')

Mit einer #hnlichen Auszeichnung wie die ,Spielbuben* -
beim Kirchweihtanz (s. S. 282), dem farbigen Striusschen am Hut,
schmiicken sich die Ledigen anch bei der Rekrutenaushebung,
aber nur die, welche diensttauglich befunden wurden. Diese
ziehen nach beendigter Priifung, durch ihre Striiusschen gekenn-
zeichnet, oft hinter einer Trommel her, singend durch die Strassen
und in die Wirtshiuser, wobei ohne Zweifel uralte Briuche
nachwirken, die einst mit der Wehrhaftmachung der Jiinglinge
vor versammeltem Volke verbunden waren (s. Landsgemeinde
8. 274). — Dasselbe Striusschen stecken junge Burschen auf,
die im Begriff sind, auszuwandern, 'und hiezu bei ihren Be-
kannten die Abschiedsbesuche und in begiiterten Hiusern behufs
Erlangung eines Reisebeitrags ihre Aufwartung machen. _

Gesellige Anldsse fiir die jungen Leute sind iiberdies die
Jahrmirkte mit ihren Buden und ihren Tanzbelustigungen und
im Sommer ausser den bereits erwihnten IKirchweihen und
Schiessiibungen (,Schyblischiesset®) die Kegelschieben in den
Wirtshiusern, bei welechen heute noch nach uraltem Herkommen
um Schafe, die einstigen Opfertiere, gekegelt wird, obschon unter
zwanzig Jinglingen kaum einer ist, der eigenen Viehstand hat,
da die grosse Mehrzahl ihr Brot im Dienst der Fabrikindustrie
sucht und findet.

Dass auch im Glarnerland die Schiitzen, Sidnger, Turner,
Radfahrer und Sportslente aller Art, die Verbande der Arbeiter
und Handwerker ihre Lokal-, Bezirks- und Kantonpalfeste, die
wissenschaftlichen und gemeinniitzigen Gesellschaften ihre Fest-
versammlungen haben, bedarf fiir eine Gegend, in welcher jegliche
Art von Vereinsleben im Flor steht, keiner weitern Worte.
Diese Feste und Festchen 'alle unterscheiden sich indessen von
denen anderer Gegenden nicht wesentlich und konnen deshalb
iibergangen werden.

lll. Familienfeste.
Die Tanufe.

Ist ein Kind geboren, so wird eine Magd oder Verwandte
zu den Nachbarn und Verwandten geschickt, es anzusagen.

1) Vgl. BLumer v. Heer a. a. 0. 303 f.



im Kantori Glarus. - 29%

Frither musste die Magd hiezu ein weisses Schiirzehen anziehen
und trug einen Blumenstrauss in der Hand. Von den, erfreuten
Verwandten erhielt sie ein Trinkgeld. Die Taufe wird 3 —4
Wochen nach der Geburt veranstaltet und findet immer am
Sonntag in der Kirche statt. Wochen- und Haustaufen sind
dusserst selten. Das Kind bekommt Paten, ,Gotti“ und ,Gotte“,
und zwar gelten hiefiir feste Regeln. Beim ersten Kinde ist
der Grossvater viterlicherseits Pate und die Grossmutter miitter-
licherseits Patin, beim zweiten kommen die beiden andern Gross-
eltern an die Reihe, dann die Geschwister der Eltern und erst
nachher beliebige Verwandte oder Hausfreunde. Aehnlich ist es
mit dem Namen. Der erste Knabe des Hauses bekommt immer
den Namen des Grossvaters viterlicherseits, der also meist zu-
oleich sein Pate ist, das erste Mddchen den Namen seiner Gross-
mutter miitterlicherseits, der zweite Knabe den Namen seines
Vaters, das zweite Midchen den seiner Mutter. Dann folgen die
Namen der andern Grosseltern, der Onkel und Tanten; und erst
nachher ist man in der Wahl des Namens frei. Daher die Br-
scheinung, dass gewisse Namen in einer Familie durch Jahr-
hunderte hindurch sich forterben, indem der Iinkel immer heisst
wie der Grossvater, der Ururgrossvater u. s. w. Darin ist die Sitte
so strenge, dass Verwandte sich gekrinkt fiihlen, wenn ihr
Name an richtiger Stelle iibergangen wird. Daher auch die
vielen altviiterischen Namen im Glarnerland: Joachim, Melchior,
Michael, Hiob, Abraham, Balthasar, Kaspar, Adam, Matthius,
Josua, Bsajas, Gabriel und hinwiederum Waldburga, Euphrosine,
Sabine, Sibylle, Kleophea, Afra, Rahel, Sara, Judith u. s. f.
Die Hebamme zeigt die Taufe beim Pfarramt an und macht
beim Taufeschmaus, der im Hause stattfindet, die Aufwartung.
Besondere Gebriuche dabei existieren unseres Wissens im Uebrigen
nicht, ebensowenig, als die Paten besondere Kleider tragen. - Der.
Taufling wird in weissen Kleidchen in die Kirche getragen und
die Taufe in den Dorfgemeinden beim Morgengottesdienst an-
gesichts der ganzen versammelten Gemeinde vollzogen. Die Paten
geben zum Binbund dem Kinde ein Goldstiick und einen Tauf-
zettel mit Spruch und spiiter bei allerlei Anlissen, auf Fastnacht,
Landsgemeinde und Kirchweih, ein Geldstiick, auf den Klaus-
markt Lebkuchen, Aepfel und Niisse und auf Neujahr, nachdem
es seinen Wunpsch aufgesagt hat, die ,Helsete* (s. 8. 260). Gehen
die Kinder in die Schule, so miissen sie den Paten regelmissig



300 Die religiosen und weltlichen Festgehriiuche

ihre Zeugnisse vorweisen und erhalten einen Zuspruch oder ein
paar Rappen. Auf die Konfirmation endlich geben ihnen die
Paten ein Kleidungsstiick oder ein Gesangbuch. Dann aber
horen die Geschenke auf.

Die Hochzeit.

Hat ein Jiingling sein Auge auf ein junges Midchen ge-
worfen, so erfordert die Sitte, dass er sie zunichst bei den
offentlichen Tanzgelegenheiten durch hdufige Aufforderung zum
Tanz und freigebige Bewirtang auszeichne und nachher bis zu
ihrer Hausthiire begleite. Daraufhin muss er zu ihr ,zu Licht
gehen®, d. h. in ihrem Hause abendliche Besuche machen. damit
auch die Eltern ihn kennen lernen. Dabei hat er sich freilich,
wenn er aus einer andern Ortschaft ist, wohl in Acht zu nehmen
vor den sog. ,Gassenledigen®, die des Abends in Gruppen durchs
Dorf ziehen und eine gewisse Strassenpolizei ausiiben, namentlich
aber sorgtiltig Acht darauf haben, wer etwa da oder dort zu
einem Midchen ,zu Licht“ gehe. Passt ihinen der Betreffende
nicht oder benimmt er sich feige oder herausfordernd, so kann
es leicht Neckereien, Spott oder Schlige absetzen. Tiihren die
abendlichen Besuche zur Verlobung, so gibt der Briutigam
seiner ,Liebsten“ ein Brautpfand, irgend ein Wertgeschenk, das
sie aufbewahrt und das gegebenenfalls, wenn er je wieder zu-
riickgehen wollte, ibr als Beweismittel des erhaltenen Ehever-
sprechens gilt. Dieses Brautpfand wird nachher von ihr oder
ihren Eltern durch ein kleines Gegengeschenk erwidert. Wo
die Verhéltnisse es gestatten, werden nachher die Ringe bestellt
und die Verlobungskarten geschickt. Am Sonntag nach voll-
zogener Bekanntmachung des Verlobnisses besucht das neue
Paar gemeinsam den Gottesdienst, gleichsam um sich 6ffentlich
der Gemeinde vorzustellen, und abends finden sich beim Haus
der Braut unfehlbar die ,Gassenledigen“ ein, um das ,Gassen-
geld“ zu erheben. Ks folgen in den beiderseitigen Familien
Verlobungsessen und Einladungen der Verwandten. Wird ein
Yerlobnis mit beidseitiger Zustimmung aufgeldst, so werden die
Pfiander und Geschenke znriickgegeben; bei einseitigem Zuriick-
treten dagegen ist der andere Teil berechtigt, die Geschenke zu
behalten und e¢ine Entschiddigung zu verlangen, die je nach der
Griosse der erlittenen Unbill und den Vermdgensverhiltnissen
vom Richter bestimmt wird (§ 124 des biirgerlichen Gesetzbuches).



im Kanton Glarus. ‘ 301

Sterben Braut oder Bridutigam vor Eingehung der Ehe, so hat
das Ueberlebende den Anspruch auf den dritten Teil des nachge-
lassenen Vermdgens des Verstorbenen (§ 240 desselben Gesetzes).

Die Hochzeit findet meistens an einem Donnerstag, dem
einstigen Sonntag unserer Viter, dem Tag des Gottes Donar,
des Beschiitzers der h#uslichen Rechte, statt; auch am Dienstag,
zu grosster Seltenheit einmal auch an einem Montag, nie aber
an einem Mittwoch oder Freitag, Samstag oder Sonntag und mit
Vorliebe im Monat Mai, nie in der Karwoche, katholischerseits
nie in der ganzen Fastenzeit. An einem Abend vor der Hoch-
zeit gibt der Bridutigam seinen Freunden zum Abschied vom
ledigen Stande eine yLetzi* d. h. einen Abendschmaus, sei es
bei sich zu Hause, sei es im Wirtshaus, wobei gesungen und
auf das Wohl des Brautpaares getrunken wird. Zugleich erhalten
die sog. ,Gassenledigen® Geld zu einem Trunke, und am letzten
Abend die Nachbarn eine Torte. Die Braut ihrerseits ver-
anstaltet fiir ihre ,Gespielinnen“ ebenso eine ,Letzi.“ — Zur
Hochzeitsgesellschaft gehoren ausser dem Brautpaar, den Eltern,
Geschwistern und niachsten Verwandten auch die niichsten Freunde
und Freundinnen des Brautpaares, darunter vor allem das sog.
Ehrenpaar, der ,Ehreng’sell“ und die Brautjungfer. Man ver-
samuelt sich am IMochzeitstag im Haus des Driautigams oder in
einem Wirtshaus zu einem Morgentrunk, einer Morgensuppe oder
einem Gabelfrithstiick. Dann geht’s zur Kirche und zwar, wenn
immer mdglich, die ganze Gesellschaft oder doch wenigstens
Brautpaar und Ehrenpaar in Kutschen. Die Hochzeitskutschen
sind immer zweispinnig. Der Kutscher trigt einen Cylinderhut
mit breitem Silberband und Blumenstrauss und weisse Hand-
schuhe, und die Pferde haben weisse Leitseile. Der Briutigam
oder dessen Vater bezahlt die Kutschen, die Braut gibt dem
Kutscher Leitseil, Handschuhe, Band und Striusschen. Der
Briiutigam erscheint schwarz mit einem Strauss von kiinstlichen
Blumen auf der Brust, die Braut je nach ihrem Stand in schwarzem
oder weissem Kleide, mit oder ohne Schleppe und Sechleier.
Briute aus unterem Stande tragen stets das einfache, glatte
schwarze Kleid. Lieute aus dem bessern Mittelstand weisses Kleid
ohne Schleier oder schwarzes Kleid mit weissem Schleier und
nur die Vornehmen weisses Seidenkleid und Schleier, alle aber
den Brautkranz im Haar. — Zur Trauungsfeier wird mit mehreren
(locken geldutet, und es finden sich dazu auch ausser der offi-



302 Die religitsen und weltlichen Festgebriiuche

ziellen Hochzeitsgesellschaft meist eine Menge Bekannte und
Freunde ein. Dabei fehlt protestantischerseits nie die Hochzeits-
predigt, selten die Orgel, und zum Schluss wird dem Brautpaar
am Altar zum Andenken eine Bibel mit Widmung tiberreicht.

Nach der kirchlichen Feier wird in der Regel eine grissere
Ausfahrt gemacht, die Kutsche des Brautpaares voran. Diese ist
gefolgt von einer Schar Knaben; denn nach Landessitte wirft
der Bréutigam von Zeit zu Zeit eine Hand voll Kleingeld aus,
iiber das sich nun die Jugend hermacht. Da und dort wird auch
,zespannt“, d. h. die Strasse mit Stricken oder Latten versperrt..
um den Zug aufzuhalten, wobei der Brautigam sich mit einer
Geldspende loszukaafen hat. Frither wurde ebenso dem Hoch-
zeitspaar zu Ehren geschossen. Die hdufigen Ungliicksfiille, die
dies zar Folge hatte, nétigten jedoch, dieser Sitte von Gesetzes
wegen ein Ende zu machen. Ganz hat sie indessen doch noch
nicht aufgehort. Das auf die Ausfahrt folgende Hochzeitsmahl
ist in der Regel sehr belebt, Toaste, Gesinge und andere musi-
kalische Produktionen und Deklamationen wechseln bei der leb-
haften und aufgeridumten Art der Glarner Schlag auf Schlag.
Bei grossen Hochzeiten wird um Mitternacht ein zweites Essen
serviert und zwischen den beiden Mahlzeiten wie nach der
zweiten eifrig getanzt. Man kehrt erst morgens um 5 Uhr nach
Hause. Das Brautpaar bleibt bei der Gesellschaft bis ans Ende.
Thm gehort auch der erste Tanz nach dem Nachtessen ganz allein-
Am Sonntag nach der Hochzeit erscheint es zusammen wieder
beim Gottesdienst.

In Obstalden dauert die Hochzeitsfeier mit geringen Unter-
brechungen drei volle Tage. In Schwindi besteht und in Luch-
singen und andern Gemeinden bestand die Sitte, dass das Braut-
paar am Hochzeitsessen aus demselben Teller isst und aus
- demselben Glase trinkt.’) Am Platze der beiden liegen
1 Teller und 1 Messer, dagegen 2 Ldéffel und 2 Gabeln. So
wird es bei vielen Eheleuten durchs ganze Leben gehalten.
Haben sie Fleisch und Gemiise zu Mittag, so schneidet die Frau
alles mit dem einen Messer in kleine Stiickchen, und dann essen
sie es mit den 2 Gabeln.

Bis vor kurzem bestand in Linthal noch ein hiibscher

1) Vgl. Mever v. Kxonav, Kant. Ziirich 2, 167. Rocarorz, Schweizer-
sagen II, LI.



im Kanton Glarus. ) 303

Brauch. Da wurde némlich der Hochzeitsgesellschaft bei der
Riickkehr aus der Kirche als erstes Gericht eine Schiissel ge-
reicht, die von der Braut selbst gekocht worden war und von
thr selbst serviert wurde, néimlich das Brotmus. Dieses Mittel-
ding zwischen Suppe und Brei musste #usserst sorgfiltig und
umsténdlich zubereitet werden, und die Zubereitung erforderte
3-—4 Stunden Zeit. Man nahm das Weiche von zwei fiinf-
pfiindigen Laiben Brot und zerrieb dieses zwischen den Hinden
zu Pulver. Dann wurden ein paar Hénde voll davon in die Pfanne
geschiittet, siedende Butter dariiber gegossen und dies durch-
einandergeriihrt. Darein goss man eine Flasche Rotwein, darauf
wieder gepulvertes Brot und schmelzende Butter und abermals
Wein und verschiedene scharfe Gewlirze, und so weiter 6—8
Mal, bis daraus die dicke, glihende DBrautsuppe hervorgegangen
war. Wehe der Braut, welcher dieses schwierige Kunststiick
nicht gut geriet. In den Augen der Gesellschaft war damit ihre
ganze Haushaltungskunst gerichtet. Eine Hochzeit ohne dieses
yBrotmus“ konnte man sich frither gar nicht denken. Allein da
es denn doch fiir die Braut unbequem war, an ithrem Hochzeits-
tag so viele Stunden lang in der Kiiche zu stehen, und bald
niemand mehr war, der dieses kriiftige Gericht richtig herzu-
stellen vermochte, so hat sich der Brauch seit etwa zwanzig
Jahren verloren.

Im Sernfthal bestand frither die Sitte, dass die Braut
schon am Vorabend der Hochzeit im viterlichen Hause ab-
geholt und samt ihrer Habe, zun welcher ein Bett und ein
Kasten gehdrten, in die Wohpung des Briutigams . gebracht
wurde, wo denn auch am andern Morgen die beiderseitigen
Verwandten und Freunde sich zum Zug in die Kirche ver-
sammelten. — Hine andere einstige Hochzeitssitte bestand darin,
dass das Brautpaar nach der Einsegnung sich zum Pfarrer begab,
um ihm ein Geschenk zu bringen, und darauf die Verwandten
besuchte, die auf den Abend zum Hochzeitsschmause geladen
waren. | |

Nach der alten Ehegerichtsbrdnung} vom Jahre 1638 durften
Briute in gesegneten Umstinden bei Strafe kein ,Schippeli¢
(Kranz) und Haarband tragen, sondern mussten ,in aller Ein-
faltigkeit, ohne Vorginger und einige Pracht“ zur Kirche gehen.')

1) Vgl. Bromer v. Hesr a. a. O. S. 304.



304 Die religitsen und weltlichen Festgebriiuche

Die Begrabnisfeierlichkeiten.

Todesfall und Begridbniss sind keine Festanlisse; aber
Feierlichkeit umgibt sie in hohem Masse. Sie sollen deshalb
hier nicht {ibergangen werden. — Ist jemand gestorben, so werden
sofort alle Fensterladen (die ,Brittli“) im Hause geschlossen,
das sichtbare Zeichen fiir jedermann, dass eine Leiche im Hause
ist. Dann wird die sog. ,Ummisiigeri“ (Umsagerin) geholt, die
Fraun. welche den Todesfall anzusagen hat. Hiezu wihlt man
eine im Hause vertraute Person, die Putzfrau oder die Wascherin
oder eine Nachbarin. Diese kleidet sich schwarz, trigt iiber
die Schultern einen schwarzen Shawl und geht baarhiiuptig.
Sie verfiigt sich zunéchst zum -Arzt, um die Leichenschau zu
veranlassen, dann auf das Civilstandsamt und zum Friedhofver-
walter, um das Begribnis zn bestellen. Inzwischen wird zu
Hause die Liste derjenigen aufgestellt, welchen der Todesfall
7uerst angesagt werden muss. Und nun geht diese ,Umsagerin®
den ganzen Tag in der Gemeinde von IHaus zu Haus, um zum
Begribnis einzuladen. Dieses geschieht mutatis mutandis mit
den Worten: ,Guten Tag! Herr N. N. lisst Ihnen sagen, dass
ihm heute Nacht win 2 Uhr seine Frau gestorben sei und Freitag
morgens um 11 Uhr zu beerdigen sei.* Auf den Dorfern be-
sorgt dies in gleicher Weise ein Mann in schwarzem Gehrock
and Cylinderhut, der ,Ummasiger“.

Die minnliche Leiche wird in die schwarzen Sonntags-
kleider, die weibliche ins weisse Totenhemd gekleidet und auf
dem Bette sorgfiltig aufgebahrt. Bald treffen die Verwandten
ein zum Kondolieren, und der Leichnam bedeckt sich mit Toten-
bouquets und Kridnzen. Die erstern miissen zumeist weisse
Blumen enthalten. Todesanzeige in den Blittern und Versendung
von Leidzirkularen verstirken die Einladung zum DBegribnis.

In manchen Gemeinden ist die alte Sitte der Totenwache
noch iblich. Zwei oder drei Personen bringen bei Licht wachend
die Nacht beim Toten zu. Diesen Wachenden wird Brot und
Wein oder Branntwein gereicht.

Die Stunde der Beerdigung kann nicht nach Belieben ge-
wihlt werden, sondern ist durch Gemeindebeschluss fiir alle
einheitlich festgesetzt, in Glarus fiir die Reformierten um 11,
fir die Katholiken morgens 8'/: Uhr. Fallen mehrere Beerdig-
ungen auf denselben Tag, so dndert dies nichts an der Zeit.
Die verschiedenen Leichenziige treffen dann eben auf dem Fried-



im Kanton Glarus. . ) 305

hof zusammen, und die Leichen werden nach fiir alle gemeinsamer
Feier gleichzeitig beigesetzt. Vor dem Begribunis finden sich die
Verwandten im Trauerhause ein, wo die Minner in einem, die
Frauen in einem andern Zimmer, das hiezu eigens ausgeriumt
und hergerichtet worden ist, stehend warten. Nun kommen die
Teilnehmer des Leichengeleites zum ,Leiden®, d. h. die Teil-
nahme zu bezeigen. An der Hausthiire steht ein Mann, der
mit stammer Geberde den Weg dazu weist. Die Ménner gehen,
den Hut in der Hand, ins Zimmer der ménnlichen Leidtragenden,
die Frauen, die an der Beerdigung ebenfalls teilnehmen, ins
Zimmer der Frauen und reichen den zwei oder drei zunichst an
der Thiire Stehenden unter wortloser Verbeugung die Hand.
Wihrend des ganzen, oft lang andauernden und fiir die Trauernden
sehr ermiidenden ,Leidens® steht der Sarg offen mitten in einem
der beiden Zimmer. Sowie es nun zu lduten beginnt, erscheinen
die vier Leichentriger, schwarzgekleidete Manner mit schwarzem
Sammtkippehen, schliessen den Sarg, tragen ihn hinunter und
setzen ihn auf der vor dem Hause bereit stehenden Bahre ab.
Alles entblosst sich. Nachdem die Krdnze und Blumen auf dem
Sarge befestigt sind, setzt sich der Leichenzug in Bewegung,
voran der von vier Ménnern getragene Sarg, dann die ménnlichen
Leidtragenden entbléssten Hauptes, einer hinter dem andern,
daranf der Geistliche im Talar, hinter ihm in mehrgliedrigem,
geschlossenem Zug die Minner bedeckten Hauptes, zuletzt in
derselben Reihenfolge die Frauen. In einzelnen abgelegenen
Gemeinden tragen die ersten Minner schwarze Miantel. In Glarus
dagegen tragen sich nur die ersten leidtragenden Frauen noch
anders als die iibrigen. Sie gehen niimlich, auch die der hichsten
Stande, ohne Hut und mit iibergeworfenem schwarzem Shawl
gleich den Umsagerinnen. Bei den Katholischen ist die Reihen-
folge insofern anders, als der Geistliche vor dem Sarge her geht
und ihm von einem Chorknaben in weissem Hemd ein mit
weissem oder schwarzem Flor umhingtes Kreuz vorangetragen
wird, bei den Verheirateten ein schwarzes, bei Ledigen und
- Kindern ein weisses. '

Die Leichenfeier wird Sommers und Winters, wenn die
‘Witterung es irgend gestattet, unter freiem Himmel am Grabe,
bei Regen und Schnee dagegen in der Kirche abgehalten, ka-
tholischerseits unter den vorgeschriebenen, stets gleichen Ceremo-
nien, protestantischerseits mit einem auf den Fall ausgearbeiteten.



306 Die religiosen und weltlichen Festgebriuche

Gebet. In einigen Dorfgemeinden folgt darauf noch in der Kirche
ein kurzer Predigtgottesdienst. Der Sarg wird erst eingesenkt
wenn auch die nichsten Leidtragenden sich entfernt haben. Die
anderwirts {ibliche Sitte, drei Schollen auf den Sarg zu werfen,
ist hier unbekannt.

Nach dem Begriabnis begeben sich die néchsten Verwandten
und von auswérts hergereiste Freunde ins Trauerhaus zuriick
zum sog. Totenmahl, das friiher oft der unangemessenen Ueppig-
keit wegen Aergernis bot, nun aber fast iiberall in geziemenden
Schranken gehalten wird. Am darauffolgenden Sonntag werden
die Verstorbenen von der Kanzel ,verkiindet.“?)

Geburts- und Namenstag.

(Feburts- und Namenstagsfeier weisen wenige bemerkens-
werte Grebriuche auf. Das Geburtstagskind wird begliickwiinscht
und beschenkt und ihm zu Ehren etwa eine Extraflasche geleert.
Auch zum Namenstag wird da und dort noch Glick gewiinscht,
doch nur in einzelnen Kreisen und mehr bei Katholiken als bei
Protestanten. Bei den Kindern besteht dagegen noch der Brauach,
dass dasjenige, dessen Namenstag ist, von den andern gewiirgt
wird. Hieriiber vgl. S. 260 Anmerkung.

Der Nidelabend.

Eine spezielle Form glarnerischer Familiengeselligkeit bilden
die bereits S. 248 u. 255 erwihnten sog. ,Nidelabende.“ Diese
finden in der Zeit zwischen Martini und Neujahr statt, wihrend
welcher die Zeitungen bestéindig ,frischen Nidel® (Rahm oder
Sahne) ausschreiben. Die Familien laden ihre Bekannten auf
den Abend nach dem Nachtessen zu sich zu einem ,Nidel* ein.
Dabei wird etwa um 9 Uhr eine grosse Schiissel voll Schlag-
rahm auf den Tisch gestellt und gegessen, wobei nach alter Sitte
jedes mit seinem Loffel in die gemeinsame Schiissel langt. Dabei
kann es nicht fehlen, dass gelegentlich ein Liffel mit dem andern
in Kollision gerat, Eines mit seinem Léffel dem Andern auf die
Finger schligt. Aber nicht genug daran. Mutwillige Stimmung
gehort zum Anlass. Man sucht sich daher auch unversehens von
dem Rahm ins Gesicht zu streichen oder anzuspritzen, womit

1) Zu den Leichenfeierlichkeiten tiberhaupt ist zu vergleichen: Brumer
v. Heer a. a. 0. 304. Zur Umsagerin: Rocmmorz, Deutscher Glaube I, 194 ff,
zum weissen Kleid und den weissen Blumen ibid. 133 f und 138, zum Toten-
mahl ibid. 302 ff. und Ltrorr a. a. 0. 563.



im Kanton Glarus. : 307

namentlich das junge Volk sich neckt, bis zuletzt die ganze Ge-.
sellschaft mit weissen Nasen und Wangen dasitzt. Dass sich
dariiber jeweilen schallendes Geldchter erhebt, ist selbstver-
stindlich. Ja, urspriinglich gehort zum ,Nidelabend“, was auch
heute etwa noch praktiziert wird, dass durch Aufschlagen der
einen Hand auf die andere Rahm an die meist nicht hohe
Zimmerdecke geschleudert wird und man darauf sieht, ob
er auch dick genug sei, um hangen zu bleiben.') Zum Rahm
~wird immer auch in kleinen Spitzglischen Kirschwasser serviert.

VYerschiedene hidusliche Freudenanlisse.

Hiusliche Freudenanlisse bilden beim Bauen die ,Ufrichti
(Aufrichtung) und die ,Husréuki“ (Hausrducherung), der Tag,
an welchem der Dachstuhl aufgerichtet, und der, an welchem
das Haus bezogen wird. An jenem wird ein mit Blumen und
Béndern geziertes Tannenbdumchen auf dem Giebel des Gebilkes
aufgepflanzt und den Arbeitern ein Trunk gereicht, an diesem
die Uebergabe der Schliissel und der Eintritt ins Haus bei
grossern Bauten unter Rede und Gegenrede vollzogen. |

Da und dort in Hausern, die selber schlachten, wird am
Abend gemeinsam mit Freunden die Metzelsuppe gegessen.

Haufiger sind die sog. ,Letzinen®, Abschiedsméhler, von
Privaten fiir ihre Freunde veranstaltet beim Austritt aus Schule
und Elternhaus, vor der Hochzeit, vor dem Wegzug aus Gemeinde
und Kanton u. dgl. '

Erwihnung verdienen in diesem Zusammenhang die , Kranze“
und ,G’spielischaften* (Gespielenschaften), regelmiissige ge-
sellige Zusammenkiinfte zwischen befreundeten Familien, noch
mehr unter Damen und jungen Midchen, meist den einstigen
Schulfreundinnen (,G’spilinen*). Diese finden sozusagen immer am
Donnerstag Nachmittag statt, und es wird bei Kaffee und reich-
lichem Backwerk, namentlich Glarner Torten (auf der einen
Halfte mit Mandeln, auf der andern mit ,Saft® (Confitiiren) ge-
fiillt) und ,Ankenzelten“ (Butterkuchen) gespielt, musiziert und
vor allem geplaudert. Es wurde schon bemerkt, dass der Donners-
tag in vorchristlicher Zeit der allwochentliche Feiertag unserer
Viiter war.

1) Augenscheinlich ein einstiges Opfer an die Hausgdtter. Aehnliches
meldet aus Luzern und Zug das Arcarv II, 39. 176.



308 Die Festgebriuche im Kanton Glarus.

Das Ausschellen der entlaufenen Weiber.

Eine im Schwinden begriffene, aber in Schwanden und Um-
gebung immer noch iibliche alte Volkssitte ist das Ausschellen
der von ihren Mé&nnern weggelaufenen Weiber. Verldsst eine
Frau ihren Mann und kehrt vach einiger Zeit, ohue von ihm
gerufen worden zu sein, zu ihm zuriick, so versammeln sich am
ersten Abend nach ihrem Eintreffen die ,Gassenledigen, mit der
Dorfjugend vor dem Haus des Mannes mit Schellen, Hornern,
Pfannendeckeln und andern Lirminstrumenten, um die Zwei wieder
pzusammenzuschellen. Einer der Mitwirkenden, der friher ge-
wohnlich mit Mantel und Dreispitz bekleidet war, ruft, nachdem
die Instrumente zur Ruhe gekommen sind, die Frau unter einer be-
stimmten Formel aus, worauf die Katzenmusik aufs Neue einsetzt.
Dasselbe Schicksal wird einem Ehepaar zu Teil, das sich hatte

scheiden lassen und sich nachher neuerdings heiratete.?)

* *
*

Es ist hohe Zeit, dass solche Brduche registriert werden,
da ihr Verblassen und Verschwinden mit beéngstigender Schnellig-
keit fortschreitet; aber sie zeigen sich in ihrem richtigen Lichte
nur dem Auge dessen, der darin den einstigen warmen Pulsschlag
des Volksgemiites mit seiner Poesie und seinem Frohsinn nach-
zufithlen im Stande ist. Darum sagen wir zum Schluss mit
dem Dichter: '

Nur durch das Auge der Urth (Vergangenheit)
Kannst du die Werdhandi (Gegenwart) erkennen;
Selbst was die Skuld (Zukunft) dir verhiillt,
Erblickst du in Dellingrs (Dimmerung) Klarheit.
Nun denn! so suche sie auf,

Die Gottin entschwundener Tage!

Doch, soll sie gnidig dir sein,

So nah’ ihr mit kindlichem Geiste.

1) Fine Art Volksjustiz, die anderwiirts, z B. in den Thilern des
Berner Oberlandes, unter dem Namen ,Treichlete“ auch bei der Heirat an-
riichiger Personen geiibt wird. Aehnliches findet sich auch im Biindner
Oberland und im Priittigau. Vgl Arcmiv I, 146. II, 140 f.




	Familienfeste

