
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 3 (1899)

Artikel: Gebräuche im Birseck

Autor: Sütterlin, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-109853

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-109853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gebräuche im Birseck.1)

Mitgeteilt von Dekan G. Sütterlin in Arlesheim.

A. Gebräuche, die sich an den kirchlichen Festkreis
und kirchliche Handlungen anschliessen.

1. Das „Steuern des Santi-Klaus." Am Vorabend vor
St. Niklaus (6. Dez.) erschien in den Häusern, wo Kinder waren,
ein alter Mann mit langem, weissem Barte, auf dem Haupte
gewöhnlich eine Bischofsmütze tragend, und beschenkte diejenigen
Kinder, welche brav waren, mit Nüssen, Aepfeln u. a. dgl.; für
diejenigen dagegen, deren Betragen zu wünschen übrig Hess,,

brachte er einen Sack mit, um sie „hineinzustecken". Das war der
Santi-Klaus oder auch „Santi-Chlaus". Natürlich hatten die
Kinder einen gewaltigen Respekt vor dem strengen Sittenrichter
und verkrochen sich, wenn sie sein Nahen gewahrten, hinter
dem Ofen oder in einer Ecke. Die Eltern ermangelten auch

nicht, den Unfolgsamen mit dem Santi-Klaus zu drohen. Jetzt
besteht dieser Gebrauch nur noch bei wenigen Familien ; früher
aber war er fast allgemein. Seine Entstehung verdankt er wohl
der Legende, nach welcher der heil. Nikolaus, Bischof von Myra
drei armen Töchtern bei Nacht soviel Geld ins Haus warf, als

sie nötig hatten, um sich verehlichen zu können, damit sie vor
der Prostitutiou bewahrt blieben.2)

2. „Das Bescheren des Weihnachtskindleins." Am
Vorabend des Weihnachtsfestes kam, wie anderwärts, auch hier
das .,Weihnachtskindlein" und brachte den artigen Kindern allerlei
Leckerbissen, den unartigen aber Ruten. Dabei war es gewöhnlich

begleitet von einem „Esel" (wohl eine Anspielung auf die Flucht
Jesu nach Aegypten) und dem „Schmutzli". Jener trug die

Geschenke, und dieser sollte die Bestrafung der Fehlbaren
vollziehen. Es wurde dabei vorzüglich darauf gesehen, ob die Kinder

') Das Birseck, auch „Neubaselbiet" genannt, gehörte ehedem zum;
Füi'stbistum Basel.

2) Mit der Legende haben sich natürlich auch althcidnische
Vorstellungen und Bräuche verschmolzen. Red.

15.



226 Gebräuche im Birseck.

gern beteten. Sie mussten zu diesem Ende ein Stäbchen vorweisen,
auf welchem durch Einschnitte verzeichnet war, wie viel sie
gebetet hatten. War dieses nicht befriedigend, so nahm ihnen der
„Schmutzli" das Hölzchen und schwärzte es, was als eine Schande

galt. — In neuerer Zeit ist an die Stelle dieser Art der Weih-
nachtsbescheerung der „Christbaum" getreten. Eltern aber, die
keinen solchen zu erstellen vermögen, legen die Gaben und die
Rute am Weihnachtsmorgen auf den Tisch der Wohnstube und

geben den Kindern vor, das Weihnachtskindlein habe dieselben
während der Nacht gebracht.

3. Die Darstellung der Weisen aus dem Morgenlande.

Zwischen Weihnachten und heil, drei Könige giengen
drei arme, aber gesangeskundige Knaben, als Könige-verkleidet,
d. i. mit weissen Hemden angethan und papierne Kronen auf
dem Haupte, zunächst in die wohlhabendem Häuser ihres
Heimatortes und dann der umliegenden Dörfer. Voran trugen sie

an einem Stabe einen Stern, der vermittelst einer Schnur in
Rotation gesetzt werden konnte. In den Häusern aber sangen
sie, nach einem kurzen Vorspruche, der den Zweck ihres
Erscheinens andeutete, fromme Weihnachtslieder, oft mit recht

angenehmen Stimmen. Die Lieder waren zumeist selbst
verfasst und nahmen es darum weder mit der Logik noch mit dem

Satzbau genau. So wurde von Ettinger-Knaben gesungen :

Hört, ihr Christen insgemein
Die Gnad' zu referieren,
Dort, was ich euch zu zeigen weiss,

Ein kleines Spiel zuführen.

Wir all' zusammen sind geneigt,
Euch zur Audienz zur bitten.
Welch' grosse Freud' bei dieser Winterszeit!
Aus Morgenland ein Stern ist uns erschienen.

Aus Gottes Kraft bedacht es war,
Und freuet euch, ihr lieben Christ',
Von einer reinen Jungfrau klar,
Weil es der liebe Heiland ist.

Haben wir drei, weiss nicht woher, es vernommen,
Brüder, liebe Brüder mein



Gebräuche im Birseck. 227

Ganz ungefähr sind wir zusammen kommen
Zu Jerusalem. So wollen wir singen fein

Ein Weihnachtsgesang zu seiner Ehr'
Damit wir uns bekennen mehr.
•Jetzt fangen wir an ein' schönen Gesang ;

Jetzt kommt von uns ein heller Klang.

Oder:

Wohl mitt's in der Nacht,
Die Hirten auf der Wacht, : ] :

Die himmlische Stimme
Das Gloria singet,
Die englische Schaar :

Geboren Gott war.

Sie rennen und laufen ;

's mags keiner erschnaufen, :[:
Der Hirt und sein Bue
Dem Krippelein zue.

Gott Vater, schau an :

Was finden wir da? :|:
Ein herzig schönes Kindelein,
In schneeweissen Windelein,
Wohl zwischen zwei Tier' :

Ochs und Esel sind hier.

Gott Vater verwalt'
Wie ist es so kalt! :|:
's mag einer erfrieren,
Sein Leben verlieren.
Ach wie geht doch der Wind
Wir bedauern das Kind.

Gott Vater, erbarm'!
Wie sind sie so arm : I :

') Fehlen 2 Verse, die nicht mehr bekannt sind.



228 Gebräuche im Birseck.

Sie haben kein Pfännlein
Zum Kochen dem Kindlein,
Kein Mehl und kein Salz,
Kein Brod und kein Schmalz.

Jetzt hat dieser Brauch aufgehört ; man sieht nirgends
„drei Könige" mehr.

4. Die Fastnacht, oder Fassnacht, wie sie hier genannt
wird. Diese begann und beginnt noch in unserer Gegend erst
am Montag vor dem Aschermittwoch oder nach dem Sonntag
Esto mihi, welcher zum Unterschied von der alten Fastnacht
oder dem Sonntag Invocabit die „Herrenfassnacht" genannt wird.
An den sog. „feissen" Donnerstagen fanden nur Familienessen
statt. Jetzt haben auch diese aufgehört. Desto toller gieng es
dafür an der eigentlichen Fastnacht zu. Am Montag und Dienstag
zogen die jungen Leute maskiert oder sonst entstellt im Dorfe
herum, trieben allerlei Unfug und verspotteten in mehr oder

weniger gelungenen Schnitzelbänken oder Darstellungen
missbeliebige Personen oder Begebenheiten. Nachts aber wurde

getanzt, und zwar am Montag von den Ledigen und am Dienstag
von den Verheirateten, und das geschah so lebhaft, dass man
das Geräusch der schweren, nägelbeschlagenen Schuhe in weiter
Entfernung hörte ; von Ballschuhen wusste man damals, auf dem

Lande wenigstens, noch nichts. Die Musik beim Tanze war
eine sehr einfache ; sie bestand gewöhnlich aus einem Klarinett
und einer Geige, die so gut zusammenstimmten, als es eben von
Autodidakten erwartet werden kann. Diese Fastnachtsbelustigung
besteht allerdings noch jetzt; jedoch ist die Musik eine bessere,
dank deu Blechmusikgesellschaften, deren es nun fast in jedem
Dorfe eine gibt. Auch herrscht dabei mehr Anstand und Bildung,
wenn auch dieses manchmal noch zu wünschen übrig lässt. Was
aber aufgehört hat, das ist „das Begraben der Fastnacht".
Dies geschah zumeist, trotz Widerspruchs von Seiten der
Geistlichkeit, am Aschermittwoch und bestand darin, dass man eine

grosse Puppe in feierlichem Zuge auf einen öffentlichen Platz
im Dorfe oder in der Nähe des Dorfes trug und da in ähnlicher
Weise der Erde übergab, wie dies mit den Leibern der
Verstorbenen geschieht. — In neuerer Zeit hat man in mehreren
Ortschaften angefangen, die frühere planlose Maskerade durch
Umzüge mit bildlichen Darstellungen aus der Geschichte und



Gebräuche im Birseck. 229

Natur zu ersetzen. — Nach dem Begraben der Fastnacht hörte
der Rummel auf und hatte das Dorf wieder sein gewöhnliches
Aussehen. Jetzt geschieht das schon am Aschermittwoch.

5. Das Fastnachtsfeuer. Am Sonntag nach dem
Aschermittwoch oder an der „alten Fassnacht" wurde, wie noch jetzt,
abends auf einer Anhöhe in der Nähe des Dorfes ein grosses
Feuer, zu dem die Knaben an den Tagen vorher das Material
gesammelt hatten, angezündet und dabei brennende Holzscheib-
chen in die Luft hinausgeschleudert. Man mag von diesen aus
dem Heidentum stammenden Frühlingsfeuern denken, was man
will, etwas Imposantes haben sie immerhin, zumal wenn man,
an einer zentralen Lage sich befindend, deren rings um sich
her bei fünfzig und noch mehr sieht. Sie nehmen sich dann

aus wie ein Kranz von helleuchtenden Sternen, die den Horizont
besäumen und von denen zahlreiche Sternschnuppen ausgehen.
Dazu kommen dann noch die Kienfackeln, die in gewundenem
Zuge von der Anhöhe herabsteigend, von ferne aussehen wie
eine grosse feurige Schlange. Ob die brennenden Scheibchen
auch ein Gruss sein sollen an die Geliebte, wie in Graubünden,
konnten wir nicht in Erfahrung bringen. Nachdem das Feuer
•erloschen, kehrt man unter Vorantragung der erwähnten Fackeln
und beim Spiele der Musik ins Dorf zurück ; von da aber
begeben sich die Tänzer vom Fastnachtsmontag zunächst zu ihren

respektiven Tänzerinnen, um sich von denselben mit „Küchlein"
hewirten zu lassen, nachher aber ins Wirtshaus, um die Zeche

des Tanzabends zu bezahlen. Getanzt wird da, weil innerhalb
der Fasten, nicht mehr, mit wenigen Ausnahmen wenigstens.
Von denjenigen Jungfrauen, die nicht so glücklich waren, einen
Tänzer zu finden, sagt man, sie mussten ihre Küchlein am
darauffolgenden Fronfastenmarkte in Basel an den Mann zu bringen
suchen. — In der alten, frommen Zeit wurde, bevor das Feuer
angezündet oder richtiger angeschossen wurde, um den Holz-
und Strohhaufen herum der Rosenkranz gebetet anstatt in der

Kirche, wo er sonst an Sonn- und vielenorts auch an Werktagsahenden

gebetet wird.
6. Das Eier-, Butter- und Mehlsammeln an

Mittfasten. Am 4. Sonntag in der Fasten (Laetare) giengen noch

bis vor kurzem die Kinder des Dorfes in zwei Abteilungen, die
Knaben besonders und die Mädchen besonders, bei den hesser

situierten Einwohnern herum und baten um Eier, Butter und
Mehl. Dabei sangen sie :



230 Gebräuche im Birseck.

Hüt isch Mittelfaste :
Mer trete in die Lache.

Heroneleis,
Hüt über drei Wuche esse-mer Eier un Fleisch.

Wenn - der - is keini Eier weit gäh,
Muess - ech der Iltis d'Hüehner all' näh.

Heroneleis etc.

Wenn - der - is kei Mehl weit gäh,
Muess - ech der Müller 's Halb der vo näh.

Heroneleis etc.

Wenn - der - is kei Anke weit gäh,
Muess - ech d' Kueh kei Milch meh gäh.

Heroneleis etc.

Mer höre 's Gigli gige;
Sie wird - is Brod abschnide.

Heroneleis etc.

Oder:

Die Knaben:
Stüret, stüret - eme - n - alte Mieschma,,

Hinterm Bütteneloch2) e Hus g'ha,
Siebe Johr im Chämi g'hange,
Erst nachte3) abeg'falle.
Bolle, bolle, so kalt!

Wen - der nüt weit gäh,
Muess - ech der Iltis d'Hüehner näh

Mit zantem4) Güggel.

Die Mädchen:

Hüt isch Mittelfaste,
Mer trete in die Lache

Dri roti Roseli vor em grüene Wald»

J) D. i. Kyrieeleis.
2) Schlucht bei Ettingen.
3) letzte Nacht.
4) samt dem.



Gebräuche im Birseck. 231

Mer seihe's1) a de Wulche:
D' Frau het noni g'mulche.

Dri roti Roseli etc.

Mer seihe's a de Sterne :

D' Frau git-is Kerne.
Dri roti Roseli etc.

Mer höre 's Hüehnli singe :

D' Frau will-is Eili bringe.
Dri roti Roseli etc.

Mer höre d' Frau ins Chämmerli goh :

Sie will-is Nüssli abeloh.

Dri roti Roseli etc.

Helandileis!
Hüt über drei Wuche esse-mer Eier un Fleisch.

In Reinach sang man (nach „Festspiel zur 400jährigen
Erinnerungsfeier des Kampfes am Bruderholz " von X. Feigenwinter)

:

Hit isch Mittelfaste;
Mer trete in die Lache.

Dri rote Roseli vor dem grüene Wald :

Wie isch der Winter so kalt

Mer höre e' Frau ins Chämmerli goh,
Sie wird-is d' Aepfel abeloh

Dri rote Roseli etc.

Mer höre 's Hüehnli singe,
Es wird-is Eili bringe.
Dri rote Roseli etc.

Mer höre d'Pfanne chrache ;

Me wird-is Chüechli bache.

Dri rote Roseli etc.

Mer höre 's Messer gide ;

Es wird-is Brod ahschnide.

Dri rote Roseli etc.

') sehen's.



232 Gebräuche im Birseck.

Eine gütige Matrone des Ortes bereitete dann den Sammlern

aus dem Gesammelten ein leckeres Mahl, wobei sich die
Kleinen seliger fühlten, als Könige und Millionäre bei den

splendidesten Banketten, und das Schönste dabei war, dass alle
Kinder des Dorfes daran teilnahmen, die reichen wie armen.
Leider ist dieses zuletzt in eine gemeine Bettelei ausgeartet,
indem nurmehr die Kinder armer Familien die Sammlung
vornehmen und diese getrennt. Es kommt übrigens nur noch an
wenigen Orten vor.

7. Etwas Aehnliches geschah an Ostern durch die Knaben.
Diese hatten während der drei letzten Tage der Charwoche, wo
bekanntlich bei den Katholiken zum Zeichen der Trauer die
Glocken verstummen oder nach Rom reisen, wie man sagt, die

Aufgabe, durch sog. Raffeln (hölzerne Kasten mit Hämmern)
die Zeit des Gottesdienstes und Gebetes anzuzeigen, sowie bei
den Metten am Abend das Geschrei der Juden bei der
Verurteilung Jesu darzustellen. Dafür sammelten sie dann am
Ostersonntag als Lohn Eier, die sie aber unter sich teilten, um daheim
von der Mutter sich einen Eierdotsch bereiten zu lassen. Auch
das hat jetzt aufgehört. Eine grosse Raffel auf dem Kirchturme

versieht nun den Dienst.

8. Das Eierlesen.1) Wie die Kinder an Mittfasten, so

belustigen sich die „Knaben" d. i. Jünglinge am Ostermontag
durch das Eierlesen. Dasselbe bestand darin, dass eine Anzahl
Eier in einer bestimmten Entfernung auf die Erde gelegt wurden.
Diese mussten dann von der einen der zwei Parteien, in die
sich die Jungmannschaft teilte, aufgehoben und in eine Wanne
oder Getreideschwinge geworfen werden, während die andere
Partei eine Strecke Wegs zu durchlaufen hatte. Diejenige Partei,
welche mit ihrer Arbeit zuerst fertig war, hatte gewonnen und
musste von der andern im Wirtshause regaliert werden. Natürlich
wählte jede Partei den zu dem betreffenden Geschäfte tauglichsten

aus. In der Regel siegte aber derjenige, der zu laufen

hatte; denn, wenn auch die Wanne mit Spreu gefüllt war, so

brauchte es doch grosse Geschicklicheit und Vorsicht, um die
Eier so in dieselbe zu werfen, dass keines zerbrach, in welchem
Falle das Spiel verloren war. Auf der andern Seite machte der
Läufer die grösste Anstrengung, um möglichst bald wieder zu-

1) Vgl. Abchiv II 129 ff.



Gebräuche im Birseck. 233

rück zu sein. Dies blieb bisweilen nicht ohne Folgen. So soll
ein Läufer, der den Weg von Ettingen nach Bottmingen d. h.

heiläufig 3/i Stunden zu durchlaufen hatte, durch das Springen
sich Blutspucken zugezogen haben, infolge dessen dieser Brauch
fernerhin unterblieb. Jetzt ist er überall im Birseck verschwunden;
dagegen besteht er noch in einigen Dörfern des alten Kantonsteils.

In einigen Gemeinden des Birseck ist an seine Stelle

9. der des „Osterkügeleins" getreten. Nach der Vesper
des genannten Tages, der ehemals Feiertag war, und zwar roter,
nicht bloss blauer, versammelten sich die Jünglinge des Dorfes
und begaben sich hinaus auf eine Wiese oder auf anderes ebenes

Land. Hier teilten sie sich wieder in zwei Gruppen, und diese

warfen einander ein hölzernes Kügelchen zu. Diejenige nun,
welche die andere am weitesten zurücktrieb, hatte gewonnen,
und die andere musste die Zeche des Tages bezahlen.

10. Ein, wenn wir nicht irren, altheidnischer Brauch ist
¦der des „Pfingstblütters." Dieser findet statt am
Pfingstmontag, wiederum nach der Vesper. Da begeben sich die Jünglinge

in den Wald und bedecken einen der Ihrigen mit grünen
Reisern, sodass er aussieht, wie ein Faun der Heiden. Dann
führen sie ihn unter Singen und Jauchzen durch das Dorf und
lassen ihn hie und da gegen die Zuschauer Referenzen machen.

Schliesslich werfen sie ihn in einen Brunnen oder den Bach,

sorgen aber natürlich dafür, dass er keinen Schaden nimmt.
Hie und da soll jedoch trotzdem einer etwas wohl viel des

Nassen bekommen haben. Jetzt wird diese Aufführung des

„Pfingstblütters" nur noch von Knaben besorgt. Offenbar stammt
dieser Brauch, wie die Fastnachtsbelustigungen und Fastnachts-
feuer, aus dem Heidentume; was er aber bedeuten soll, ist dem

Schreiber dieses nicht recht klar. Vielleicht soll die Ueppigkeit
der Natur um diese Zeit oder aber ihr Bedürfnis nach Regen
damit ausgedrückt werden.1)

11. Gebräuche hei Kindstaufen. Wenn ein Kind
getauft werden sollte, holte der Götti (Taufpate) die Gotte (Taufpatin)

in ihrem Hause ah und begab sich, nachdem ihm dieselbe

') Der Brauch ist in Deutschland ziemlich weit verbreitet. Vgl.
E. H. Meyek, German. Mythologie 1891, S. 137, wo die betr. Litteratur
verzeichnet ist. Red.



234 Gebräuche im Birseck.

einen „Meien" an den Rock geheftet hatte, mit ihr in das Haus-
des Täuflings, um denselben in die Kirche zur Taufe zu tragen.
Nach der Taufe und dem obligaten Taufmahle im Hause der
beglückten Eltern, gieng er alsdann mit ihr ins Wirtshaus, um
da zugleich die Jünglinge, welche ihm zu Ehren während der
Taufe „geschossen" hatten, zu gastieren ; denn ohne Schiessen

gieng ehemals keine Taufe vor sich, und es war darum ein
etwas kostbares Vergnügen, Götti zu sein, zumal die Taufpaten
ihren Täufling, wenigstens bis derselbe 12 Jahre alt war, von
Zeit zu Zeit noch beschenken mussten. Am Neujahrstage holte
derselbe bei ihnen einen Butterwecken nebst einem Lebkuchen,
der für die Knaben die Form eines Säbels hatte und sie wohl
daran erinnern sollte, dass sie dereinst eifrige Streiter Christi
werden sollen, an der alten Fastnacht Küchlein und an Ostern
Ostereier mit abermals einem Wecken. War das Kind aber 12

Jahre alt, so statteten es, wenigstens die besser situierten, Paten
mit dem Kommunionskleide aus. — Am Sonntag nach der Taufe
brachte die Patin das Kind abermals in die Kirche, um es da

Gott zu „opfern". Zu diesem Ende trug sie dasselbe nach der

„Opferung" um den Altar, begleitet von allen anwesenden
Jungfrauen. Man nannte dies „Schlottern." Nach der Kommunion
aber kam sie mit demselben wiederum zum Altare, damit ihm
der Pfarrer ein Tröpfchen von der „Absolution" zu trinken gebe
und die Patene (Hostieenplatte) an seine Stirn lege. Dies hiess

„Witz'gen", (wohl witzig d. h. weise machen). Dieser Brauch
hat jedoch längst aufgehört ; bestände er noch, so gäbe es jetzt
in den meisten Gemeinden alle Sonntage einen Opfergang, ja an
einigen sogar mehrere.

12. Gebräuche bei Beerdigungen. Wenn ein
Verstorbener zur Erde bestattet wurde, trugen vormals die Träger
der Leiche schwarze Leidmäntel und ebenso die nächsten
Verwandten des Verblichenen. War der Verstorbene eine Jungfrau,,
so wurde sie von Jungfrauen in weissen Kleidern zu Grabe
getragen. — Die früher allgemein üblichen Totenmahle haben jetzt
aufgehört; höchstens, dass die von auswärts gekommenen
Leidtragenden von den Hinterlassenen bewirtet werden.

13. Gebräuche bei Hochzeiten. Da gieng es ehemals

drollig zu. Wenn nämlich die Zeit der Trauung gekommen war,
begab sich der Bräutigam mit seinen Freunden zum Hause der
Braut, um diese zum Gang in die Kirche abzuholen. Voraus



Gebräuche im Birseck. 235-

gieng der „Brautführer". Ohne diesen wurde keine rechte Ehe
geschlossen, er machte sowohl ausserhalb als innerhalb der Kirche,
sowohl bei der Trauung als heim Hochzeitsmahle der Braut die

Honneurs; er führte sie zum Altare und vom Altare wieder in
ihre Bank zurück. —- War man nun beim Hause der Braut
angekommen, so gieng der Brautführer hinein, um dieselbe
herauszuholen. Er brachte jedoch nicht sofort diese, sondern etwa
ein halberwachsenes Mädchen, oder ein altes Mütterchen oder
eine bucklige alte Jungfer. Auf die Entgegnung des Bräutigams,
das sei sie nicht, die wolle er nicht, holte der Brautführer eine
andere und so ging es fort zwei-, drei- und mehrmal, je nachdem
der Brautführer „Witz" hatte, und selbstverständlich wählte
man nicht den dümmsten zu diesem Amte. Endlich erschien
die rechte Braut mit einem weissen Kranze auf dem Haupte —
Schleier kannte man damals noch nicht —. Bevor man nun
aber den Gang zur Kirche antrat, wurde ein Wecken unter die
Abholenden ausgeteilt, der sog. „Brautwecken", und dazu natürlich,
auch Wein serviert ; unter die Kinder aber, die sich damals,
wie noch jetzt, bei solchen Anlässen zahlreich einfanden, wurden
Zuckererbsen und andere dergleichen Süssigkeiten geworfen und

von diesen mit ergötzlichem Wetteifer aufgesammelt. — Endlich
ging es zur Kirche, voran der Geiger und Klarinettist, die bei

keiner derartigen Feierlichkeit fehlen durften. Bei der Kirche
angekommen stellten sich die Musiker auf die Seite, und es begann
die Trauung. Diese fand nämlich in früherer Zeit an der Kirchpforte

statt und in der Kirche nur die Einsegnung oder der „Brautsegen".

Bei der Trauung ereigneten sich bisweilen erheiternde
Scenen, wenn etwa eines der Brautleute die Frage des Trauenden,
nicht recht verstand oder infolge von Befangenheit verwirrt war.
So. antwortete einmal ein 77jähriger Bräutigam (Wittwer), der
sich mit einer Braut verehelichte, die ebenfalls das Schwabenalter

schon ordentlich überschritten hatte, auf die Frage, ob es-

sein freier und ungezwungener Wille sei, die Gegenwärtige als

seine rechtmässige Ehefrau anzunehmen, mit grossem
Selbstbewusstsein und lauter Stimme : „Ich bin nicht gezwungen zu,

heiraten." Ein anderer, der einen schweren Geldsack, aber einen
etwas leichten Kopf hatte, blieb auf die Frage stumm, bis ihn
die Braut anstiess und zu ihm sagte: „Sag' jo, Jörg!"
Alsdann antwortete er gehorsam „Ja". — Nach beendigter
Zeremonie, die immer mit einem Hochamte verbunden war und teils.



'236 Gebräuche im Birseck.

fröhlichem, teils wehmütigem Gesang und Orgelspiel, letzteres

gewöhnlich nach der Melodie : „0 du schöner Jungfernkranz",
geleitete die Musik, die unterdessen draussen gewartet hatte,
die jungen Eheleute mit ihren Gästen zum Gasthause, wo der
Hochzeitsschmaus serviert wurde, der gewöhnlich in zwei
Mahlzeiten bestand, von denen die eine mittags nach der Rückkehr aus

der Kirche, die andere aber nach fleisigem Tanzen um Mitternacht

genossen wurde. Auch während des Essens wurde Kurzweil
getrieben. Unter Anderm suchten boshafte Gäste der Braut
einen ihrer Schuhe zu entwenden, um den jungen Ehemann

zu hänseln, dass er seine Geliebte nicht gehörig bewache und
beschütze. Natürlich setzte es dabei für den Verwegenen
mitunter auch einen derben Nasenstüber ab, wenn nämlich
die Braut den beabsichtigten Streich merkte. Bisweilen
geschah es aber auch im Einverständnis mit der Braut, um die
Gesellschaft zu erheitern. Der also entwendete Schuh wurde
alsdann öffentlich versteigert und der Bräutigam musste ein

Lösegeld zahlen, wenn er nicht wollte, dass seine junge
Ehehälfte nur mit einem Schuhe tanze und nach Hause gehe.

Wir sagten, die meisten Hochzeiten seien in dieser Weise
gefeiert worden. Wie war es aber ärmern Brautleuten möglich,
solchen Aufwand zu machen Dafür wusste die in diesen Stücken
erfinderische alte Zeit Rat. Man veranstaltete nämlich sog.
„Irrtenhochzeiten", d. h. jedermann war zur Hochzeit

eingeladen, musste aber seine „Irrte" oder Zeche selbst bezahlen,
und wo es lustig hergieng, da fanden sich, wie noch jetzt, immer
Gäste ein. Oder aber es wurden von den Hochzeitsgästen Gaben

eingesammelt, sog. Hochzeitsgaben. In diesem Falle defilierten
nach dem Hauptmahle die Gäste vor der Braut und warfen in
eine vor ihr stehende Schüssel eine Gabe, wofür sie von dieser
^ls Gegengeschenk ein Stück Käse erhielten. Den Reigen
eröffnete gewöhnlich die Näherin, welche der Braut das Hochzeitskleid

verfertigt hatte. Ihr Geschenk bestand u. a. in einem

Kinderkäppchen oder auch mehreren, die bisweilen auch schon
die Namen ihrer zukünftigen Besitzer trugen. Die Gaben fielen
oft so reichlich aus, dass den jungen Eheleuten über die
Hochzeitskosten noch ein Ordentliches zur Einrichtung ihrer
Haushaltung überblieb.

14. In Verbindung mit den Hochzeiten stand das sog.
Spannen. Dieses fand statt, wenn eine Tochter des Dorfes



Gebräuche im Birseck. 237

sich nach auswärts verheiratete. Wenn dieselbe zur Trauung
abgeholt wurde, spannten die Jünglinge ein Band oder eine Kette
über den Weg und liessen sie nicht fort, bis sie oder der
Abgesandte des Bräutigams, gewöhnlich der sogen. „Vor- oder
Ehrenknab" oder männliche Hochzeitszeuge, ein Lösegeld bezahlt
hatte. Dieses richtete sich nach den Vermögensverhältnissen,
der Auswandernden oder des „Räubers" und war mitunter ziemlich
beträchtlich. So sagte dem Schreiber dieses einmal ein Mann,
seine (zweite) Frau habe ihn 40 neue Thaler gekostet (circa
230 Fr.), und das Fatale dabei war noch, dass sie nachmals
nicht ganz dem entsprach, was er von ihr erwartet hatte.
Gewöhnlich legten die Spannenden eine Anzahl Silber- oder
Geldstücke auf einen Teller, und diese musste der Brautabholende

verdoppeln. Bisweilen geschah es aber auch, dass ihnen die

zu Brandschatzende durch Einschlagung eines andern Weges
entwischte und sie das Nachsehen hatten. In diesem Falle rächten
sie sich dadurch, dass sie die Strasse mit Besen kehrten, als
ob dieselbe verunreinigt worden wäre. Natürlich wurde nachher
die Loskaufssumme verjubelt. Jetzt hat dieser Brauch infolge
obrigkeitlichen Verbotes aufgehört, und es ist gut; denn aus
einem anfänglich harmlosen Scherze ist nachgerade eine reine
Brandschatzüng geworden.

15. Auf dem Umstände, dass man es ungern sah, wenn
eine Tochter sich nach auswärts verehelichte, beruhte auch das

Verfolgen auswärtiger Brautwerber. Wehe einem solchen,

wenn er sich nicht vor Nacht aus dem Dorfe entfernte Wenn

er nicht ein Goliath war oder die Füsse eines Rehes hatte, kam

er selten mit heiler Haut nach Hause.

16. Dasselbe geschah, wenn einer mutwilliger oder

unbesonnener Weise die Dorfbewohner mit ihrem Spitznamen
neckte oder auch nur beim Verlassen des Dorfes „hehutt" rief,,

was für eine Herausforderung galt. Sofort war ihm die ganze
Jungmannschaft des Dorfes auf den Fersen, und sein Spass nahm

nicht selten einen blutigen Ausgang. Jedes Dorf hatte nämlich
seinen Spitznamen. So nannte man die Reinacher „Linseschnitzer",
die Allschwiler „Krautstorzen", die Arlesheimer „Saubohnen",
die Ettinger „Kuckucke", die Therwiler „Iltise" und später
„Neunundneunziger". Den letztern Namen erhielten sie, weil
sie s. Z. viele Schulmeister lieferten. Unter dem gemeinen
Volke bestand nämlich die Meinung, zur vollkommenen Gelehrt-



238 Gebräuche im Birseck.

heit werde die Kenntnis von IOO „Spezies" erfordert.
Desswegen sagte man von einem, der etwas mehr wusste als Andere,

,er kenne 99 Spezies; wenn er 100 kennte, wäre er ein

ausgemachter Gelehrter. — Der Spitznamen wurde ehemals als

Schimpf angesehen, und es war nicht ratsam, denselben am
betreffenden Orte oder in Gegenwart von solchen, die er betraf,
auszusprechen. Schreiber dieses erinnert sich noch aus der Zeit
seines Bezirksschulbesuches, wie einmal auf ihn und seine
Kameraden beim Passieren eines Hohlweges in der Nähe des

Dorfes Oberweil Erdschollen geflogen kamen, weil einer der

letztern, zufällig, ohne an etwas Böses zu denken, sagte: „Schauet,
wie viele Schnecken da sind!" Die Oberwiler wurden nämlich
„Schnecken" genannt. Es kam uns gut, dass wir noch flinke
Füsse hatten und dass nur Frauenspersonen den verhängnisvollen
Ausspruch gehört hatten, sonst wären wir tüchtig verhagelt
worden. Jetzt achtet man diese Spitznamen nicht mehr, sondern
lacht darüber.

17. Zu den mit dem Kirchenjahr in Verbindung stehenden
Gebräuchen kann auch der Bannumzug gezählt werden, weil
er in unserer Gegend zu einem kirchlichen Brauch geworden
ist. Je am ersten Tag des Monats Mai giengen .der Ortsvorsteher

(Meier oder Untervogt) und das Gescheide mit der
Jungmannschaft um den Bann, um sie über die Grenzverhältnisse
desselben zu unterrichten. Es war dies übrigens auch obrigkeitlich

geboten. Von dieser Besichtigung der Banngrenzen rühren
wohl die Bannumzüge her, welche jetzt noch anfangs Mai in
einigen Gemeinden des alten Baselbietes stattfinden, das s. Z.
ebenfalls zum Bistum Basel gehörte, sowie die Bannprozessionen
im Birseck, die jeweilen an Christi Himmelfahrt abgehalten
werden und allerdings nicht mehr den Zweck der Besichtigung
der Banngrenzen, sondern den des Erflehens von Schutz und

¦Segen für die Feldfrüchte haben.

(Schluss folgt).


	Gebräuche im Birseck

