Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 3 (1899)

Artikel: Gebrauche im Birseck

Autor: Sitterlin, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-109853

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-109853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gebrauche im Birseck.)

Mitgeteilt von Dekan G. Siitterlin in Arlesheim.

A. Gebriduche, die sich an den kirchlichen Festkreis
und kirchliche Handlungen anschliessen.

1. Das ,Steuern des Santi-Klaus.“ Am Vorabend vor
St. Niklaus (6. Dez.) erschien in den Hiusern, wo Kinder waren,
ein alter Mann mit langem, weissem Barte, auf dem Haupte
gewdhnlich eine Bischofsmiitze tragend, und beschenkte diejenigen
Kinder, welche brav waren, mit Niissen, Aepfeln u. a. dgl.; fiir
diejenigen dagegen, deren Betragen zu wiinschen iibrig liess,
brachte er einen Sack mit, um sie ,hineinzustecken®. Das war der
Santi-Klaus oder auch ,Santi-Chlaus“. Natiirlich hatten die
Kinder einen gewaltigen Respekt vor dem strengen Sittenrichter
und verkrochen sich, weun sie sein Nahen gewahrten, hinter
dem Ofen oder in einer Hcke. Die Eltern ermangelten auch
nicht, den Unfolgsamen mit dem Santi-Klaus zu drohen. Jetzt
besteht dieser Gebrauch nur noch bei wenigen Familien; frither
aber war er fast allgemein. Seine Entstehung verdankt er wohl
der Legende, nach welcher der heil. Nikolaus, Bischof von Myra
drei armen Tdchtern bei Nacht soviel Geld ins Haus warf, als
sie n6tig hatten, um sich verehlichen zu konnen, damit sie vor
der Prostitution bewahrt blieben.?)

2. ,Das Bescheren des Weihnachtskindleins.* Am
Vorabend des Weihnachtsfestes kam, wie anderwiirts, auch hier
das , Weihnachtskindlein“ und brachte den artigen Kindern allerlei
Leckerbissen, den unartigen aber Ruten. Dabei war es gewdhnlich
begieitet von einem , Esel* (wohl eine Anspielung auf die Flucht
Jesu nach Aegypten) und dem ,Schmutzli“. Jener trug die Ge-
. schenke, und dieser sollte die Bestrafung der Fehlbaren voll-
ziehen. Es wurde dabei vorziiglich darauf gesehen, ob die Kinder

1y Das Birseck, auch ,Neubaselbiet® genannt, gehérte ehedem zum:
Fiirstbistum Basel. ’
) Mit der Legende haben sich natiirlich auch altheidnische Vor--
stellungen und Briiuche verschmolzen. Rep.
15.




226 Gebriuche im Birs_eck.

gern beteten. Sie mussten zu diesem Ende ein Stibchen vorweisen,
auf welchem durch Einschnitte verzeichnet war, wie viel sie ge-
betet hatten. War dieses nicht befriedigend, so nahm ihnen der
»Schmutzli“ das Holzchen und schwiirzte es, was als eine Schande
galt. — In neuerer Zeit ist an die Stelle dieser Art der Weih-
nachtsbescheerung der ,Christbaum“ getreten. Eltern aber, die
keinen solchen zu erstellen vermégen, legen die Gaben und die
Rute am Weihnachtsmorgen auf den Tisch der Wohnstube und
geben den Kindern vor, das Weihnachtskindlein habe dieselben
wahrend der Nacht gebracht.

3. Die Darstellung der Weisen aus dem Morgen-
lande. Zwischen Weihnachten und heil. drei Kénige giengen
drei arme, aber gesangeskundige Knaben, als Konige verkleidet,
d. i. mit weissen Hemden angethan und papierne Kronen auf
dem Haupte, zunichst in die wohlhabendern Hé#user ihres Hei-
matortes und dann der umliegenden Dérfer. Voran trugen sie
an einem Stabe einen Stern, der vermittelst einer Schnur in
Rotation gesetzt werden konnte. In den Hausern aber sangen
sie, nach einem kurzen Vorspruche, der den Zweck ihres Er-
scheinens andeutete, fromme Weihnachtslieder, oft mit recht
angenehmen Stimmen. Die Lieder waren zumeist selbst ver-
fasst und nahmen es darum weder mit der Logik noch mit dem
Satzbau genau. So wurde von Ettinger-Knaben gesungen:

Hért, ihr Christen insgemein
Die Gnad’ zu referieren,
Dort, was ich euch zu zeigen weiss,
Ein kleines Spiel zufiihren.

Wir all' zusammen sind geneigt,
Euch zur Audienz zur bitten.
Welch' grosse Freud’ bei dieser Winterszeit!
Aus Morgenland ein Stern ist uns erschienen.

Aus Gottes Kraft bedacht es war,
Und freuet euch, ihr lieben Christ’,

Von einer reinen Jungfrau klar,
‘Weil es der liebe Heiland ist.

Haben wir drei, weiss nicht woher, es vernommen,
Briider, liebe Briider mein !



Gebriuche im Birseck. 227

Ganz ungefihr sind wir zusammen kommen
Zu Jerusalem. So wollen wir singen fein

Ein Weihnachtsgesang zu seiner Ehr’
Damit wir uns bekennen mehr.
Jetzt fangen wir an ein’ schonen Gesang;
Jetzt kommt von uns ein heller Klang.

Oder:

Wohl mitt’s in der Nacht,
Die Hirten auf der Wacht, :|:
Die himmlische Stimme
Das Gloria singet,

Die englische Schaar :
Geboren Gott war.

Sie rennen und laufen ;
’s mags keiner erschnaufen, :|:
Der Hirt und sein Bue
Dem Krippelein zue.

Gott Vater, schau an:
‘Was finden wir da? ::
Ein herzig schénes Kindelein,
In schneeweissen Windelein,
‘Wohl zwischen zwei Tier’:
Ochs und Esel sind hier.

Gott Vater verwalt’ ! (9)
Wie ist es so kalt! :|:
‘s mag einer erfrieren,
Sein Leben verlieren.
Ach! wie geht doch der Wind!
Wir bedauern das Kind.

Gott Vater, erbarm’!
Wie sind sie so arm! ::

1y Fehlen 2 Verse, die nicht mehr bekannt sind.



228 Gebriauche im Birseck.

Sie haben kein Pfinnlein
Zum Kochen dem Kindlein,
Kein Mehl und kein Salz,
Kein Brod und kein Schmalz.

Jetzt hat dieser Brauch aufgehort; man sieht nirgends
,drei Konige“ mehr.

4. Die Fastnacht, oder Fassnacht, wie sie hier genannt
wird. Diese begann und beginnt noch in unserer Gegend erst
am Montag vor dem Aschermittwoch oder nach dem Sonntag
Esto mihi, welcher zum Unterschied von der alten Fastnacht
oder dem Sonntag Invocabit die ,Herrenfassnacht“ genannt wird.
An den sog. ,feissen“ Donnerstagen fanden nur Familienessen
statt. Jetzt haben auch diese aufgehort. Desto toller gieng es
dafiir an der eigeatlichen Fastnacht zu. Am Montag und Dienstag
zogen die jungen Leute maskiert oder sonst entstellt im Dorfe
herum, trieben allerlei Unfug wund verspotteten in mehr oder
weniger gelungenen Schnitzelbinken oder Darstellungen miss-
beliebige Personen oder Begebenheiten. Nachts aber wurde
getanzt, und zwar am Montag von den Ledigen und am Dienstag
von den Verheirateten, und das geschah so lebhaft, dass man
das Gerdusch der schweren, nigelbeschlagenen Schuhe in weiter
Entfernung horte ; von Ballschuhen wusste man damals, auf dem
Lande wenigstens, noch nichts. Die Musik beim Tanze war
eine sehr einfache ; sie bestand gewdhnlich aus einem Klarinett
und einer Geige, die so gut zusammenstimmten, als es eben von
Autodidakten erwartet werden kann. Diese Fastnachtsbelustigung
besteht allerdings noch jetzt; jedoch ist die Musik eine bessere,
dank den Blechmusikgesellschaften, deren es nun fast in jedem
Dorfe eine gibt. Auch herrscht dabei mehr Anstand und Bildung,
wenn auch dieses manchmal noch zu wiinschen tbrig ldsst. Was
aber aufgehort hat, das ist ,das Begraben der Fastnacht®.
Dies geschah zumeist, trotz Widerspruchs von Seiten der Geist-
lichkeit, am Aschermittwoch und bestand darin, dass man eine
grosse Puppe in feierlichem Zuge auf einen &ffentlichen Platz
im Dorfe oder in der Nihe des Dorfes trug und da in #hnlicher
Weise der Erde iibergab, wie dies mit den Leibern der Ver-
storbenen geschieht. — In neuerer Zeit hat man in mehreren
Ortschaften angefangen, die frithere planlose Maskerade durch
Umziige mit bildlichen Darstellungen aus der Geschichte und



Gebrduche im Birseck. 229

Natur zu ersetzen. — Nach dem Begraben der Fastnacht héorte
der Rummel auf und hatte das Dorf wieder sein gewdhnliches
Aussehen. Jetzt geschieht das schon am Aschermittwoch.

5. Das Fastnachtsfeuer. Am Sonntag nach dem Ascher-
mittwoch oder an der ,alten Fassnacht® wurde, wie noch jetzt,
abends auf einer Anhéhe in der Néhe des Dorfes ein grosses
Feuer, zu dem die Knaben an den Tagen vorher das Material
gesammelt hatten, angeziindet und dabei brennende Holzscheib-
chen in die Luft hinausgeschleudert. Man mag von diesen aus
dem Heidentum stammenden Friihlingsfeuern denken, was man
will, etwas Imposantes haben sie immerhin, zumal wenn man,
an einer zentralen Lage sich befindend, deren rings um sich
her bei fiinfzig und noch mehr sieht. Sie nehmen sich dann
aus wie ein Kranz von helleuchtenden Sternen, die den Horizont
besiumen und von denen zahlreiche Sternschnuppen ausgehen.
Dazu kommen dann noch die Kienfackeln, die in gewundenem
Zuge von der Anhohe herabsteigend, von ferne aussehen wie
eine grosse feurige Schlange. Ob die brennenden Scheibchen
auch ein Gruss sein sollen an die Geliebte, wie in Graubiinden,
konnten wir nicht in Erfahrung bringen. Nachdem das Feuer
“erloschen, kehrt man unter Vorantragung der erwihnten Fackeln
und beim Spiele der Musik ins Dorf zuriick; von da aber be-
geben sich die Tdnzer vom Fastnachtsmontag zunichst zu ihren
respektiven Ténzerinnen, um sich von denselben mit ,Kiichlein“
bewirten zu lassen, nachher aber ins Wirtshaus, um die Zeche
des Tanzabends zu bezahlen. Getanzt wird da, weil innerhalb
der Fasten, nicht mehr, mit wenigen Ausnahmen wenigstens.
Von denjenigen Jungfrauen, die nicht so gliicklich waren, einen
Ténzer zu finden, sagt man, sie miissten ihre Kiichlein am da-
rauffolgenden Fronfastenmarkte in Basel an den Mann zu bringen
suchen. — In der alten, frommen Zeit wurde, bevor das Feuer
angeziindet oder richtiger angeschossen wurde, um den Holz-
und Strohhaufen herum der Rosenkranz gebetet anstatt in der
Kirche, wo er sonst an Sonn- und vielenorts auch an Werktags-
abenden gebetet wird. '

6. Das Eier-, Butter- und Mehlsammeln an Mitt-
fasten. Am 4. Sonntag in der Fasten (Laetare) giengen noch
bis vor kurzem die Kinder des Dorfes in zwei Abteilungen, die
Knaben besonders und die Middchen besonders, bei den besser
situierten Einwohnern herum und baten um Eier, Butter und
Mehl. Dabei sangen sie:




230 ) Gebriiuche im Birseck.

Hiit isch Mittelfaste -
Mer trete in die Lache.
Heroneleis, 1)
Hiit iiber drei Wuche esse-mer Eier un Fleisch.

Wenn - der - is keini Eier weit giih,
Muess - ech der Iltis d’Hiiehner all’ nih.
Heroneleis etc.

Wenn - der - is kei Mehl weit gih,
Muess - ech der Miiller ’s Halb der vo néh.
Heroneleis ete. '

“Wenn - der -is kei Anke weit gih,
Muess - ech d’ Kueh kei Milch meh gih.
Heroneleis ete.

Mer hére s Gigli gige;
Sie wird -is Brod abschnide.
Heroneleis etc.

Oder:
Die Knaben:

Stiiret, stiiret-eme - n-alte Mieschma,
Hinterm Biitteneloch?) e Hus g’ha,
Siebe Johr im Chémi g’hange,

Erst nichte®) abeg’falle.
Bolle, bolle, so kalt!

Wen - der niit weit gih,

Muess - ech der Iltis d’Hiiehner nih
Mit zantem') Giiggel.

Die Middchen:

Hiit isch Mittelfaste, .
Mer trete in die Lache
Dri roti Roseli vor em griiene Wald.

- 9 D. i. Kyrieeleis.
2) Schlucht bei Ettingen.
%) letzte Nacht.
#) samt dem.



Gebriuche. im Birseck.

Mer seihe’s') a de Wulche:
D’ Frau het noni g’mulche.
Dri roti Réseli ete.

Mer seihe’s a de Sterne :
D’ Frau git-is Kerne.
Dri roti Roseli ete.

Mer hore ’s Hiiehnli singe :
D’ Frau will-is Eili bringe.
Dri roti Roseli ete.

Mer hére d’ Fraun ins Chidmmerli goh :
Sie will-is Niissli abeloh.

Dri roti Réseli ete.

Helandileis!

Hiit iiber drei Wuche esse-mer Eier un Fleisch.

231

In Reinach sang man (nach ,Festspiel zur 400jihrigen

Erinnerungsfeier des Kampfes am Bruderholz¢ von
winter) :

Hit isch Mittelfaste;
Mer trete in die Lache.

Dri rote Roseli vor dem griiene Wald :
Wie isch der Winter so kalt!

Mer hére e’ Frau ins Chimmerli goh,
Sie wird-is d’ Aepfel abeloh
Dri rote Roseli ete.

Mer hére 's Hiiehnli singe,
Es wird-is Eili bringe.
Dri rote Roseli ete.

Mer hore d’Pfanne chrache ;
Me wird-is Chiiechli- bache.
Dri rote Roseli ete.

Mer hore 's Messer gide;
Es wird-is Brod abschnide.
Dri rote Roseli ete.

1) sehen’s.

X. Feigen-



232 ‘ Gebriiuche im Birseck.

Eine giitige Matrone des Ortes bereitete dann den Samm-
lern aus dem Gesammelten ein leckeres Mahl, wobei sich die
Kleinen seliger fiihlten, als Konige und Milliondre bei den
splendidesten Bauketten, und das Schénste dabei war, dass alle
Kinder des Dorfes daran teilnahmen, die reichen wie armen.
Leider ist dieses zuletzt in eine gemeine Bettelei ausgeartet,
indem nurmehr die Kinder armer Familien die Sammlung vor-
nehmen und diese getrennt. Is kommt iibrigens nur noch an
wenigen Orten vor.

7. Etwas Aehnliches geschah an Ostern durch die Knaben.
Diese hatten wihrend der drei letzten Tage der Charwoche, wo
bekanntlich bei den Katholiken zum Zeichen der Trauer die
Glocken verstummen oder nach Rom reisen, wie man sagt, die
Aufgabe, durch sog. Raffeln (hdlzerne Kasten mit Himmern)
die Zeit des Gottesdienstes und Gebetes anzuzeigen, sowie bei
den Metten am Abend das Geschrei der Juden bei der Ver-
urteilung Jesu darzustellen. Dafiir sammelten sie dann am Oster-
sonntag als Lohn Eier, die sie aber unter sich teilten, um daheim
von der Mutter sich einen Eierdotsch bereiten zu lassen. Auch
das hat jetzt aufgehort. KEine grosse Raffel auf dem Kirch-
turme versieht nun den Dienst.

8. Das Eierlesen.!) Wie die Kinder an Mittfasten, so
belustigen sich die ,Knaben“ d. i. Jiinglinge am Ostermontag
durch das Eierlesen. Dasselbe bestand darin, dass eine Anzahl
Eier in einer bestimmten Entfernung auf die Erde gelegt wurden.
Diese mussten dann von der einen der zwei Parteien, in die
sich die Jungmannschaft teilte, aufgehoben und in eine Wanne
oder (etreideschwinge geworfen werden, wihrend die andere
Partei eine Strecke Wegs zu durchlaufen hatte. Diejenige Partei,
welche mit ihrer Arbeit zuerst fertiz war, hatte gewonnen und
musste von der andern im Wirtshause regaliert werden. Natiirlich
withlte jede Partei den zu dem betreffenden Greschifte tauglich-
sten aus. In der Regel siegte aber derjenige, der zu laufen
hatte; denn, wenn auch die Wanne mit Spreu gefillt war, so
brauchte es doch grosse Geschicklicheit und Vorsicht, um die
Eier so in dieselbe zu werfen, dass keines zerbrach, in welchem
Falle das Spiel verloren war. Auf der andern Seite machte der
Laufer die grosste Anstrengung, um moglichst bald wieder zu-

1 Vgl Arcmrv 11 129 ff.



Gebriuche im Birseck. 233

riick zu sein. Dies blieb bisweilen nicht ohne Folgen. So soll
ein Liufer, der den Weg von Ettingen nach Bottmingen d. h.
beildufig */+ Stunden zu durchlaufen hatte, durch das Springen
sich Blutspucken zugezogen haben, infolge dessen dieser Brauch
fernerhin unterblieb. Jetzt ist er {iberall im Birseck verschwunden;
dagegen besteht er noch in einigen Dorfern des alten Kantons-
teils. In einigen Gemeinden des Birseck ist an seine Stelle

9. der des ,Osterkiigeleins“ getreten. Nach der Vesper
des genannten Tages, der ehemals Feiertag war, und zwar roter,
nicht bloss blauer, versammelten sich die Jiinglinge des Dorfes
und begaben sich hinaus auf eine Wiese oder auf anderes ebenes
Land. Hier teilten sie sich wieder in zwei Gruppen, und diese
warfen einander ein holzernes Kiigelchen zu. Diejenige nun,
welche die andere am weitesten zuriicktrieb, hatte gewonnen,
und die andere musste die Zeche des Tages bezahlen.

10. Ein, wenn wir nicht irren, altheidnischer Brauch ist
-der des ,Pfingstbliitters.“ Dieser findet statt am Pfingst-
montag, wiederum nach der Vesper. Da begeben sich die Jiing-
linge in den Wald und bedecken einen der Ihrigen mit griinen
Reisern, sodass er aussieht, wie ein Faun der Heiden. Dann
fiihren sie ihn unter Singen und Jauchzen durch das Dorf und
lassen ihn hie und da gegen die Zuschauer Referenzen machen.
Schliesslich werfen sie ihn in einen Brunnen oder den Bach,
sorgen aber natiirlich dafiir, dass er keinen Schaden nimmt.
Hie und da soll jedoch trotzdem einer etwas wohl viel des
Nassen bekommen haben. Jetzt wird diese Auffithrung des
,Pfingstbliitters“ nur noch von Knaben besorgt. Offenbar stammt
‘dieser Brauch, wie die Fastnachtsbelustigungen und Fastnachts-
feuer, aus dem Heidentume; was er aber bedeuten soll, ist dem
Schreiber dieses nicht recht klar. Vielleicht soll die Ueppigkeit
der Natur um diese Zeit oder aber ihr Bediirfnis nach Regen
-damit ausgedriickt werden.') ‘

11. Gebriuche bei Kindstaufen. Wenn ein Kind ge-
tauft werden sollte, holte der Gotti (Taufpate) die Gotte (Tauf-
patin) in ihrem Hause ab und begab sich, nachdem ihm dieselbe

1) Der Brauch ist in Deutschland ziemlich weit verbreitet. Vgl.
E. H. Mever, German. Mythologie 1891, 8. 1837, wo die betr. Litteratur
wverzeichnet ist. Rep.




234 Gebriduche im Birseck.

einen ,Meien“ an den Rock geheftet hatte, mit ihr in das Haus.
des Tiuflings, um denselben in die Kirche zur Taufe zu tragen.
Nach der Taufe und dem obligaten Taufmahle im Hause der
begliickten Eltern, gieng er alsdann mit ihr ins Wirtshaus, um
da zugleich die Jiinglinge, welche ihm zu Ehren wihrend der
Taufe ,geschossen“ hatten, zu gastieren; denn ohne Schiessen
gieng ehemals keine Taufe vor sich, und es war darum ein
etwas kostbares Vergniigen, Gotti zu sein, zumal die Taufpaten
ihren Taufling, wenigstens bis derselbe 12 Jahre alt war, von
Zeit zu Zeit noch beschenken mussten. Am Neujahrstage holte-
derselbe bei ihnen einen Butterwecken nebst einem Lebkuchen,
der fiir die Knaben die Form eines Sibels hatte und sie wohl
daran erinnern sollte, dass sie dereinst eifrige Streiter Christi
werden sollen, an der alten Fastnacht Kiichlein und an Ostern
Ostereier mit abermals einem Wecken. War das Kind aber 12
Jahre alt, so statteten es, wenigstens die besser situierten, Paten
mit dem Kommunionskleide aus. -- Am Sonntag nach der Taufe
brachte die Patin das Kind abermals in die Kirche, um es da
Gott zu ,opfern“. Zu diesem Ende trug sie dasselbe nach der
»Opferung® um den Altar, begleitet von allen anwesenden Jung-
frauen. Man nannte dies ,Schlottern. Nach der Kommunion
aber kam sie mit demselben wiederum zum Altare, damit ihm
der Pfarrer ein Triopfchen von der ,Absolution“ zu trinken gebe
und die Patene (Hostieenplatte) an seine Stirn lege. Dies hiess
, Witz’gen“, (wohl witzig d. h. weise machen). Dieser Brauch
hat jedoch lingst aufgehdrt; bestinde er noch, so giibe es jetat
in den meisten Gemeinden alle Sonntage einen Opfergang, ja an
einigen sogar mehrere.

- 12, Gebrduche bei Beerdigungen. Wenn ein Ver-
storbener zur Erde bestattet wurde, trugen vormals die Triger
der Leiche schwarze Leidmintel und ebenso die niichsten Ver-
wandten des Verblichenen. War der Verstorbene eine Jungfrau,
so wurde sie von Jungfrauen in weissen Kleidern zu Grabe ge-
tragen. — Die friiher allgemein iiblichen Totenmahle haben jetzt
aufgehort; hochstens, dass die von auswiirts gekommenen Leid-
tragenden von den Hinterlassenen bewirtet werden.

13. Gebriuche bei Hochzeiten. Da gieng es ehemals
drollig zu. Wenn nimlich die Zeit der Trauung gekommen war,
begab sich der Briutigam mit seinen Freunden zum Hause der
Braut, um diese zum Gang in die Kirche abzuholen. Voraus



Gebriauche im Birseck. . 235-

gieng der ,Brautfilhrer“. Ohne diesen wurde keine rechte Ehe-
geschlossen, er machte sowohl ausserhalb als innerhalb der Kirche,
sowohl bei der Trauung als beim Hochzeitsmahle der Braut die-
Honneurs; er fiihrte sie zum Altare und vom Altare wieder in.
ihre Bank zuriick. — War man nun beim Hause der Braut
angekommen, so gieng der Brautfiihrer hinein, um dieselbe her-
auszuholen. Er brachte jedoch nicht sofort diese, sondern etwa
ein halberwachsenes Midchen, oder ein altes Miitterchen oder
eine bucklige alte Jungfer. Auf die Entgegnung des Briutigams,
das sei sie nicht, die wolle er nicht, holte der Brautfiihrer eine
andere und so ging es fort zwei-, drei- und mehrmal, je nachdem
der Brautfiihrer ,Witz“ hatte, und selbstverstindlich wihlte
man nicht den dimmsten zu diesem Amte. Endlich erschien
die rechte Braut mit einem weissen Kranze auf dem Haupte —
Schleier kannte man damals noch nicht —. Bevor man nun
aber den Gang zur Kirche antrat, wurde ein Wecken unter die
Abholenden ausgeteilt, der sog. ,Brautwecken“, und dazu natiirlich,
auch Wein serviert; unter die Kinder aber, die sich damals,
wie noch jetzt, bei solchen Anldssen zahlreich einfanden, wurden.
Zuckererbsen und andere dergleichen Siissigkeiten geworfen und
von diesen mit ergdtzlichem Wetteifer aufgesammelt. — Endlich.
ging es zur Kirche, voran der Geiger und Klarinettist, die bei
keiner derartigen Feierlichkeit fehlen durften. Bei der Kirche
angekommen stellten sich die Musiker auf die Seite, und es begann
die Trauung. Diese fand namlich in friiherer Zeit an der Kirch-
pforte statt und in der Kirche nur die Einsegnung oder der , Braut-
segen“. Bei der Trauung ereigneten sich bisweilen erheiternde
Scenen, wenn etwa eines der Brautleute die Frage des Trauenden.
nicht recht verstand oder infolge von Befangenheit verwirrt war.
So antwortete einmal ein 77jihriger Brautigam (Wittwer), der-
sich mit einer Braut verehelichte, die ebenfalls das Schwaben-
alter schon ordentlich iiberschritten hatte, auf die Frage, ob es.
sein freier und ungezwungener Wille sei, die Gegenwiirtige als.
seine rechtmissige Ehefrau anzunehmen, mit grossem Selbstbe-
wusstsein und lauter Stimme: ,Ich bin nicht gezwungen zu,
heiraten.* Ein anderer, der einen schweren Geldsack, aber einen.
etwas leichten Kopf hatte, blieb anf die Frage stumm, bis ihn
die Braut anstiess und zu ihm sagte: ,Sag’ jo, Jorg!“ Als--
dann antwortete er gehorsam ,Ja“. — Nach beendigter Zere-
monie, die immer mit einem Hochamte verbunden war und teils.




236 Gebriuche im Birseck.

frohlichem, teils wehmiitigem Gesang und Orgelspiel, letzteres
gewdhnlich nach der Melodie: ,0 du schoner Jungfernkranz,
geleitete die Musik, die unterdessen draussen gewartet hatte,
die jungen Eheleute mit ihren Giésten zum Gasthause, wo der
Hochzeitsschmaus serviert wurde, der gewéhnlich in zwei Mahl-
zeiten bestand, von denen die eine mittags nach der Riickkehr aus
der Kirche, die andere aber nach fleisigem Tanzen um Mitternacht
genossen wurde. Auch wihrend des Essens warde Kurzweil
getrieben. Unter Anderm suchten boshafte Giiste der Braus
-einen ihrer Schuhe zu entwenden, um den jungen KEhemann
zu hinseln, dass er seine Geliebte nicht gehdrig bewache und
beschiitze.  Natiirlich setzte es dabei fiir den Verwegenen
mitunter auch einen derben Nasenstiiber ab, wenn nimlich
-die Braut den beabsichtigten Streich merkte. Bisweilen ge-
schah es aber auch im Einverstindnis mit der Braut, um die
Gesellschaft zu erheitern. Der also entwendete Schuh wurde
alsdann offentlich versteigert und der Bridutigam musste ein
Losegeld zahlen, wenn er nicht wollte, dass seine junge Ehe-
hélfte nur mit einem Schuhe tanze und nach Hause gehe.

Wir sagten, die meisten Hochzeiten seien in dieser Weise
gefeiert worden. Wie war es aber drmern Brautleuten moglich,
solchen Aufwand zu machen? Dafiir wusste die in diesen Stiicken
erfinderische alte Zeit Rat. Man veranstaltete nidmlich sog.
»lrrtenhochzeiten“, d. h. jedermann war zur Hochzeit einge-
laden, musste aber seine ,Irrte“ oder Zeche selbst bezahlen,
und wo es lustig hergieng, da fanden sich, wie noch jetzt, immer
‘Géste ein. Oder aber es wurden von den Hochzeitsgéisten Gaben
-eingesammelt, sog. Hochzeitsgaben. In diesem Falle defilierten
nach dem Hauptmahle die Géste vor der Braut und warfen in
eine vor ihr stehende Schiissel eine Gabe, wofiir sie von dieser
als Gegengeschenk ein Stiick Kise erhielten. Den Reigen er-
offnete gewohnlich die Néherin, welche der Braut das Hochzeits-
kleid verfertigt hatte. Ihr Geschenk bestand u. a. in einem
Kinderkidppchen oder auch mehreren, die bisweilen auch schon
die Namen ihrer zukiinftigen Besitzer trugen. Die Gaben fielen
oft so reichlich aus, dass den jungen Eheleuten iiber die Hoch-
zeitskosten noch ein Ordentliches zur Einrichtung ijhrer Haus-
haltung iiberblieb.

14. In Verbindung mit den Hochzeiten stand das sog.
Spannen. Dieses fand statt, wenn eine Tochter des Dorfes



Gebriuche im Birseck. ' 237

sich nach auswirts verheiratete. Wenn dieselbe zur Trauung
abgeholt wurde, spannten die Jiinglinge ein Band oder eine Kette:
iber den Weg und liessen sie nicht fort, -bis sie oder der Ab-
gesandte des Brdutigams, gewoshnlich der sogen. ,Vor- oder
Ehrenknab“ oder ménnliche Hochzeitszeuge, ein Losegeld bezahlt
hatte. Dieses richtete sich nach den Vermdégensverhiltnissen
der Auswandernden oder des ,Riubers“ und war mitunter ziemlich
betrichtlich. So sagte dem Schreiber dieses einmal ein Mann,
seine (zweite) Frau habe ihn 40 neue Thaler gekostet (circa
230 Fr.), und das Fatale dabei war noch, dass sie nachmals
nicht ganz dem entsprach, was er von ihr erwartet hatte. Ge-
wohnlich legten die Spannenden eine Anzahl Silber- oder Geld-
stiicke auf einen Teller, und diese musste der Brautabholende
verdoppeln. Bisweilen geschah es aber auch, dass ihnen die
zu Brandschatzende durch Kinschlagung eines andern Weges
entwischte und sie das Nachsehen hatten. In diesem Falle rdchten
sie sich dadurch, dass sie die Strasse mit Besen kehrten, als
ob dieselbe verunreinigt worden wére. Natiirlich wurde nachher
die Loskaufssumme verjubelt. Jetzt hat dieser Brauch infolge
obrigkeitlichen Verbotes aufgehért, und es ist gut; denn aus.
einem anfinglich harmlosen Scherze ist nachgerade eine reine
Brandschatzung geworden.

15. Auf dem Umstande, dass man es ungern sah, wenn
eine Tochter sich nach auswiirts verehelichte, beruhte auch das
Verfolgen auswirtiger Brautwerber. Wehe einem solchen,
wenn er sich nicht vor Nacht aus dem Dorfe entfernte ! Wenn
er nicht ein Goliath war oder die Fiisse eines Rehes hatte, kam
er selten mit heiler Haut nach Hause.

16. Dasselbe geschah, wenn einer mutwilliger oder unbe-
sonnener Weise die Dorfbewohner mit ihrem Spitznamen
neckte oder auch nur beim Verlassen des Dorfes ,hehutt“ rief,
was fiir eine Herausforderung galt. Sofort war ihm die ganze
Jungmannschaft des Dorfes auf den Fersen, und sein Spass nahm
nicht selten einen blutigen Ausgang. Jeces Dorf hatte nimlich
“geinen Spitznamen. So nannte man die Reinacher , Linseschnitzer®,
die Allschwiler ,Krautstorzen“, die Arlesheimer ,Saubohnen¢,
die Ettinger ,Kuckucke®, die Therwiler ,Iltise“ und spiter
. Neunundneunziger. Den letztern Namen erhielten sie, weil
sie s. Z. viele Schulmeister lieferten. Unter dem gemeinen
Volke bestand ndmlich die Meinung, zur vollkommenen Gelehrt-



238 » Gebriuche im Birseck.

heit werde die Kenntnis von 100 ,Spezies® erfordert. Dess-
‘wegen sagte man von einem, der etwas mehr wusste als Andere,
cer kenne 99 Spezies; wenn er 100 kennte, wiire er ein aus-
-gemachter Gelehrter. — Der Spitznamen wurde ehemals als
‘Schimpf angesehen, und es war nicht ratsam, denselben am be-
treffenden Orte oder in Gegenwart von solchen, die er betraf,
-auszusprechen. Schreiber dieses erinnert sich noch aus der Zeit
seines Bezirksschulbesuches, wie einmal auf ihn und seine Ka-
meraden beim Passieren eines IHohlweges in der Nihe des
Dorfes Oberweil Erdschollen geflogen kamen, weil einer der
letztern, zufillig, ohne an etwas Boses zu denken, sagte: ,Schauet,
wie viele Schnecken da sind!“ Die Oberwiler wurden nédmlich
»Schnecken“ genannt. Es kam uns gut, dass wir noch flinke
Fiisse hatten und dass nur Frauenspersonen den verhingnisvollen
Ausspruch gehért hatten, sonst wiren wir tiichtig verhagelt
worden. Jetzt achtet man diese Spitznamen nicht mehr, sondern
lacht dariiber.

17. Zu den mit dem Kirchenjahr in Verbindung stehenden
‘Gebriuchen kann auch der Bannumzug gezihlt werden, weil
er in unserer Gegend zu einem kirchlichen Brauch geworden
ist. Je am ersten Tag des Monats Mai giengen  der Ortsvor-
steher (Meier oder Untervogt) und das Gescheide mit der Jung-
‘mannschaft um den Bann, um sie iiber die Grenzverhiltnisse
‘desselben zu unterrichten. Es war dies iibrigens auch obrigkeit-
lich geboten. Von dieser Besichtigung der Banngrenzen riihren
‘wohl die Bannumziige her, welche jetzt noch anfangs Mai in
-einigen Gemeinden des alten Baselbietes stattfinden, das s. Z.
ebenfalls zum Bistum Basel gehorte, sowie die Bannprozessionen
im Birseck, die jeweilen an Christi Himmelfahrt abgehalten
werden und allerdings nicht mehr den Zweck der Besichtigung
der Banngrenzen, sondern den des Erflehens von Schutz und
Segen fiir die Feldfriichte haben.

(Schluss folgt).



	Gebräuche im Birseck

