
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 1 (1897)

Artikel: Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz

Autor: Hoffmann-Krayer, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-109225

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-109225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz.

Von Dr. E. Hoffmann-Krayer in Zürich.

(Fortsetzung.)

Wenden wir uns nun aber endlich zu den Gebräuchen, mit
denen nach heutigem Begriff die Fastnacht unzertrennbar
verbunden ist: zu den Feuern, den Kuchen, den Masken und den

Umzügen aller Art, wie sie fast überall, wo man noch eine
Fastnacht feiert, im Schwange sind. Freilich werden wir auch hier
nicht ermangeln dürfen, soweit es möglich ist, in die Vergangenheit

zurückzublicken und zu sehen, was für eine Gestalt diese

Gebräuche bei unsern Vorfahren hatten
Wir nennen in erster Linie die Feuer, die, wenn auch

keine speziell schweizerische Fastnachtssitte, doch in unsern
Gegenden einen Hauptbestandteil der Fastnachtslustbarkeiten
bilden. Eine genaue Verbreitungsstatistik für die Schweiz liegt
uns bis jetzt nicht vor; doch ist wohl anzunehmen, dass die

Höhenfeuer in der Frühjahrszeit ehedem eine grössere Ausdehnung

hatten, als heutzutage, und dass die Schuld an der Reduktion

die vielfachen obrigkeitlichen Verbote tragen.
Nach unsern bisherigen Erkundigungen haben sich die

Fastnacht sfeuer gegenwärtig nur noch in den Kantonen Aargau,
Appenzell, Basel, Bern, St. Gallen, Glarus, Graubünden, Luzern,
Solothurn, Tessin, Thurgau und Zürich erhalten und auch hier
oft nur bezirks- oder thalschaftenweise.

Der Tag, an dem die Feuer abgebrannt werden, ist meist
der Sonntag nach Aschermittwoch (Sonntag Invocavit oder

Quadragesimi) ; er wird in Appenzell, St. Gallen, Thurgau und Tessin

„Funkensonntag" oder „Funkentag", in Freiburg, wo der
Gebrauch noch in diesem Jahrhundert herrschte, „Fofensonntag"
genannt. In Zeinigen (Aargau) und laut Rochholz (Arbeits-
Entwürfe II, 13), in einigen Gegenden des Kantons Zürich soll

es der Aschermittwoch, in Graubünden und Tessin stellenweise
der Fastnachtsdienstag sein.

Was den Hergang selbst betrifft, so weichen die einzelnen

Gegenden nicht allzusehr voneinander ab.*) Gewöhnlich wird

Vgl. die kurze Schilderung im Schweiz. Id. I, 947.

12



178 Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz.

das Brennmaterial, bestehend aus Holz, Stroh, Reiswellen u. A.
von der Jugend in den Häuseru herum zusammengebettelt oder
auch gestohlen. Im Kanton Solothurn wird dabei der Reim

ausgerufen:
E Burdi Holz, e Wälle Strau [Stroh]
Oder en alti Humfrau.

Der Vers ist nicht uninteressant; er weist uns auf die
weitverbreitete Sitte hin, nach welcher in den Frühlingsfeuern,
die den kommenden Lenz begrüssten, alte, den Winter vorstellende
Weiber oder auch Männer in Gestalt von Strohpuppen
verbrannt wurden. Es sei hiebei an den „Böögg" im Zürcher
Sechseläuten und an die „Hexe" in den Luzerner Fastnachtsfeuern

erinnert.
Ist das Brennmaterial gesammelt, so wird es auf eine

möglichst weithin sichtbare Anhöhe geschafft, dort aufgeschichtet
und bei Anbruch der Dunkelheit angezündet. Iu Freiburg herrschte
dabei ehemals die bemerkenswerte Sitte, dass Niemand anders,
als die jüngst Vermählte oder ein Mädchen aus der Honoratioren-
Klasse das erste Feuer anlegen durfte; war das geschehen, so

übergab sie die Fackel nebst einem Geldstück einem
Nächststehenden. L) Es weist uns auch das wieder auf den Hang des

Volkes, die Fruchtbarkeit der Natur durch die menschliche Fruchtbarkeit

zu symbolisieren, oder, noch besser gesagt, durch das

Symbol der menschlichen Fruchtbarkeit zu beschwören. Das

gleiche Prinzip liegt ursprünglich dem anscheinend selbstverständlichen

Lmtanzen des Feuers zu Grunde ; gilt doch im Kanton
Zürich die Regel, je höher man beim Tanz springe, desto höher

gerate der Flachs. *)

Dass übrigens bei diesen Feuern vielfach die alte Bedeutung

als Naturkult noch durchschimmert, geht aus den religiösen
Gebräuchen hervor, die hin und wieder dabei geübt werden ; so

wird z. B. im Frickthal (Aargau), und in den Kantonen Schwyz
und Solothurn vor dem Anzünden das Unservater gebetet, und
dasselbe muss für das alte Zürich vorausgesetzt werden, wenn
der Prediger von 1601 (12b) sagt : „Man kneüwet vor dem
Fassnachtfeuer als vor einem Götzen nider zu betten ; wie und mit
was Andacht, ist wol zu denken". In Katholisch St.Gallen wer-

x) Osenbrüggen, Wanderstudien V. 129

2) Dasselbe gilt im Tirol vom Sprung übers Feuer; s. F. Panzer,
Beitrag z. deutschen Mythologie, I, 210.



Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz. 179

den geistliche Lieder gesungen, und in Wittnau (Aargau) herrscht
der bemerkenswerte Gebrauch, dass die Anzündefackel in der
Weise mit Kienspänen besteckt wird, dass die einzelnen Flämm-
chen den Namen JESUS bilden.

Mit diesen geistlichen Accedenzien gehen aber auch sehr
weltliche Hand in Hand: es wird um das Feuer getanzt, darüber

gesprungen, Masken treiben ihre Spässe und dazwischen tönt
das mutwillige Jauchzen der Jungmannschaft.

Besonders erhebend ist der Anblick des Scheibenwerfens,
wie es schon in alter Zeit geübt wurde und noch heutzutage in
manchen Gegenden unseres Landes im Schwange ist. Der
Hergang ist fast überall derselbe : man beschafft sich auf den

Funkensonntag-Abend eine Anzahl buchener Holzscheiben, die am
Rande sternartig ausgezackt sind. Dieselben werden durch das

im Zentrum befindliche Loch an eine Schnur gefasst und um
den Hals gehängt. Wenn es völlig finster geworden ist, und
das Feuer hell auflodert, werden die Scheiben an Stäbe gesteckt,
am Rande glühend gemacht und, meist unter Ausrufung eines

Segensspruches, in möglichst weitem Bogen in die Luft hinaus
geschnellt. ') Jede Scheibe gilt einer Person, der man damit
eine Ehre anthun will. Je weiter sie fliegt, desto wirksamer ist
der Segen. Die dabei ausgerufenen Sprüche lauten nicht überall
gleich. Wir führen einige Versionen hier an :

Kanton Glarus :

Schybe, Schybe, überrybe,
Die soll my und NN. blybe.

oder :

Und die soll N. N. blybe.

Zurzach (Kanton Aargau):
Schybe, Schybe, über der Rhy.
Wem soll die Schybe Schybe sy
Die Schybe soll N. N. mid ihrem Liebste sy.

x) Was wir hier, in einer wissenschaftlichen Abhandlung, nüchtern
und prosaisch geben, hat, seines poetischen Gehaltes wegen, anderwärts
manche schwungvolle Schilderung erfahren. Es sei unter Anderm auf
folgende Darstellungen aufmerksam gemacht: H. Herzog, Schweiz. Volksfeste

S. 214 ff. ; E. Hänggi, Schwizer Dorfbilder (Solothurner Mundart)
S 113 ff. ; ScHwizERDürscH, Heft VII, S. 51 ff. ; 0. Heer, Der Kanton Glarus
{Gemälde d. Schweiz) S. 301 ; A. Lütolf, Sagen, Bräuche und Legenden,
S. 5Q2 f.



180 Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz.

Bei der letzten Scheibe, die man schleudert, ruft man :

Schybe, Schybe, de Rai ab
Der Chüechlipfanne 's Bei ab,
Der Suurrebestände [Sauerkrautgefäss] de Bode uus.
Jetz isch di alt Fasnacht uus

Pfeffingen (Baselland):
Schybe, Schybe, über e Rhyl
Wem soll denn die sy?
Si soll N. N. sy.
Gold si, so gilt si,
Goht si nit, so gilt si nit.
Schybe, Schybe, o leb wol

Bei der letzten :

Schybe, Schybe, über e Rai ab,
DChüechlipfanne het e Bei ab,
Der Ankehafe der Boden uus,
Und iez isch di alti Fasnecht uus.
Schybe, o adiö Schybe

Ganz ähnlich in Reckingen (Kt. Aargau):
Schybe, Schybe über de Rhyl
Wem soll die Schybe Schybe sy?
Die Schybe soll N. N. und ihrem Liebste sy.

Glückt der Wurf, so ruft man :

Si goht, si goht

bleibt sie stecken:
Goht si nit, so (jilt si nit ;
Ha no vil tuusig im Scali.

Bei der letzten Scheibe gleich wie in Zurzach.

In Sargans (St. Gallen) ist der Segen in eine Satire
verwandelt worden^ dort heisst es:

Schybe, Schybe, über e Rhyl
Die Schybe soll des Meitlis sy,
Das etc.( folgt die Anspielung auf ein Vorkommnis).

Dagegen haben wir im Prättigau noch einen guten alten
Fruchtbarkeitssegen :

Flach uus, flach uus
Ueber alli Spitz und Berg uus.
Schmalz in der Pfanne,
Chorn in der Wanne,
Pflueg in der Erde.
Gott Alles g rote lot
Zivüsched alle Stege und Wege.



Die Fastnachtsgebräuehe in der Schweiz. - 181

Denselben Ursprung wie das Scheibenwerfen hat offenbar
das Bergabrollen eines mit Stroh umwundenen, flammenden

Rades, wie es uns neben vielfachen ausländischen Belegen im
Luzerner Hinterland bezeugt ist.

Ueber das Alter der Fastnachtsfeuer lässt sich nichts
Bestimmtes ermitteln ; aber es unterliegt keinem Zweifel, dass sie

bei ihrer opferartigen Gestalt in das Heidentum zurückreichen.
Das älteste bisher überlieferte Zeugnis, das aber nur die Scheiben

erwähnt, ist die von Vogt, (Zeitschr. d. Ver. f. Volksk. III, 349),

genannte Notiz aus der Klosterchronik von Lorsch, nach welcher

am 21. März 1090 die Lorscher Kirche durch eine unvorsichtig
geschleuderte Scheibe in Flammen aufging.

Für die Schweiz reichen die Belege nicht über das XV.
Jahrhundert zurück; der älteste, den wir finden konnten, der
aber die Feuer auch als bereits bestehende „Gewohnheit"
erwähnt, findet sich in dem Basler Rufbüchlein (II, 90) unterm
Jahr 1476.l) Etwas ausführlicher ist die Erkanntnis von 14972),
und im XVI. Jahrhundert tauchen die Belege, meist in Form
von Verboten, auch anderwärts und immer häufiger auf. Unter
den handschriftlichen Mandaten des Zürcher Staatsarchivs haben

wir solche aus den Jahren 1524, 1548, 1557, 1562 etc. gefunden,
in Guggisberg (Kt. Bern) erklärte anno 1536 der Pfarrer alle
für Ketzer, die am Feuer teilnahmen3) und die Regierung von
Luzern tadelt 1596 die „missbrüch und abergloubischen sachen

mit den fassnacht füwren"4) ; das Alles scheint aber sehr wenig
gefruchtet zu haben, uud heute lodern die Fastnachtsfeuer auf
unsern Höhen immer noch mit derselben Pracht, wie vor
dreihundert und vor tausend Jahren. Die Ohnmacht der obrigkeitlichen

Verordnungen diesem alten Volksbrauch gegenüber wird

x) „Es sol ouch uf die alte fasnacht nyemand mit vacklen louffen,
noch gan, noch einich [irgend ein] für machen, als vorher in
gewonheit gebrucht ist."

2) Sabbato ante Invocavit ist erkannt, demnach und bisshar man an
ettlichen Orten, es sye uff platz, in den vorstetten und andern orten in
der statt, uff der allten vassnacht, zenacht, v a s sn a c h t f ii r zemachen
davon zu zitten zwittrecht und misshell ufferstanden ist etc., daz denn

hinfiir sollich vassnacht für abgestellt und keins wegs gemacht werden
sollen, und keins wegs ouch gestattet den knaben, uff der pfallatz noch
andern orten mit einander ze slahen." Erkanntnis- Buch I, 159.

3) Osenbrüggen, Wanderstudien V, 129.

4) Lütolf, Sagen, Bräuche und Legenden S. 563.



182 Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz.

durch nichts treffender gekennzeichnet, als den Bericht in den
Zürcher Synodalia vom Mai 1602 (Zürcher Staatsarchiv): „Das verbott
der fassnacht fhüren habint etliche ghalten, anndere nit, daruss

dann ein vexieren gegeneinanderen ervolget. Etliche habints
mit den jungen knaben verantwortet, etliche sagind, wenn es

also ungestrafte blybe, so wellind sy über ein jar darmit auch

wider fürfaren."

Alt ist auch die Verwendung von Fackeln bei den

Fastnachtslustbarkeiten, sei es in gesonderten Umzügen, wie in ein-
zelnden Gegenden des Kantons Waadt und des Berner Jura
(Brandons), sei es neben dem Feuer. Als spezielle Form seien
die durch brennende Kienbüschel erleuchteten ausgehöhlten
Runkelrüben erwähnt, wie sie im Kanton Zürich in den Gegenden
an der Limmat herumgetragen werden. Für die ältere Zeit ist
der Gebrauch von Fackeln durch zwei Basler Rechnungen aus
dem Anfang des XV. Jahrh. verbürgt: „1416, 4 ß 3 d. enent
rins verzert an der alten vasnacht, als dio knaben mit den
Fakeln zusammen gand." — »1417, den knechten enent rins uf
die alte vasnacht 2 ß umb win von der hut und den Fakeln

wegen, item dem knechten hiedisent 17 d." Später wurden sie

verboten ; aber, wie bei den Feuern, mit wenig Erfolg (vgl. den
Erlass vom J. 1476 S. 189, Anm. 1); immer und immer wieder
stossen wir in der Folgezeit auf Verbote, und noch heuzutage
scheint iu Basel, laut den polizeilichen Verordnungen auf
Fastnacht, ein Verbot der offenen Fackeln nicht überflüssig zu sein x).

Feuer und Scheiben können auf dem Lande nicht genannt
werden, ohne zugleich auch die Vorstellung der „Küechli" zu
erwecken.

Ein reiches Material hierüber aus allen Zeiten und Gegenden

hat das Schweiz. Idiotikon (III, 138 ff.) beigebracht, und
dasselbe liesse sich leichtlich um das Zehnfache vermehren, so

gross war die Rolle, die die „Küechli" an Fastnacht spielten.
Auch hier lernen wir die Sitte zuerst durch Verbote kennen, die
sich gegen Exzesse aller Art, namentlich aber geschlechtliche
(s. S. 132) richteten. Man begnügte sich eben nicht damit, die
Kuchen in der Stille seines eigenen Heims zu verzehren, sondern
stürmte von Haus zu Haus und forderte kategorisch den usuellen

') Auf einer Darstellung des „Morgenstreiches" von Hieron. Hess

aus dem Jahre 1843 wird ein Zug von zwei Fackelträgern begleitet.



Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz. 183

Tribut. Das ist es, wras die zahllosen Verordnungen mit dem

„unverschanten küechli reichen [d. h. holen]" meinen.
Neben solchen Exzessen aber bestand die ehrbare Gepflogenheit,

die Untergebenen alljährlich mit Kuchen zu regalieren, wie
das z. B. aus den Rechnungsbüchern des Basler Buchdruckers
Froben hervorgeht*). Auch die Behörden gaben etwa unentgeltlich

Küchlein ab, so im st. gallischen Rheinthal2), oder der
Pfarrer war gehalten, das zu thun.3) Weiteres hierüber
verzeichnet das Schweiz. Idiotikon (III, 140).

Die Form der Fastnachtkuchen ist meist die altbekannte

scheibenartige; doch kommen auch Varianten vor, so die
„Fastnachts-Kissen" (F.-Chüssi, s. Id. III, 530) in Schaffhausen, die

„Küchli-Maien" (s. Id. IV, 9) u. A. Besondere Bezeichnungen
sind: Fasnecht-Blütz, Oerli (-Chueche), Chruchtele, Chrapfe etc.

Von andern Fast nachtsspeisen ist namentlich zu

nennen die Schlagsahne (gschwungene Nidel, Luggmilch,
Bröckele), die sich in den entlegensten Thälern wiederfindet; im
Kanton Appenzell werden überdies bacha Schnetta und Honig,
im Kanton Freiburg Reisbrei und Bretzeln, im Luzerner Gäu

Speck und Wurst, im Kanton Thurgau Stockfisch und Groppen,
im nordöstlichen Kanton Zürich Schinken mit dürren Bohnen

genossen. Nur beiläufig sei auch an das „Fastnachtshuhn" als

ehemalige jährliche Abgabe erinnert, das in den Zunftstuben
vielfach zum typischen Gericht wurde.

Im Anschluss an die Fastnachtsspeisen sei noch erwähnt,
dass iu der Schweiz mancherorts (Appenzell, Bern, Glarus,
Schwyz, Wallis, ehemals auch in Luzern und Zug) der Brauch
herrscht, diese Speisen heimlich vom fremden Herde wegzustehlen,
eine Unsitte, die uns schon durch Verbote aus dem XVIII.
Jahrhundert bezeugt wird.

Und nun zu den Masken! In den meisten Gegenden
sind dieselben äusserst primitiv; sie bestehen gemeinhin einfach

x) 1558. „Fastnacht Kiechlin für dass gsinndt." Rechnungsbuch der
Froben u. Episcopius ed. Wackernagel S. 7.

2) 1543. „Mit Missfallen hat man in des Landvogts Rechnung
ersehen, wie grosse Kosten den Obern an den Fastnachten mit dem Küchligeben

auflaufen etc." Abschiede IV, I, d, 270 dd. 7.

3) Der Vikar zu Baden beklagt sich : „Ouch muss ich alle fassnacht
den schilderen allen das Küechlin und uf das Nüwjahr das Guetjahr uf
alle Gesellschaften geben." (1565) Wettinger Archiv.



184 Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz.

aus Hemden, die über die Kleider angezogen werden, oder alten
Weiberröcken. Die Bezeichnungen der so Vermummten sind
sehr verschiedenartig: Böögg, Bröögg, Butz, Posterli, Fasnecht-
Chlungel, -Chlunger oder -Chlummer, Hirsuiter, Huscht, Ootschy,
Füücli, Heid, Hudi, Johee, (Fade-)Hex, Lööli. Daneben sind
die auch anderwärts vielfach vorkommenden Strohmänner und
endlich eigentliche Kostüme mit bestimmtem Typus in Gebrauch.
Unter diesen findet sich besonders häufig der wohlbekannte
Harlekin (Narr, Lauf oder Rolle-Narr, Hanswurst, Gäuggel,
Blätzli-Böögg oder -Bajass, Ledi, Lachner, Leg-Ohr) mit
hoher, kegelförmiger Mütze (Niffele im Kanton Luzern), Schellen-

umgürtung und buntflickigem Gewand. Als Waffe dienen etwa
Schweinsblasen (Kt. Aargau, Basel [jetzt verboten], Schwyz, Zug,
Zürich) oder seltener Bürsten (Kt. Schwyz, Zürich), mit denen

die Vorübergehenden gehörig gekratzt werden.

Die Ge sich ts Verhüllung geschieht noch mancherorts
durch schwarze, rote oder sonst phantastisch gefärbte Holz- oder

Kupfermasken1); doch werden die Stücke immer seltener und
finden nach und nach Ersatz in den neueren Papiermâché-Masken.
Das uralte Schwärzen des Gesichtes (s. u.) soll, soweit
wir in Erfahrung bringen konnten, nur noch in den Kantonen

Freiburg (am Verschwinden) uud Schwyz vorkommen. In
Nidwalden verhüllt man sich, in Ermanglung der Masken, die
Gesichter mit Sacktüchern.

In früheren Jahrhunderten treten namentlich der Teufel
und der Bauer auf. 1417 und 1429 wurde in Luzern bestimmt,
dass man denjenigen nicht Recht sprechen solle, die gegen den

Willen des Rates „ir antlit vermacht und in Tüfels wis oder
in Böggen wis" ausgehen;-) die Behörden von Basel „verbietent
menglichem, daz niemand in tüfels hüten [Häuten] louffen
solle, noch in Böcken wise gan ietz [um die Weihnachtszeit]
noch zer vassnacht" (1432)a). Der Prediger von 1601 übersetzt

x) Vgl. die Abbildung S. 47. Ein anderes interessantes Exemplar
aus Klingnau (Kt. Aargau) befindet sich in der ethnogr. Sammlung in
Zürich. Sechs Stück aus dem Walliser Lötschenthal wies Herr Dr. Stebler
in der Sitzung des S. A. C. (Sektion Uto) vom 26. Febr. 1897 vor.

2) Th. v. Liebenau, Das alte Luzern S. 243.

3) Rufbuch (Manuskript im Basler Staatsarchiv). Als Strafe ist
bestimmt : 1 Monat „vor den krüzen zu leisten" [Verbannungsstrafe] und

Entrichtung von 1 U pf. Busse.



Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz. 185

eine einschlägige Stelle bei Hospinianus x) mit: „Sy machen jnen
an krumme hörner, schnäbel, äberzän, fehwrige äugen, spöutzend
ehwr und rouch, habend lauge haar und schwäutz;" er selbst

fügt aus eigener Erfahrung hinzu: „So verrathend alle die, so

das Fast haltend, sich selber mit der usserlichen form und
kleidung, dass sy nit Gott, sondern dem Bösen dienind, dieweyl sy
in Tüfels kleideren wie die Tüfel umbhin lauffend." (S. 12).
Auch Ludw. Lavater2) erwähnt die Teufelsmasken: „Etwan
legend mutwillig gsellen tüfelskleider an, oder schlahend sunst

lylachen um sich und erschreckend die lüt, da vil einfalter lüt
nit änderst wüssend, dann der bös geist oder sunst ein unghür
seye jnen in lyblicher gstalt erschinen," und Aehnliches belegt
Harder in seiner Schaffhauser Chronik (V, S. 34) aus den Jahren

1665, 1667 und 1669.

Ueber die Bauernmasken haben wir Berichte aus dem

XVI. Jahrhundert. Zunächst wieder Hospinianus: „prodeuntes qui
exhibent impexos agricolas", „etwan kommen sy auff dgassen
in unflätigen puren- und karrenjüppen ",3) sodann Basler

Verordnungen von 1526 u. folg. gegen das „umbgan jn Meyers
oder derglicheu wyse" *), die übrigens durch folgenden
undatierten Erlass aus dem Anfang des XVI. Jahrh. wieder etwas

gemildert werden: „ob Jemands dise vassnacht jnn Meyger
oder derglichenn wise verkleidet umbgon wolte, das die selbigenn
sollichs allein jm tag unnd gar nit by der nacht thun"; freilich
die Larven werden verboten: „unnd daby jre angesicht, so sy
also jm tag umbgond, mit böggen antlitn oder sonnst nit verstellen,
noch sich unbekundig macheun sollenn." Endlich sei noch eine

Stelle aus einem Briefe des Zürchers Hans Jakob lrminger an

seinen Schwager, den Unterschreiber Caspar Hirzel vom 16.

Februar 1648 erwähnt, worin es heisst, „dass nechstverwichner zyt
lychtsinnige Persohnen in zimlicher anzahl, mit hesslichen
Meyerkleideren angethan, hin und wider geloffen, uud zu besorgen ist,
es möchte villicht glychs auch hüt [Aschermittwoch] und uff
nechstkünftigen Sontag beschehen" etc.5)

') Festa Christiauorum, Tiguri [ZürichJ 1593, p. 37

2) Von Gespänsten 1569, p. 9.

3) Fastnachtspredigten, 1601.

*) Rufbuch, II u. III.
5) Zürcher Staatsarchiv : Handschriftliche Mandate.



186 Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz.

Ausser den Teufels- und Bauernmasken wird auch die
verwechselte Geschlechtstracht in älterer Zeit häufig geuannt.
Laut Ludwig Lavaterl) „legt der eebrecher weiberkleider an
oder verbutzt sich sonst", und der Prediger von 1601 sagt: „Du
findst, dass Gott heiter [klar, ausdrücklich] verbotten, dass ein

wyb nit solle Maunswehr tragen und ein Man nit solle wyber-
kleidung anleggen. Das ist aber zur zeit der Fassnacht so gmein,
dass Desselben nun niemand achtet".2) Dieselbe Klage erhebt
1633 der Pfarrer vou Gais3).

Endlich sei noch das „butzengwand in hämbdern, ebhöw,
loub oder derglich" genannt, das in Zürcher Verboten von 1487
und 1508 vorkommt4) und auf die sehr alte Vermummung als

Wild leut e hinzuweisen scheint.5)
Allgemein gehaltene Erwähnungen der Mummereien treffen

wir, meist in Form von Verboten, überall und in grosser Zahl;
die ältesten aus dem Anfang des XV. Jahrh. Wir halten es

nicht für nötig, auch nur eine Auslese davon zu bringen; doch
sei wenigstens ein interessanter Basler Erlass aus dem Jahre 1418

angeführt, der uns zeigt, wie sehr man sich bemühte, den
Mummenschanz von der Weihnachtszeit, wo er ebenfalls getrieben
wurde, abzulenken, und, wenn immer möglich, auf die Tage vor
Aschermittwoch zu beschränken. Er lautet: „So ist ouch ein
nüwe gewonheit hie ufferstanden, daz man im atvent anfaht in
Bökenwise ze gonde und erber lüte zu überfallende in iren
hüsern, davon dik [oft] gebrest ufferstanden ist und noch tun
möchte. Darumb so hand Rat und meyster erkent, üch geheissen

sagen und gebieten, daz nyemand me von disshin in Böken wise

gon sol, untz [bis] uff der pfaffenvasnacht [Herrenfastnacht]
nehst kommend."

Doch kehren wir zu unserer Zeit zurück! Da, wo keine

speziellen Gebräuche herrschen, treiben sich die so Vermummten

>) Das Buch Job 1582 S. 161 b.

2) a. a. 0. S. 13 b.

3) Appenzeller Jahrbücher, 1861, S. 154
4i Ratsmandate und Ratsmanualien im Staatsarchiv Zürich.
b) Es sei hiebei an den im Januar 1394 zur Aufheiterung Karls VI.

v. Frankreich veranstalteten Ball erinnert, an dem sich vornehme Hofleute
(sogar der König selbst) als Waldmenschen verkleideten und durch die
Ungeschicklichkeit eines Höflings Feuer fingen. S. J. L. Gottfrid, Hist.
Chronik (1630) VI (III) p. 256 ff. Mit Abbildung v. Matth. Merian.



Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz. 187

mit ausgelassenen Geberden in den Strassen herum, balgen sich

mit der umstehenden Jugend, die sie ihrerseits mit allerlei Neckrufen

verfolgtx) oder betteln die Vorübergehenden mit irgend
einer traditionellen Formel an.2)

Ueberhaupt scheint das Betteln der Vermummten ein

althergebrachter Gebrauch zu sein; denn wir finden es über die

ganze Schweiz verbreitet. Auf dem Lande zieht man vor die
Häuser oder dringt in dieselben ein und heischt sich von den

Insassen irgendwelche Victualien (meistens Küchli) oder Geld,
Als Spezielleres sei angeführt, dass man in Graubünden die
Widerstrebenden mit einem berussten Lappen (Der Sammler

1809, S. 139), in Schaffhausen mit Kohle (Die Schweiz 1860,
S. 146) bedrohte; in einzelnen Teilen des Thurgau zieht man
das Geld in einem Schuhe ein, den man auf eine Stange gesteckt
hat, und im Zürcher Oberland endlich wird jede Gabe von
Freudenschüssen begleitet, deren Zahl sich nach der Höhe des

Betrages richtet. Die bei diesem Betteln hergesagten Sprüche sind

mehrfach aufgezeichnet worden3) ; wir führen hier noch einen

ungedruckten aus Stammheim (Kt. Zürich) an :

Hänacht ist die Fasenacht,
Wo me da die Chueche bucht.
Bached mer au e Chueche,
Lö mer si au versueche.

I gliöre d'Frau in Cheller go,
1 g'höre d'Schlüssel chlingle.
Wenn er [ihr] mer Öppis wand bringe,
So bringed mer's bald,
Mue hänecht no dur en fiistere Wald
Und dur en heitere [heitern] Garte.
Roti Ziegel uf em Dach;
Hänecht ist die Fasenacht.

Es erinnert diese Sitte lebhaft an die des Weihnachtssingens,

wie sich überhaupt eine Verschmelzung der Weihnachts-

x) Egoo Narroo, wüss und rot, joo — Narroo chriidewiis, hed die

Chappe voller Lüüs — Heumüetter ol — Fasnecht-Butz, hast d'Nase nüd
butzt (Aargau). — Fasnecht-Butz, hast d'Hose verschlutzt [zerfetzt]
(St. Gallen). — Böögg, Böögg, Tellerschlecker, bisch e dumme Meitschi-
SchmöcJcer (Solothurn). — Hanseli jo jo (Unterwalden). etc.

2) Huubeli Bätz — Hoo Batz — Uu(te) Bätz — Huute(li) ha

(Zürich), etc.
3) s. T. Tobler, Appenzeller Sprachschatz 'S. 177; L. Tobler ,Schweiz.

Volkslieder, I, cxliii u. 235 ff.; Firmenich, Germaniens Völkerstimmen II,
655; E. Hänggi, Schwizer Dorfbilder (1893) S. 112.



188 Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz

und Fastnachtsgebräuche hin und wieder feststellen lässt. Verbote

gegen dieses „Ueberlaufen", Betteln und Singen finden
sich schon im XVI. Jahrhundert massenhaft ; doch scheinen sie

im Ganzen wenig gefruchtet zu haben.

Dass es, wenigstens in früherer Zeit, nicht immer bei dem

Singen und Betteln geblieben ist, haben wir bereits (S. 131 f.
und 135 f.) gesehen. Der Prediger von 1601 eifert (G 2b)

gegen die „üppigen Komödien", die von den Eindringlingen in
den Häusern abgehalten würden und (S. 3a) „daz unverschampt
huss stürmen," und Th. von Liebenau erwähnt sogar (Vaterland
1894, No. 20) ein Verbot aus dem Jahre 1401, das sich gegen
die Unsitte wendet, sich in die Häuser zu schleichen, um dort
Privatrache zu üben.

Von dieser allgemeinen Darstellung der Masken schreiten
wir zu den Einzelgestalten vor, wie sie für gewisse Gegenden

charakteristisch geworden sind.

Wir nennen da zunächst das Hutz-Gür ]), eine Fastnachtsgestalt,

die noch in der Mitte dieses Jahrhunderts die Gegend
von Läufelfingen (Baselland) und Wittnau (Aargau) unsicher
machte. Fünf bis sechs Knaben bildeten die Hutzgürgesellschaft;
aus diesen wurde der grösste zur Darstellung des Hutzgür
ausgelesen. Sein Kostüm bestand aus einer Jüppe (Frauenrock),
einer hohen, kegelförmigen Mütze, einem Schellengurt und einer
grauenerregenden Gesichtsmaske. Nach andern Berichten soll
anstatt der Jüppe auch eine Umhüllung von Erbsenstroh
verwendet worden sein. In diesem Aufzuge durchzog das Hutzgür
die Strassen, gefolgt von seinen lärmenden Kameraden, die Säcke,
Körbe und Töpfe zum Einsammeln von Brot, Eiern, Mehl, Butter
und — Geld mit sich führten und vor jedem Haus folgendes Lied
sangen :

Hütz güri geri,
Stockfisch und Ehri
Gebt-mer au e Eierenanke
I will-ech tusig Mole danke.
Gebt-mer Mehl und Brod!
Lueg! wie''s Hutzgür stoht!

x) Sprachliche Nebenformen s. Schweiz. Id. II. 411; über die
Gestalt selbst: (H. Buser), Heimatkunde. Liestal 1865, S. 155.



Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz. 189

Wenn-der-is aber nüt iceid ge,
So wei-mer-ech Küeh und Kalber ne;
Mer wein-ech 's Huus abdecke,
Mer wein-ech uferwecke.

Einen ähnlichen Zweck hatte das in denselben Gegenden
umziehende Weibel- Wyb; nur war es hier eine Mädchengesellschaft,

die sich zusammenthat, und die Heldin eine phantastisch
aufgeputzte Strohpuppe, die herumgetragen wurde. Freilich zeigt
das Bettellied, das auch hier abgesungen wurde,l) dass dieser

Umzug ursprünglich erst um Mittfasten stattfand und somit
eigentlich ausserhalb unseres Rahmens liegt.

Eine Fastnachtsfigur, die schon seit längerer Zeit
verschwunden ist, ist die Häciiel-Gauggele in Basel, ebenfalls eine
weibliche Figur, über deren Beschaffenheit wir jedoch nicht
näher unterrichtet sind. Wir können sie demnach auch nicht
für synonym mit dem Hutzgür erklären, wie es das Idiotikon
(II, 171) thut. Heutzutage heisst Hächel-Gauggele ein verwahrlostes,

namentlich ungekämmtes Weib. Auch ob sie einen
Spinnrocken mit sich geführt habe, wissen wir nicht; immerhin lässt
der erste Bestandteil des Wortes auf eine Verwandtschaft mit
der Berchta oder Holda schliessen. Andere Quellen, als ein

Ratsprotokoll vom 20. Februar 16582) und die Reformationsordnungen

aus dem XVIIL Jahrhundert3) konnte ich nicht
auffinden.

Mit dem Weibel-Weib kann dagegen direkt zusammengestellt

werden die „lange Gret", im luzernischen Hinterlande,
von der Lütolf4) berichtet. Auch sie war eine ausgestopfte
Puppe von gewaltiger Länge, die von einem ebenfalls grossen
vermummten Burschen herumgetragen wurde.

J) s. Buser a. a. 0.
2) „Die Böcken und Fassnachtbutzeu, Hächelgaukeln etc. sollen

durch die Stubenknecht von Hauss zu Hauss bey Straf 2 ß verbotten
werden."

3) 1727 : „Weilen auch das unanständige und aus dem Heidentum
herfliessende Verkleiden, Vermummen uud Masquieren zu vielen
Leichtfertigkeiten und Ausgelassenheiten, absonderlich zu Fastnachtzeiten,
Anlass gegeben: als solle solches von Jungen und Alten gäntzlichen ver-
mitten, die Verbrecher zur Straff gezogen, und vornehmlich die sog.
Hechelgaugelen von den Wachtknechten ab der Strasse weg und in
den Thurn geführt werden." Wiederholungen des Verbots: 1733, 1736,

1742, 1744, 1750, 1754, 1758.

*) Sagen, Bräuche und Legenden, S. 496.



190 Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz.

yy.
A

ZJS

«s»*'

¦'**»

X

\A

X

1
m

Fig. 1. Der „Hegel."



Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz. 191

Wenigstens dem
Namen nach ist mit ihr
verwandt die — oder
mundartlich das — „Gret
Schall" in Zug. Nach
der Angabe im Schweiz.
Id. (II 824) wäre sie eine |f
Puppe, was nicht ganz zu a
der bildlichen Darstellung
im Zuger Kalender von
1875 stimmt, wo sie als

lebende Fastnachtfigur, ;,

gefolgt von einer lär- ë

menden Schar, eine mächtige

Peitsche schwingend,
durch die Strassen zieht.
In der Legende, wonach
die Gret Schall wirklich

existiert haben soll, mischen
sich wohl Wahrheit und Dichtung.

Für die „historische"
vergleiche man diese Zeitschrift
S. 67, Anm. und die genannte
Stelle im Idiotikon. Den Namen
würden wir ohne weiteres für
fingiert halten — schon wegen
des umgehängten Schellengurts,
— wenn nicht das Geschlecht
der Schall in Zug ein ganz
bekanntes wäre. *) Dazu treten die
bestimmten Daten (1672 bis 20.

Sept. 1740), die auf die Existenz
einer solchen Persönlichkeit
hinweisen. Dem gegenüber ist
jedoch festzuhalten, dass die

Fastnachtsfigur jedenfalls älter
ist, und namentlich die Sage

von dem Mann im Rücken-

••>

A,

m

Fig. 2. Ausstaffiernng des Hebels

f.

u

Dei He°:e

x) Vgl. Leu, Helvet. Lexicon XVI 149.



192 Die Fastnachts°rebräuche in der Schweiz.

korb stimmt vollkommen zu der Figur, wie sie auch anderwärts
vorkommt.*)

In dem Städtchen Klingnau (Kt. Aargau) hat noch weit in

unser Jahrhundert hinein der Hegel oder Rabe-Hegel sein

Unwesen getrieben. Seine Ausstaffierung, sein Kostüm und sein

Auftreten ist hier in Fig. 1 bis 3 dargestellt2). Am „schmutzigen
Donnerstag" erscheint die Schreckgestalt an der Schulthür und
bittet den Lehrer höflichst, der Jugend frei zu geben. Und nun
geht das tolle Treiben los. Von der ausgelassenen Jugend
gehetzt und mit Wasserrüben (Rüben), Kohlstrünken etc. bombardiert,

eilt der Hegel durch die Gassen, hier einem allzu Zudringlichen

die Peitsche um die Ohren klatschend, dort einen
Unvorsichtigen erhaschend, um ihn in den nächsten Brunnen zu werfen.
Dabei vergisst er aber seine Hauptbestimmung, vor den Häusern

zu betteln, nicht, und selten wird ihm der sauer verdiente Tribut

versagt. So treibt er sich stundenlang herum, bis er alle
Strassen abgelaufen hat und endlich seine Unbill hinter einem
Glas Wein vergessen darf.3)

Das benachbarte Zurzach, das

gewöhnlich auch von Klingnau aus
den Besuch des Hegel erhielt, besass

eine andere charakteristische Gestalt:
den Aetti-Ruedi, dessen Kleidung
sich grossenteils aus Stücken der

Frauengarderobe zusammensetzte (s.

Fig. 4).
Seine Funktionen waren im

Grossen und Ganzen angenehmere,
als die des Hegel, indem er am
Aschermittwoch der nachlaufenden
Jugend aus der aufgebundenen Schürze
Obst auszuwerfen hatte. Meist
bestand diese Gabe in gedörrten Aepfel-
und Birnenschnitzen ; hie und da kam

Der "Aetti-Ruedi." es jedoch auch vor, dass frisches

') Vgl. den Osterumzug von Bolligen: Berner Hink. Bote 1820 und

Jahrb. der Schweiz, geschichtsforsch. Ges. XIX, 40.

2) Verkleinerte Wiedergabe der Holzschnitte in den „Schweiz. Bil.
derbogen", herausg. von Buri & Jeker.

3) Vgl. H. Herzog, Schweiz. Volksfeste (1884). S. 217.

y



Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz. 193

lull m

iö
W

mmi ^:
S

Umili

^
v^

Sr5 Ml

*.

%

•&A

X%\\'

&&

Fiyr. 5. Der „Aetti-Ruedi."

13



194 Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz.

Obst (um diese Zeit eine Seltenheit) gespendet wurde. Dieses
aber musste dann mit grossen Gefahren errungen werden,
indem der Aetti-Ruedi seinen Vorrat in einen Brunnen warf und

gegen die heranstürmende begehrliche Jugend mit Wasserguss
und Wasserstrahl energisch verteidigte (s. Fig. 5). Dies wurde

getrieben, bis der letzte Apfel herausgefischt war. ')
Endlich seien die interessanten Fastnachtsgestalten des

Chryde-Gladi und der Elsi 2) erwähnt, zweier Strohpuppen, die
noch vor etwas mehr als einem Jahrhundert alljährlich am

Hirsmontag (Montag nach Invocavit), auf einem liegenden Rade

befestigt, von Wiedikon nach Zürich hinein geführt wurden. Eine
nähere Beschreibung dieses Aufzuges war uns nicht erfindlich.
Nach der Zeichnung von Freudweiler, welche als Titelbild des

Neujahrsblattes der „Gesellschaft ab dem Musiksaal der teutschen
Schule" von 1786 figuriert, trug der „Chryde-Gladi" eine Art
Teufels- (oder Katzen-?) Maske, während die „Elsi" sich durch
keine besondern Merkmale auszeichnete. Weitern Aufschluss

gibt uns auch der „erläuternde" Text nicht, der mit souveräner
Verachtung auf diese „nun abgegangene, lächerliche Comödie"
herabblickt. Immerhin ist es bemerkenswert, dass der Gebrauch
des Paares auf dem Rade auch ausserhalb der Schweiz seine
Parallelen hat und auf einen alten symbolischen Frühlingsbrauch
(,Maibrautschaff) hinzudeuten scheint.3)

(Schluss folgt.)

l) S. H. Herzog, a. a. 0.
-) S. Schweiz. Id. I 202 und II 604.
3j Vgl. W. Mannhardt, Der Baumkultus (1875) S. 429 f.


	Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz

