
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 1 (1897)

Artikel: Volkstümliches aus dem Kanton Zug

Autor: Ithen, Anna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-109196

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-109196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Volkstümliches aus dem Kanton Zug. 57

1376 zu Basel abgehaltene Fastnachtsturnier, die sog. „böse

Eastnacht," geworden.l)
(Fortsetzung folgt.)

Volkstümliches aus dem Kanton Zug.

Von Anna Ithen in Ober-Aegeri.

Siedelungs- und Wohnverhältnisse.

Jedes Gehöfte 2) hat seinen besonderen Namen, nach dem
auch wieder der Eigentümer benannt wird, z. B. Lauried: der

Laurieder (bei Zug), Sulzmatt3) : der Sulzmatter (b. Ober-Aegeri)
Schönebüel : der Schönebüeler (bei Unter-Aegeri), Hargat : der

Hargater (bei Menzingen) und so verhält es sich im ganzen
Kanton. — Haus, Scheune 4) und Bienenstand (BiUhus) stehen

auf dem Gute, die Höfe sind gegen den Nachbar durch
Grünhecken, oder einen hölzernen Hag abgegrenzt. Oekonomiege-
bäude (mit Mosttrotte) stehen selten vereinzelt, sondern meistens

an Haus oder Scheune angebaut. Besonders grosse Scheunen
sind in den Gegenden des Ackerbaues: in Zug, Menzingen etc.

zu sehen.

Die meisten Ortschaften des Kantons besitzen moderne

Wassereinrichtungen in deu Häusern und Hydranten ; ebenso hat
fast jeder, selbst der entlegenst wohnende Bauer, die in seinem
Heimwesen entspringenden Quellen in sein Haus geleitet; zur
Tränke des Viehes ist der laufende Brunnen vor dem Stalle
geblieben.

Das Baumaterial der Häuser ist fast durchweg Holz ; zur
Seltenheit kommen auch Stockmauern, Riegel- (Wickel-) Wände

*) Ueber deren Verlauf s. Wurstisen, Bassler Chron. (1580 S. 189 fg.)
2) Heimä (Heimen) neutr.
3) Der Name Sulzmatt wird volksetymologisch so gedeutet, dass in

der Schlacht am Morgarten „der Sulz" des Blutes deu Pferden über die
Hufe gereicht habe.

4) In Aegeri Stai (Stall), sonst in Zug Schür. Gada (Gaden) heisst
ein vom Hofe entfernt auf einer Weide oder der Allmend stehender kleiner

Stall.



58 Volkstümliches aus dem Kanton Zug.

oder gar Backsteinbauten vor. Die Holzhäuser werden aussen

schuppenartig mit kleinen Holzschindeln bepanzert, die einen

hellen Anstrich erhalten, während die Jalousien stets grün
bemalt sind. Bleifenster und Schindeldächer sind jetzt gänzlich
verschwunden ; an ihre Stellen sind gewöhnliche Scheiben und

Ziegeldächer getreten. Ein solches Zugerhaus, hinter hohen

Obstbäumen halb versteckt, bietet mit seinem wohlgepflegten
Gärtchen einen überaus freundlichen Anblick dar.

Nach glücklicher Aufrichtung des Dachstuhles an einem

Neubau wird die „Ufrichti" abends mit Spiel, Tanz und Schmaus

gefeiert. Am vorderen Dachgiebel oder in des Daches Mitte wird
ein Tännchen aufgepflanzt, demselben ein Kranz umgehangen,
an dem farbige Taschentücher flattern. Die Tücher werden an
die Maurer und Zimmerleute verschenkt. Bevor man einen Neubau

bezieht, lässt man ihn stets durch einen Priester einsegnen.
Auf wohnliche Einrichtung von Stube und Stübli wird die

grösste Sorgfalt verwendet. Längs den Fenstern laufen
festgenagelte „Bankkasten," deren Sitzbrett man aufheben kann und
die so zugleich als Truhe dienen. Eiu bis heute erhaltenes
Möbel ist der viereckige Tisch mit Schieferplatte. Solche Tische
sind noch immer im Gebrauch und werden fortwährend auch

von jungen Haushaltungen bestellt.
Ueber die ältere Bauart der Aegerer Häuser gibt uns

eine vor ungefähr fünfzig Jahren von Dr. Ithen verfasste kurze
Notiz Auskunft : »Die Wände aus gezimmerten Balken mit
einem wenig abgeflachten Schindeldache nach der bekannten Art.
Schiebfenster (Schiebpfaister) mit runden, der untere Teil der
oberen oft mit sechseckigen Glasscheiben. An Gemächern hatte
das Haus gewöhnlich 1 Stube, 1 Stübli, 1 — 2 Kammern mit
wenigen uud sehr kleinen Fensterchen. Die in die Kammer
führende Schwelle ist fast kniehoch. In alten Häusern verwen-
wendete man zum Belag des Fussbodens und der Decke etwas
dünner als zu Wänden gezimmerte Balken. Zur Stütze der „Vorderoder

Klebdächer" war eine eigene Vorrichtung, „Böcke"
genannt, angebracht ; später liess mau die Böcke weg und die
Klebdächer auf aus der Wand vorgeschossenen Balken ruhen. Die
Fensterladen., für jedes Fenster aus einem einzigen Stück bestehend

und oben durch Scharniere befestigt, wurden mit einer Stange
aufgestossen, die Stange auf die Fensterbank gestellt und so
der Fensterladen empor gehalten. Solche Fensterladen sieht



Volkstümliches aus dem Kanton Zug. 59

man noch in Aegeri und an einem alten Hause zu Inwyl bei
Baar. Der hintere Raum des Hauses, wo die Küche steht, ist leer
und hohl bis oben ans Dach, ohne Rauchfang. Es war daher
dieser leere Raum mit Rauch angefüllt, bis dieser sich nach und
nach zum Dach hinaus und fortgezogen hatte." —

Ein solches Wohnhaus ohne Rauchfang und Kamine bestand
noch bis zumHerbst 1895 auf demlleimwesen Hintertann (Gemeinde
Ober-Aegeri), sehr wahrscheinlich das einzige im weiten Umkreise.

Die bäuerliche Beschäftigung besteht in Viehzucht,
(Schwyzer Rasse) Alpenwirtschaft und Obstbau. Es mag
bemerkenswert sein, dass die Obstbäume in Aegeri eine viel beträchtlichere

Höhe erreichen, als im fruchtbareren Zuger- und Baarer-
boden. Die Holzausfuhr nimmt stetig zu, ebenso die Steiuaus-
fuhr aus den Steinbrüchen von Aegeri und Menzingen. Ackerland
haben Zug, Menzingen, Baar, Steinhausen, Cham, während in
Aegeri und Walchwil bisher nur schwache Versuche mit dem

Pfluge angestellt worden sind. Da im Bergthale Aegeri die Wiesen
mit Alpengräsern (AlpäwürzäJ bewachsen sind, ist der Bauer
besonders auf Milchgewinnung bedacht („recht viel zu ermelken").
Die Käse- und Butterprodukte aus Aegeri sind sehr gesucht.

Gesinde.

Auf grösseren Gehöften, mit ausgedehnterer Verwaltung
steht den Unterknechten ein Meisterknecht vor ; er bezieht mehr
Lohn als die andern und hat in der Arbeit Allen mit dem guten
Beispiel voran zu gehen. Besonderes Gewicht wird auf gute
Melker und Yiehknechte gelegt. Zwischen Gesinde und Arbeitgebern

herrschen durchaus familiäre Beziehungen.

Speisen und Getränke.

Allgemein volkstümliche Getränke und Speisen im Zuger-
lande sind : Most (Konkurrent des Thurgauer Mostes), Käse und

gedörrtes Obst (Schnitz). Als besonders beliebte Speisen gelten
die „Kässuppe," (ein gekochter fester Brei von Brot und Käse)
und der „Birnenstampf," (ein sog. „Stock", je zur Hälfte aus

Kartoffeln und Birnen mit vielem Gewürz, Rahm und Butter

gekocht). Bekannt sind Zuger-Kirschwasser und Branntwein

(Kräuterschnaps) '), die Zuger- und Aegerirötel.

*) Obstträsch (Traber) mit Kümmel, Wachholderbeeren und - Holz
und Wurmet (Wermut) zusammen gebrannt.



60 Volkstümliches aus dem Kanton Zug.

Der Stolz einer echten Zugerbieter Hausfrau von altem
Schrot und Korn ist auch ein gehöriger Vorrat von Birnenhonig
und Kirschenmus. Diese heiden Latwerge werden, ohne Zuckerzusatz,

aus dem Saft der betreffenden Früchte gewonnen, den

man auf Kohlenfeuer bis zu geleeartiger Dicke einkocht. Auf
10 Liter Saft rechnet man 1 Liter Latwerg. Birnenhonig wird
entweder auf das Butterbrot gestrichen oder er kommt in einem
Gefäss auf den Tisch und wird mit im Salzwasser gesottenen
Kartoffeln (Salzruglä oder Aegerihärdopfei) gegessen, wobei Jeder
die an die Gabel gesteckte Kartoffel in das gemeinsame Gefäss

taucht. Kirschmus gilt als heilsames Mittel gegen Halsweh,
Mundfäule bei Kindern, Maul und Klauenseuche beim Vieh.

Eine gewisse Vorliebe für Sennenspeisen scheinen die Leute
des Aegerithales mit der Bevölkerung des Kantons Schwyz gemein
zu haben ; hieher gehören Xiedläkaffi, *) Fusterli, (Ziger mit
Rahm) und Stunggäwärni2) (ein Theelöffel Mehl und ein Schoppen
Rahm auf Kohlenfeuer gerührt, bis die Butter gerinnt).

Krapfen und Küechli sind obligate Kilbigerichte, Lebkuchen,
Birnenweggen und Eierbrod werden zwischen Klaustag (6. Dez.)
und Dreikönigen (6. Jan.) gegessen.

Trachten.

Eine besondere Tracht hat der Kanton Zug nicht mehr ;

dagegen wurde in der Gegend von Cham noch bis in die

fünfziger Jahre eine überaus kleidsame Frauentracht, bestehend aus

Juppä (Rock), Tschopä (Jacke), eingenesteltem Brusttuech,
Schübä (Schürze), Göller (weisser Kragen) und breitkrämpigem
Strohhut getragen. Heutzutage tragen in Aegeri und Menzingen
die Männer und Frauen im Winter wollene Kleider, deren Stoff
sie entweder selbst gesponnen und gewoben oder in Wollwebereien

haben herstellen lassen. Die Tracht des Aegerithales, wie
sie noch vor ca. vier Dezennien getragen wurde, hatte am mei-

x) Gemahlener Kaffee, in Milch und Rahm aufgekocht, ohne
Beimischung von Wasser.

2) Stnnggewérni, auch im Kanton Luzern, Uri, Schwyz und
Nidwalden vorkommend, ein Gericht, das aus Rahm mit einem schwachen
Zusatz von Mehl besteht. Dieses Gemisch wird über Feuer gesetzt und
solange gerührt, bis es butterartig wird. Aehnliche Gerichte sind Feiss-

mues, Ghium (Schweiz. Id. I, 228), Büerum (ebenda 230\ Nidelfenz (ebenda

877). Vergi, noch Scheuchzer, Naturgeschichte des Schweizerlandes
(1746) I S. 64 [E. H.-K.]



Volkstümliches aus dem Kanton Zug. 61

sten Aehnlichkeit mit der von Schwyz. Besonders charakteristisch
waren die weissen oder schwarzen Hauben. *)

In Steinhausen, Cham und Hünenberg tragen sich jetzt die
Frauen ähnlich wie die Oberfreiämterinnen. Ueber die Tracht
der Männer im vorigen Jahrhundert geben uns die Aufzeichnungen

des damaligen Chamer Sigrists, Oswald Villiger, Aufschluss :

„Selten trägt einer ein gebleichtes Hemd; aber blaue Strümpfe
und lange rote Kamisöler. Die halbwollenen Faltenhosen vornen
mit einem ledernen Nestel zugebunden, die Hemden ohne
Manschetten, über die groben Schuhe grosse Lappen etc." Für die
Menzinger Bauern waren ein Hauptcharakteristikum die grünen
Fräcke, daher ihr Uebername „Grünfräcke".

Die Kirchenmäntel sind um die Mitte der 1870er Jahre
abgelegt worden. Solche lange Radmäntel mit Pelerine und

Stehkragen aus schwarzem Tuch trugen die Bürger der
Stadtgemeinde zum Sonntagsgottesdienst in St. Michael, — in den

übrigen Gemeinden nur die Ratsherrn. Bei Begräbnissen folgten
alle leidtragenden Männer dem Leichengeleite in solchen Mänteln
mit einer brennenden Kerze in der Hand. Im Lande Schwyz
besteht die Sitte der Kirehenmäntel noch immer bei kirchlichen
Gedächtnisfesten. Im Kanton Zug sieht man gegenwärtig nur
mehr den Gemeindeweibel für den sonntäglichen Gottesdienst im
Mantel der weiss-blau-weissen Standesfarbe.

Hausindustrie.

Seit ungefähr fünfzig Jahren ist die Seidenweberei eingeführt,

welche tausende von Arbeiterinnen beschäftigt und viel
zum allgemeinen Wohlstand beiträgt. Selbst Männer, welche
kein Heimwesen besitzen und nicht als Knechte dienen, beschäftigen

sich im Winter mit Seidenweben. Ein bestimmtes
volkstümliches Gewerbe existiert nicht im Kanton Zug. Das Rechenmachen,

Melkstuhlschnitzen etc. etc. ist eher zurückgegangen.
Einige Wenige mögen sich mit Korbflechterei abgeben. Hanf-

*) Das mir gütigst zur Besichtigung zugeschickte Exemplar, welches

von einer im Jahre 1831 gestorbenen, 88jährigen Frau aus Aegeri
getragen worden war, hat in der Grundform Aehnlichkeit mit den Basler
Häubchen, nur sind zu beiden Seiten halbkugelförmige Rosetten angebracht,
was bei diesen nie vorkam. Der (Wollen-) Stoff des Kleides selbst (Taille
und Rock) zeigt ein schreiend buntes Ombré von Rot, Grün, Blau und
Gelb, die Schürze ist ganz seiden in gelblich-grüner Farbe. [E. H.-K.]



62 Volkstümliches aus dem Kanton Zug.

und Flachsspinnerei haben fast ganz aufgehört, weil entsprechende

Pflanzungen infolge der billigeren Herstellung des Leinentuches
in Fabrik-Spinnereien und Webereien, kaum mehr angelegt werden.

Sitten und Gebräuche.

Obwohl polizeilich verboten, kommt es doch noch vor, dass

die Geburt eines Kindes durch Gewehrfeuer, begrüsst
wird. Bei der Taufe, die entweder am Tage der
Geburt oder am darauffolgenden Tage stattfindet, war es eine alte

Gepflogenheit, die noch nicht ganz ausgestorben ist, dass Nachbarn

oder sonst gute Bekannte zu Ehren des „hübschen Götti"
oder der „hübschen Gotte" *) sich vor das Gevatterhaus begeben
und beim Taufgang den ganzen Weg bis zur Kirche unmittelbar

vor den Füssen der Paten her mit einem Besen rein wischen.

Der also Ehrende wird entweder zum „Göttiwein" geladen, oder

erhält ein Geldgeschenk.
Zu einem prächtigen, au Glanz der Fronleichnamsfeierlichkeit

beinahe gleichkommenden Feste gestaltet sich der „weisse
Sonntag."2) Unter dem Geläute der Glocken werden die Kinder
prozessionsweise mit Kreuz und weisser Fahne und unter den

Klängen der Musik.vom Schulhaus zur Kirche geführt. In der
Mitte des Zuges schreitet der Ortspfarrer, voran die Knaben mit
kleinen Kränzchen auf dem Kopfe, dann die Mädchen mit
grösseren Kränzen und in weissen Kleidchen. Männer und Jünglinge
bilden, militärisch geordnet, Spalier.

Vor 1874 pflegten einzelne Gemeinden zur Erhöhung der
Feier jeweilen ihr Militär aufzubieten.

Die Kommunikanten bleiben den ganzen Tag Gegenstand
besonderer Aufmerksamkeit seitens der Bevölkerung. Die meisten
Kinder sind Gäste bei ihren Paten.

Ein Gebrauch, der schon oft zu blutigen Streitigkeiten
geführt hat, ist der Kiltgang (z'Liecht sitze), der bekannte nächtliche

Besuch des Burschen bei seinem Mädchen. Während des

Besuches lärmen andere Burschen vor dem Hause mit verstellter
Stimme (brögge), bis ihnen das gewünschte Getränke zum Fenster
hinaus verabreicht wird. Oft werden auch dem Freier verdäch-

*) „Hübsch" von der ehemals prunkvoll ausgestatteten Kleidung
der Paten.

2) Der erste Sonntag nach Ostern, bei den deutschen Katholiken
stets der Tag der ersten hl. Kommunion.



Volkstümliches aus dem Kanton Zug. 63

tigende Beschimpfungen zugerufen und wenn dieser dann etwa
so unklug ist, vor das Haus zu treten, um sich die Schuldigen
zu merken und sie im Gefühle überlegener Kraft zu bestrafen,
kann es zu gefährlichen Keilereien kommen, die schon zu wiederholten

Malen tötlichen Ausgang genommen haben.

In Ober-Aegeri werden Ehen selten in der zugehörigen
Pfarrkirche geschlossen, die Br a utleute begeben sich fast
ausnahmslos nach Einsiedeln oder in die Kirche des Kapuzinerklosters

nach Schwyz.

Zum Einzug der jungen Eheleute wird ein festlicher
Empfang vorbereitet. Nicht nur die Verwandten und Nachbarn,
sondern auch Masken finden sich dabei ein ; zwei bis drei
Musikanten (Klarinett, Geige und Handharmonika) spielen Tänze

auf, Kilbikrapfen und Küechli werden ausgeteilt und so wird
die Fröhlichkeit bis in die Morgenstunden hinein ausgedehnt.

Wie bei Taufen kommt auch bei Hochzeiten das Schiessen

bisweilen vor, doch bei diesen mit Mörsern.

Ein Brauch, der tagelanger Vorbereitung bedarf, ist das

sogenannte „Spannen". Falls ein Mädchen, welches man gerne in der

eigenen Gemeinde verheiratet sähe, von einem auswärtigen
Bräutigam zur Trauung abgeholt wird, stellen sich junge Burschen
oder Freundinnen der Braut mit einer Kette von Blumengewinden
Oder silbernen Rosenkränzen vor die Pferde des Brautwagens
hin. Der Bräutigam muss nun seine Braut durch Auswerfen von
Geld so oft auslösen, als sich das „Spannen" bis an die

Gemeindegrenze wiederholt.

Die bergige Beschaffenheit von Aegeri und Walchwil
veranlassen die Gepflogenheit, dass zum Begräbnisse die Leichensärge

auf Schlitten gebunden zu Thal in die Nähe des Dorfes

gebracht werden, wo diese vom üblichen Leichengeleite
abgeholt werden.

Eine grosse Rolle spielt im Zugerlande der Nikiaustag
(6. Dezember). Da die Geschenke an Kinder und Gesinde an
St. Nikolaus, namentlich auf dem Lande viel reichlicher ausfallen

als an Weihnachten oder Neujahr. Der Dienstag vor St. Nikolaus

ist in der Stadtgemeinde der grösste Markttag und zugleich
ein Stelldichein der bäuerlichen heiratslustigen Jugend. Schon

Wochen vorher wird das Herannahen des Klaus durch „Schaf-



64 Volkstümliches aus dem Kanton Zug.

geisein"1) angekündigt. Halbwüchsige Jungen begeben sich zu
diesem Zweck in der Dämmerung auf eine benachbarte Wiese
hinaus. Dort lassen sie ihre langen Peitschen im Takte knallenr
welcher Lärm zuweilen nur durch einen gewaltigen Hornstoss
unterbrochen wird. Während dem geht der „Samichlaus" umher
und wirft braven Kindern Nüsse, Lebkuchen und dergl. durch
die Stubenthüre hinein. Bei verschlossener Hausthür drückt er
sich nach dem Kinderglauben einfach durch's Schlüsselloch.a)

Die eigentliche „Schleiknacht"3) aber spielt sich vom 5. auf
den 6. Dezember ab. Am Klausmorgen stehen für Kinder und
Dienstboten grosse Schüsseln, selbst Körbe, mit Geschenken
gefüllt auf dem Tisch. Am Vorabend beginnt das Klausjagen4).
Tagsüber ziehen Kinder vor die Häuser, an einer langen Stange
einen hölzernen, mit Bändern und allerlei Flitter aufgeputzten
Eselskopf tragend. Dieser Klausesel pocht an die Fensterscheiben,
öffnet beim Anziehen einer Schnur den Rachen und streckt die-

lange Zunge heraus, welche er erst wieder zurückzieht, nachdem

man ihn mit einem Geldstück gespeist. Zwischen 8 und 11 Uhr
abends ziehen dann die grossen Klausjäger in Rotten von 11

bis 15 Mann umher. Sie tragen das weisse Hirtenhemd und die

s chwarzseidene Zipfelkappe des Sentenbauern und kündigen sich

schon von ferne durch „Tricheln" (Kuhschellen),Schafgeiseln,Hornstösse
und Handharmonikamusik an. Einer stellt St. Nikolaus

als Bischof dar, ein Anderer kleidet sich als Esel und wieder
ein Anderer spielt den „Schmutzli" (Närrischer Begleiter des

Nikolaus). Diese lärmende Gesellschaft besucht vorerst die
entlegenen Bauernhöfe, lässt sich brav mit Speise und Trank re-

galieren und teilt dafür ihrerseits Nüsse, Kastanien u. s. w. an
die Hausbewohner aus. Im Dorf ziehen die Klausjäger nur vor
die Wirtschaften und Häuser sehr guter Bekannter. Manchmal

verlangen sie hier Geldspenden. Dann klopft der als Esel oder
Schmutzli Verkleidete mit dem auf die Stange gesteckten höl-

1) Die „Schafgeisel" (fehlt im Idiotikon) zeichnet sich durch einen
sehr kurzen Stiel und eine unverhältnismässig lange Peitsche aus ; sie soll
ursprünglich zum leiten der Schafherden gebraucht worden sein. Ihr Knall
ist gedämpfter, als der gewöhnliche Peitschenknall.

2) Er cha dur's Schlüsselloch innci (hinein) ; er cha zänt umma (eigent •

lieh ze End umhin — überall) dura, wenn d'Türä scho bschlossä ist.
3) Von schleiJcchä, heimlich eine Gabe zustellen (s. Stalder,

Idiotikon II, 326).
*i S. Schweiz. Idiotikon III, 688.



Volkstümliches aus dem Kanton Zug. 65

zernen Eselskopf an die Fenster. Von Innen wrird ein Papier,
in welches Kleingeld eingewickelt ist, angezündet und brennend
in den unersättlichen Schlund des Klausesels geschoben. Das
erbeutete Klausgeld wird gewöhnlich den gleichen Abend noch im
Wirtshaus vertrunken; oft aber auch als Fastnachtsgeld aufgespart.

Gegenwärtig herrscht das Klausjagen nur noch im Aegeri-
thal in grösserem Umfange, wo weder Verbote noch Strafen
bisher diese eingefleischte Sitte zu unterdrücken vermocht haben.

Am Tage der hl. Barbara (4. Dezember) und ebenso in
der hl. Christnacht pflegen von Bäumen, besonders von
Kirschbäumen Zweige, Schosse, abgeschnitten und in der Wohnstube
ins Wasser gestellt zu werden. Grünen und blühen dieselben
in etwa zwei Wochen, so wird eine vorzügliche Kirschenernte
prophezeit.

Eine hohe Bedeutung wird der mehr oder minder
vollkommenen Entfaltung der Weihnachtsrose (Jerichorose)
zugeschrieben und daraus auf die Fruchtbarkeit der Wiesen und der
Obstbäume geschlossen. Wo die Jerichorose fehlt, versehen
Zwiebelschalen den Orakeldienst. Zwölf solcher Schalen, die
Monate des Jahres andeutend, werden vor der Christmette um
Mitternacht der Reihe nach auf den Tisch gelegt und in jede
Schale eine Prise Salz gestreut. Nach der Mette werden die
Schalen untersucht und aus der relativen Feuchtigkeit des Salzes

auf die Regenmenge in dem betreffenden Monat geschlossen.
Auf vielen Höfen wird dem Vieh an diesem Abend das

beste Heu verabreicht, denn Manche sagen, dass am heiligen
Abend jedes Stück Vieh im Stall ein Wort zu sprechen vermöge.

Die Weihnachtsbäumchen haben erst in den letzten Jahren

allgemeinen Eingang gefunden.
Von Weihnachten bis Dreikönigen (6. Januar) pflegen vor

den Häusern geistliche Lieder gesungen zu werden. An
Weihnachten selbst sind die Sänger als Hirten verkleidet.

Derjenige, der am Sylvester Morgen zuletzt erscheint, wird
als „Sylvester" ausgelacht, bekommt aber einen Eierweggen.
Wer dagegen am Neujahrsmorgen die Stube zuerst betritt, heisst

„Stubenfuchs" —wer sich verschläft: „Neujahrskälbli". Letzterer
muss sich gefallen lassen, dass man ihm in einem Kälberkübel
Milch zur Tränke vorsetzt.

Aeusserst bunt und lebhaft geht es beim Neujahrswünschen

zu, indem Jeder bestrebt ist, dabei der Erste zu sein und selbst
5



66 Volkstümliches aus dem Kanton Zug.

langes Warten in der Winterkälte nicht scheut, um diese

Gelegenheit nicht zu verpassen.
Die Kinder erhalten an Neujahr von ihren Paten die

„Helsete."
Vom Dreikönigsfest mag ein noch vor fünfzig Jahren

geübter Brauch erwähnt werden: „Ein vermummter Mann in der

Kleidung eines Narren von Zug, „Legohr" geheissen, zieht von
Haus zu Haus, äfft die Gebärden, Handlungsweisen,
Berufsarbeiten des Hausbewohners nach, indes einige Knaben vor dem

nämlichen Hause, einen Stern rotierend, Weihnachtslieder
absingen, wofür dann sie und der Legohr von dem Hausbesitzer

etwas zu erhalten pflegen." (Nach Dr. Ithen, Ober-Aegeri).
Der Tag nach Dreikönigen ist im Muotathal (Kt. Schwyz)

ein Fastnachttag, an dem von jungen Burschen das „Greiften"
veranstaltet wird. Sie ziehen unter dem Lärm von Kuhschellen

(Trichle) und Klappern (Rafle), wie solche in der Karwoche statt
der Glocken in Anwendung kommen, unter die Kirschbäume, um
deren Fruchtbarkeit zu bewirken. Aeltere Leute wissen auch

von einem geistlichen Spiele zu berichten, welchem sie an

Dreikönigen ehedem beigewohnt haben.
Von Dreikönigen bis zur Herrenfastnacht (Sonntag Esto-

mihi) werden Spielabende abgehalten, wobei eine Nidle (Rahm)
ausgespielt wird. Kommen grössere Gesellschaften zusammen,
so heisst man das „Fastnachten" und zu der Nidle wird dann
noch Schinken und im Hause selbst bereitetes Backwerk,
Lebkuchen, Ofenkrapfen etc. aufgetragen. In der Stadtgemeinde
finden sich die Nachbarn zu den üblichen Nachbarschaftsmöhli
zusammen ; in neuerer Zeit werden statt solcher Mähler
bisweilen Schlittenpartien veranstaltet.

Von Sonntag vor Agatha (5. Februar) bis zum folgenden
Sonntag dürfen nach altem Herkommen in keiner Gemeinde des

Kantons Theateraufführungen, Konzerte oder Tänze stattfinden;
selbst private Belustigungen und Spielabende unterbleiben in der

Agäihäwuchä.
In der Stadtgemeinde Zug ist wie im Lande Schwyz der

„schmutzige Donnerstag" ein Fastnachttag.1) Als charakteristische

*) Der „schmutzige Donnerstag" ist nur in der Stadt Zug ein
Fastnachtstag, in allen übrigen Gemeinden ein öffentlicher Bettag (Betstunden
von morgens 6 bis abends 3 Uhr).



Volkstümliches aus dem Kanton Zug. 67

Einzelfiguren treten dort der Lööli und Gret Schall1) auf, auch
ist bei den Kindern das „Sprücheln" üblich. Am „Güdismontag"

pflegen die Meisterschaften (Zunftgesellschaften) einen
kostümierten Umzug und ein „Meisterschaftsessena abzuhalten. In
einzelnen Gemeinden halten die Handwerker nicht mehr so strenge
an der regelmässigen Wiederkehr dieses Brauches, so dass der
Umzug oft mehrere Jahre hindurch ausfällt. An demselben Tag
wandern die Kinder, in Schweizertrachten gekleidet, von Haus
zu Haus und sagen Sprüche her („sprücheln").

Ob ihrer Lustigkeit ist die Fastnacht in Ober-Aegeri die
berühmteste im ganzen Kanton und zieht von den angrenzenden
Gemeinden, auch von Schwyz, zahlreiche Schaulustige an. Hiezu

mag besonders der Umstand beitragen, dass im Schwyzerland
der Tanz am Vorabend des Aschermittwochs untersagt ist. Von

morgens 10 Uhr an bis abends spät bewegt sich im Dorf ein
zahlreiches, schaulustiges Publikum, eine frohe Kinderschar, welche
stets und überall den Vortritt hat, und eine grosse Anzahl
Legohren, die den eigenartigen von Trommelschlag begleiteten Narrentanz

aufführen und dazu fortwährend Brot, Früchte und Süssigkeiten

unter die Kinder werfen. Jeder setzt seinen Stolz darein,
möglichst viel auszuwerfen und die gesammelten Brote, die
Waisen und Kindern ärmerer Haushaltungen zu gute kommen,
füllen oft viele Körbe. Gewöhnlich werden Fünfpfundbrote, selten
aber kleinere als Zweipfünder ausgeworfen. Die Kostüme der
Narren oder Legohren, welche von den Trommlern vermietet
werden, nennt man „Blätzlikleider". Hose, Wams und Hut
{sogenannte Schäferform) aus buntester Mosaik, je nach der
finanziellen Leistungsfähigkeit des Einzelnen, aus baumwollenen,
seidenen oder sammtenen Läppchen zusammengesetzt. Von der
rechten Schulter unter dem linken Arm durch läuft ein mit
Schellen besetzter Gürtel (Rollegurt). Auch um den Gupf des

Hutes liegen kleine Schellen, während der Rand mit weissen

*) Eine nachträglich eingelaufene Notiz bemerkt über die Gret Schall
Folgendes: „Gret Schall ist der Name einer Lehrerin in Zug, geb. 1672.

Sie war sehr gross von Gestalt und mit einem sehr kleinen Manne
verheiratet. Dieser soll ein arger Säufer gewesen sein und oft von seiner
Frau im Wirtshaus abgeholt und in einem Rückenkorbe nach Hause
gebracht worden sein. Gret Schall starb am 20. September 1740." Weiteres
über diese Figur s. Schweiz. Idiotikon II, 824, eine Abbildung im Zuger
Kalender 1875. [Red.]



68 Volkstümliches aus dem Kanton Zug.

Quästchen verziert ist. Gleichsam als Waffe tragen die Legohren
neue „Buselbesen" (aus Schilf) an deren Stiel die Brote stecken.
Die begehrtesten Trommler sind die von Steinen (Schwyz).

Dienstag Abend vor dem Betglockenläuten wird die
Fastnacht begraben :

Ein Tisch mit Bänken oder Stühlen wird aus dem Wirtshaus

gebracht, in welchem die Trommler abgestiegen sind.
Darauf wird ein Licht, ein Doppelliter Wein und ein Glas gestellt;
Musikanten treten heraus, nehmen in der Runde um den Tisch
Platz, die Masken bilden einen Kreis um dieselben und zwischen
hinein stellen sich die Trommler. Ein Wirbel wird geschlagen,
und der über die kräftigste Stimme verfügende Trommler hebt

an : „Der hochwürdige Herr Pfarrer von Ober-Aegeri soll leben
in guter Gesundheit und beständigem Wohlsein!" Er leert sein

Glas, ein dreifaches brausendes Hoch erschallt, die Musik intoniert
einen „Ländler" und die Narren tanzen, ihren Besen in den

Lüften schwingend. Nach dem Herrn Pfarrer lässt man die

übrige Ortsgeistlichkeit hochleben, dann den Landammann, die

ganze Regierung, Landesseckelmeister und Landesfähnrich nicht

ausgenommen ; es folgen die Gemeinderäte und andere angesehene

Persönlichkeiten, endlich diejenigen Masken, welche am meisten
Brot ausgeworfen, und endlich die Schuljugend, stets mit
denselben Formalitäten wie anfangs. — Damit hat auf der Strasse
die Fastnacht ein Ende. l)

Die alte Fastnacht (Sonntag Invocavit) heisst im Kanton
Zug der „Krapfensonntag," (Ghropflimesuntig) weil in sämtlichen
Gemeinden an diesem Tage die Tänzer bei ihren Tänzerinnen
die Krapfen holen gehen. Es gibt also einen allgemeinen
„z'Liechtabend." In der Stadt Zug werden ausser den rings
flammenden Höhenfeuern an diesem Abend allerorts Katzenmusiken

aufgeführt. Vor jedes Haus, in dem ein Tänzer auf Besuch
vermutet wird, zieht in Scharen, mit allen möglichen Lärminstru-

x) Es ist bemerkenswert, dass die Zeremonie, die eigentlich mit dem
Begraben der Fastnacht gar nichts zu thun hat. diesen Titel von dem
alten Gebrauch übernommen hat. Das Fasnechtvergrabä hat in der That
auch hier existiert. Es wurden zerrissene Larven und andere Ueberreste
von Fastnachtsvermummungen (Fasnechthudlä) auf einem Schlitten nach
dem Begräbnisplatze geführt und dort in eine Grube geworfen. Dieser
anderwärts noch vielfach vorkommende Gebrauch wird oft mit karrikier-
ten Begräbniszeremonien begleitet. [Red.]



Volkstümliches aus dem Kanton Zug. 69

menten bewaffnet, die Jungmannschaft und verführt dort einen

Höllenspektakel. Am Schluss eines jeden Stückes ertönt der
Ruf: Chropflime, Chropflime, bis sich oben ein Fenster öffnet und
als Honorar für das Konzert ein Pack Krapfen, ein Geldstück
oder eine Flasche Wein hinabgleitet.

Die Sitte der Mittfastenfeuer hat sich nur noch in Aegeri
ungeschmälert erhalten, während hier auf der andern Seite die
Feuer am Sonntag Invocavit verschwunden sind. Schon in der
ersten Fastenwoche beginnt das Holzsammeln durch die Knaben

von Dorf zu Berg und Berg zu Dorf. Am Abend von Lätare
flammen bei einbrechender Dunkelheit auf allen Höhen des

Thaies Feuer auf: Kinder mit Fakeln formieren Reihen, Vierecke,

führen Reigen - Tänze auf und bewegen sich in manig-
faltigen Windungen. Diese lebenden Fackeln, in stets neuen

Figuren sich bewegend, bieten, vom Dorfe aus beobachtet, einen

überaus hübschen Anblick dar. Das grösste Feuer wird in

Ober-Aegeri in der Nähe des Landungsplatzes angezündet und
verzehrt alljährlich wohl hunderte von Holz- und Streuewellen.
Neben dem Feuer wird ein Tannenbaum (die „Grotze")
aufgerichtet, welcher unter Aufsicht des Gemeindeförsters Sonntag

Nachmittag in den Korporationswaldungen gehauen und unter
dem Jubelgeschrei der Knaben, von zwei Pferden gezogen, an
den bestimmten Platz am See gebracht worden war. Die Tanne

wird mit Streue, Stroh, zerbrochenen Geräten (Grümpel) etc.

behangen und erst gegen 10 Uhr abends, nachdem der mächtige
Holzstoss daneben bereits zu Asche geworden, angezündet.
Musik und Männerchor begleiten diese feierliche Handlung.

(Fortsetzung folgt.)


	Volkstümliches aus dem Kanton Zug

