
Zeitschrift: Schweizer Archiv für Tierheilkunde SAT : die Fachzeitschrift für
Tierärztinnen und Tierärzte = Archives Suisses de Médecine Vétérinaire
ASMV : la revue professionnelle des vétérinaires

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Tierärztinnen und Tierärzte

Band: 140 (1998)

Heft: 4

Artikel: Therapieren oder euthanasieren? Wie weit darf (und soll) der Tierarzt in
der Behandlung eines Tieres gehen?

Autor: Rippe, K.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-589092

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-589092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz Arch Tieiheilk 140, 143-148(1998) 143

Ethik-Zentrum der Universität Zürich

Therapieren oder euthanasieren?
Wie weit darf (und soll) der Tierarzt
in der Behandlung eines Tieres gehen?1

K P. Rippe

Zusammenfassung

In der tierärztlichen Praxis stellt sich oft die Frage,

ob eine veterinärmedizinische Behandlung
überhaupt aufgenommen werden soll oder ob
dem Tierhalter zur Euthanasie geraten werden
soll. Sowohl für den Tierhalter wie für den Tierarzt

stellen solche Situationen moralische Dilemmata

dar. Bei den erforderlichen moralischen
Einzelfallentscheidungen ist eine moralphilosophische

Überlegung relevant. Es gibt spezielle
moralische Fürsorgepflichten gegenüber Eleimtieren.
Die speziellen, quasipersönlichen Beziehungen,
die in der Heimtierhaltung entstehen, bedingen,
dass Tierhalter und Tierarzt zu einer Behandlung
tendieren sollten.

Stichworte: Ethik — Euthanasie — Therapieverzicht

— Moralisches Dilemma — Berufsethos

Therapy or euthanasia? How far can
(and should) the veterinarian go in the
treatment of pet animals?

Veterinarians are often faced with the question
of whether they should treat or - in accordance
with the animal owner - to end the life of a pet
animal. This situation can be described as a moral

dilemma. Can this moral dilemma be solved?
The author argues that we have special moral
obligations to care for pet animals. The special,
quasi-personal relationships between pet animal
and animal owners provide veterinarians in most
cases with moral reasons to carry out the
treatment.

Keywords: ethics - euthanasia - refusal of
treatment — moral dilemma — professional
moral code

In der tierarztlichen Praxis kommen immer wieder Fälle

vor, in der eine Tierarztin2 vor die Frage gestellt wird, ob
sie dem Tierhalter zu einer Therapie raten soll oder
nicht. In diesem Aufsatz möchte ich zeigen, dass die
jeweils getroffene Entscheidung nicht nur veterinärmedizinischen

Kriterien zu genügen hat. In der Situation
eines möglichen Behandlungsabbruchs stehen sowohl
Tierhalter wie Tierärztinnen auch vor einer moralisch
heiklen Entscheidung.

1

Diese Arbeit geht auf einen Vortrag zurück, der im Tierarzteseminar
«Trauer um Tiere» des Konrad-Lorenz-Kuratonums gehalten wurde

2 Um den Sprachgebrauch zu vereinfachen, werde ich im Aufsatz statt
der umständlichen Formel «die Tierarztin oder der Tierarzt» nur die
weibliche Form wählen Statt «Tierhalterin oder Tierhalten> sage ich
kurz «der Tierhalter»

Band 140, Heft 4, April 1998

Bei den Fragen, ob eine veterinärmedizinische Behandlung

überhaupt aufgenommen oder eine solche
abgebrochen werden soll, werden so gewichtige bioethische
Themen angesprochen wie das Töten von Tieren und
aktive und passive Euthanasie. Auf eine genaue Erörterung

der grundlegenden und wissenschaftlich sehr
umstritten beantworteten Frage, ob und - wenn ja - unter
welchen Umstanden man Tiere töten darf,werde ich hier
verzichten. Ich gehe vielmehr von der von einer weiten
Mehrheit der Leserinnen wohl geteilten Überzeugung
aus, dass es bei schweren Erkrankungen und Verletzungen

nicht nur erlaubt, sondern sogar moralisch geboten
sein kann, Tiere zu euthanasieren. Nur wenn man diese
Prämisse teilt, ergibt sich jenes Problem, um das es hier
gehen wird. Wer diese Annahmen nicht teilen sollte und
sich prinzipiell dagegen ausspricht, Tiere zu töten, der

Schweizer
Archiv für

Tierheilkunde



144 KP Rippe • Therapien odereuthanasieien?

sei auf andere Aufsatze verwiesen.3 In diesem Aufsatz
werde ich mich auf die moralisch heikle Situation
konzentrieren, die sich fur Tierhalter und Tierarztinnen
ergibt, wenn es um die Frage geht, ob ein schwerverletztes
oder krankes Tier behandelt oder euthanasiert werden
soll. Ich werde im folgenden zunächst aufzeigen, dass

diese Situation als moralisches Dilemma beschrieben
werden kann Dabei werde ich zunächst ein Fallbeispiel
einfuhren, um dann die Dilemmata fur den Tierhalter
und die Tierarztin zu beschreiben Schliesslich werde ich
eine moralphilosophische Überlegung vorstellen, die fur
die Einzelfallentscheidung relevant ist Abschliessend
werde ich drei mögliche Einwände gegen diese Überlegung

diskutieren.

Ein Fallbeispiel

Nehmen wir ein Fallbeispiel, um die hier relevante Situation

zu beleuchten Kunstliche Beispiele sind in der
Moralphilosophie zwar meist interessanter und lehrreicher
als reale. Man kann sie schliesslich so konstruieren, dass

die relevanten Punkte hervortreten und unsere moralische

Intuition in besonderem Masse herausgefordert
wird Aber ich habe mich doch fur ein reales Ereignis
entschieden. In der Zeit, in der ich diesen Vortrag
annahm, ereignete sich in meinem Heimatdorf nämlich
eines jener Alltagsdramen, in denen genau jene Frage
aufgeworfen wurde, um die es in dem Vortrag gehen sollte.
Solche zufalligen, zeitlichen Koinzidenzen berühren
einen naturlich immer - und so hat der Vorfall vielleicht
auch meine Haltung zu der hier zu behandelnden Frage
mitgepragt
Bevor ich zu dem Ereignis selbst komme, sollte ich kurz
die Lebenssituation des beteiligten Tierhalters vorstellen:

In unserem Dorf lebt seit etwa zwanzig Jahren eine
Österreicherin, nennen wir sie Frau Schmidt. Frau
Schmidt hat seit achtJahren einen Mischlingshund, Felix
Nach dem Tod von Herrn Schmidt hat sich die Beziehung

von Frau Schmidt zu ihrem Hund noch vertieft Ihm
erzahlt sie ihre Sorgen, er gestaltet ihren Tagesablauf, die
Kontakte zu anderen Menschen laufen über den Hund
Nicht nur, dass sie kaum etwas anderes zu erzählen hat
ausser den kleinen Ereignissen um Felix, er ist auch meist
der Anlass, der zu einem Gespräch mit einem ihrer
Mitbewohner fuhrt Frauen wie Frau Schmidt kennt man
sicherlich in jedem Dorf - und es gibt solche wie sie in
grosser Zahl in den Städten Aber dort werden wohl nur
sehr wenige, ja vielleicht sogar niemand die Einzelheiten
ihrer Lebensumstande kennen, wie wir sie in unserem
Dorf von Frau Schmidt kennen
Auch das hier relevante Ereignis ist jedem in unserem
Dorfbekannt. Felix lief über die kleine Seitenstrasse, welche

vor ihrem Haus entlanglauft, und wurde dort von

3 Vgl Birnbacher (1995), Rippe (1996) und Wolf (1995)
4 Zum Thema «moralisches Dilemma» sei verwiesen auf die

Aufsatzsammlung von Mason (1996)

Schweizer
Archiv für

Tierheilkunde

einem schnell fahrenden Auto gestreift. Felix uberlebte
den Unfall, aber die beigezogene Tierarztin konnte - per
Augenschein - keine gunstige Prognose geben. Sie war
sich zwar sicher, dass sie Felix retten konnte, obwohl sie

Genaueres naturlich nur nach eingehender Diagnose
und nach Einsicht der Röntgenbilder sagen konnte Aber
sie musste zugleich darauf hinweisen, dass sie nicht
sicher sei, ob Felix gänzlich wieder der Alte sein wurde
Auf jeden Fall bereitete sie Frau Schmidt darauf vor, dass

die notigen Untersuchungen wie die eventuelle Therapie

stattliche Kosten verursachen wurden.
Uber die Hohe dieser Kosten gehen die Geruchte in
unserem Dorf genauso auseinander wie über die
vorgeschlagene Therapie. Bei den Kosten wurden schnell
astronomisch hohe Summen genannt, aber die reale Zahl
war auf jeden Fall so hoch, dass Frau Schmidt sie nicht
aus ihrer Haushaltskasse zahlen konnte, sie hatte ihre
Ersparnisse angreifen und personlichen Verzicht leisten
müssen. Die in Betracht gezogene Therapie schien nicht
konservativ möglich gewesen zu sein und schloss auf
jeden Fall einen grosseren operativen Eingriff mit
Hospitalisierung ein Unter anderem war von einem kunstlichen

Hüftgelenk die Rede. Aber lassen wir dies beiseite.
Jede Tierarztin kann sich an vergleichbare Falle erinnern,
die diesem in den relevanten Fallen gleichen, sei es ein
schwerer Bandscheibenvorfall bei einem Dackel, sei es

eine Krebserkrankung einer Katze oder eine mögliche
Augenoperation beim Meerschweinchen Oft handelt es

sich nicht um so relativ arme Personen wie Frau Schmidt,
sondern um wohlhabende, fur die die Behandlung und
Konsultation beim Kleintierspezialisten keine nennenswerten

Ausgaben darstellen wurden Wir werden
allerdings noch sehen, dass das Einkommen des Tierhalters
fur diese Situation nicht moralisch relevant ist
Moralphilosophisch gesprochen handelt es sich bei
einer solchen Situation um ein moralisches Dilemma. Eine
Situation ist dann ein moralisches Dilemma, wenn eine
Person in einer Situation vor mehreren Alternativen
steht, die alle moralisch geboten sind 4 Egal, wie die Person

entscheidet und handelt, sie wird gegen eine moralische

Pflicht Verstössen Da die Entscheidungslast
zunächst beim Tierhalter liegt und er als Besitzer des Tieres
ja auch rechtlich die Entscheidungsmacht hat, ist es
vielleicht sinnvoll, zunächst das Dilemma des Tierhalters zu
beschreiben. Erst danach werde ich auf die Tierarztin zu
sprechen kommen

Das moralische Dilemma des Tierhalters

Ich werde zunächst die eine Seite des Dilemmas
beschreiben, die Gründe, welche gegen eine Behandlung
von Felix sprechen.
Gegen eine Behandlung sprach (i) zunächst ihr Mitgefühl

gegenüber Felix. Konnte Frau Schmidt ihrem Hund
überhaupt zumuten, eine solche Behandlung mit den
damit verbundenen Schmerzen und Risiken über sich
ergehen zu lassen? Selbst wenn eine Therapie vorgenommen

und sich der gewünschte Erfolg einstellen wurde,

Band 140, Heft 4, April 1998



KP Rippe • Therapien odei euthanasieien' 145

ware ein «hundegerechtes Leben» fur Felix möglicherweise

nur noch eingeschränkt möglich. Konnte sie ihm
also zumuten, dass er all dies auf sich nehmen musste,
nur damit er weiterlebt? Wenn es eine Pflicht gibt,Tieren
Leid zu ersparen (und ich denke, dass es eine solche
Pflicht gibt), so sprach diese Pflicht eventuell gegen eine
Behandlung. Gegen eine Behandlung gab es noch einen
weiteren gewichtigen Grund (ii).Die anfallenden Kosten
für die Behandlung hatten ihren Haushalt sehr schwer
belastet - und bei der kleinen Hinterbliebenenrente, die
sie hat, ware sie (selbst wenn man realistische Zahlen
nimmt) vielleicht nicht umhingekommen, sich das Geld
von anderen zu leihen. Dieser Hinweis auf die finanzielle
Belastung ist nicht nur der Hinweis auf ein Eigeninteresse,

das in der Ethik - wie viele denken - nichts zu suchen
hat Wenn es, wie einige Moralphilosophen denken,
Pflichten gegenüber einem selbst gibt, haben wir hier
eventuell einen Fall, wo eine solche Pflicht einschlägig
wird. Denn man kann sich fragen, ob es moralisch
verantwortbar ist, wenn eine Rentnerin sich selbst stark finanziell

einschränkt, um das Leben eines schwer verletzten
Tieres zu retten. Manche wurden sagen, es sei nicht
verantwortbar. Es verstosst, um es in einer tugendethischen
Sprache auszudrücken,gegen die Tugend der Massigung.
Wer zuviel fur das eigene Heimtier ausgibt, handelt nicht
nur dann unmoralisch, wenn andere (wie z B.seine Familie)

davon betroffen sind Er handelt auch dann falsch,
wenn er einzig gegen seine langfristigen Eigeninteressen
verstosst. Geiz (und Verschwendungssucht) sind moralische

Laster, auch wenn man als Einzelganger lebt. Es ist
naturlich eine Frage der Klugheit (oder, wie man früher
sagte, der Weisheit) zu entscheiden, was das Gebot der
Massigung empfiehlt Aber man kann naturlich fragen, ob
es der Tugend der Klugheit und Massigung gemäss ist,
wenn man den eigenen Notgroschen fur seinen eigenen
Hund opfert. In unserem Dorf dominierte bei den
wohlwollenden oder auch nur interessierten Beobachtern
diese moralische Position. Durchgängig horte man, Frau
Schmidt müsse auch an sich selbst denken, sie müsse in
ihrem Alter ihr Geld zusammenhalten, um grossere Risiken

uberstehen zu können' Und dieses Argument hat
durchaus moralisches Gewicht.
Wenn wir die zweite Seite des Dilemmas beschreiben
wollen, müssen wir bei den Gründen, welche für eine
Behandlung sprechen, zwischen den moralischen Gründen,

welche fur das Dilemma relevant sind, und den
nichtmoralischen Gründen unterscheiden, die nicht fur
das Dilemma relevant sind. Beginnen wir bei diesen
nichtmoralischen Gründen: Frau Schmidt konnte ihr
eigenes Leben (verhältnismässig) unverändert fortsetzen,
wenn sie sich fur die Therapie entscheidet. Auch wenn
die Lebensqualität von Felix nach der Therapie
beeinträchtigt wäre, bedeutete dies eine kleinere Veränderung
als der Tod des Tieres Die Angst vor der Veränderung,

5 Ich lasse hier der Einfachheit halber die Möglichkeit ausser acht, dass

dem Leben eines Tieres ein inhärenter Wert zukommt, der ein Toten -
unabhängig vom Leiden durch das Toten - moralisch verbietet oder
begrundungsbedurftig macht

das Eigeninteresse, den Lebenspartner nicht zu verlieren,
spielt in die Entscheidungsfindung hinein, und dies wird
durch andere Motivationen noch verstärkt: Es fallt den
meisten von uns schwer, Abschied zu nehmen. Der
Wunsch, dass eine Therapie vorgenommen wird, mag
oftmals nur darin wurzeln, das Unvermeidliche
möglichst vor sich herzuschieben. Im Gegensatz zu den oben
als moralisch valide bezeichneten eigennutzigen
Erwägungen wird man hier die Moralitat der Erwägungen
anzweifeln dürfen.Und dies aus zweierlei Gründen:Zum
einen ist es, um in der oben gewählten tugendethischen
Sprache zu bleiben, eine Frage der Tapferkeit, mögliche
Veränderungen seines Lebens hinzunehmen,wenn diese
Veränderungen unausweichlich oder moralisch gefordert

sind. Zum anderen wird hier das Tier nicht als Individuum

wahrgenommen, sondern nur im Hinblick auf
eigene Wünsche und Gewohnheiten Naturlich könnte
man einwenden, dass Tiere im Gegensatz zum Menschen
legitimerweise so gebraucht werden dürfen. Aber diese
Einstellung geht (wie ich noch ausfuhrlicher darstellen
werde) zumindest an der speziellen Beziehung vorbei,
die zwischen Mensch und Tier in der Heimtierhaltung
besteht. Auch bei einem Heim- oder Haustier ist es keine
moralisch akzeptable Haltung, wenn man es nur als Mittel

wahrnimmt und nicht fragt, wie sich eine Entscheidung

auf dessen Wohlbefinden auswirkt Von grösserem
Interesse ist hier der moralische Grund, aus dem heraus
sich Frau Schmidt verpflichtet sehen mag, sich fur eine
Behandlung zu entscheiden Dieser besteht in einer
moralischen Pflicht, die sie fur ihren Hund übernommen
hat. Auch wenn ein Risiko besteht, dass die Lebensqualität

von Felix beeinträchtigt wäre, bestünde doch die
Hoffnung auf eine ganzliche Heilung und eine Chance,
dass er weiterlebt. Fur Frau Schmidt bestand sehr wohl
die moralische Pflicht, Felix' Leben zu retten.
Wir hätten hier also eine Situation, in der moralische
Pflichten zu zwei Handlungen auffordern, die nicht
gleichzeitig ausgeübt werden können Eine Pflicht gegen
sich selbst (die Tugend der Massigung) verbot genauso
wie die Pflicht, unnötige Leiden des Tieres zu vermeiden,
eine weitere Behandlung Die Pflicht, Felix' Leben zu
retten, gebot dagegen, weitere diagnostische Massnahmen

und eine Therapie zu versuchen.
An dieser Stelle mag man einwenden, dass es sich hier
nur um ein scheinbares Dilemma handeln wurde Die
Pflicht, unnötiges Leiden von Tieren zu vermeiden, und
die Pflicht, das Leben des Hundes zu retten, sind Anwendungen

desselben moralischen Prinzips Da es bei Tieren
moralisch zulassig ist, sie bei Vorliegen eines «vernunftigen

Grundes» zu toten, gehe es nur bedingt darum, ob
man ihr Leben retten solle oder nicht, sondern stets
darum, ob man tierisches Leid vermeiden kann oder nicht5
Deshalb käme es hier nur darauf an, bei welcher
Entscheidung das Tier stärkerem Leid ausgesetzt ist. Das

Problem verlagerte sich dann zu einer empirischen
Frage,die nur veterinärmedizinisch zu beantworten ist. Man
konnte dann fur alle Falle folgendes Vorgehen vorschlagen-

Die Tierarztin hat wissenschaftlich abzuschätzen,
wie sich eine mögliche Therapie auf Lebensqualität und

Band 140, Heft 4, April 1998

Schweizer
Archiv für

Tierheilkunde



146 K.P Rippe • Therapien oder euthanasieren?

Lebenserwartung des Tieres auswirkt. Wenn eine solche
Risiko-Nutzen-Bilanz für eine Therapie spricht (die
erwartete Einschränkung der Lebensqualität klein ist und
das mit Behandlung und Weiterleben verbundene Leid
relativ klein ist), so gibt es eine moralische Pflicht, die
Therapie vorzunehmen. Nur dann haben wir eine Kollision

mit der Pflicht gegenüber sich selbst. Ist eine solche
Bilanz negativ, gibt es eine moralische Pflicht, die Therapie

zu unterlassen. Das bedeutet zugleich, es gibt keinen
moralisch relevanten Grund, der für die Behandlung
spricht. Nur im ersten Fall, wo eine Therapie sinnvoll ist,
gebe es also ein moralisches Dilemma.
Aber dieser Einwand greift zu kurz. Er unterstellt, dass

hier eine solide Risiko-Nutzen-Analyse bereits möglich
sei.Aber dies ist nicht der Fall. Der Augenschein wird der
erfahrenen Tierärztin zwar wichtige Aufschlüsse geben,
in einigen Fällen mag eine solche Prognose aufgrund
einer Diagnose nach Art früherer Landtierärzte auch
ausreichend sein. In den meisten Fällen aber - und dazu

gehört der Fall von Frau Schmidts Felix - bedarf es für
eine wissenschaftliche Analyse mehr als des
Augenscheins. Wir haben hier einen Fall, wo es nicht darum
geht, nach einer eingehenden Diagnose zu entscheiden,
ob man therapieren soll; es geht um einen vorgelagerten
Fall, ob man im Hinblick auf die damit entstehenden
Kosten überhaupt eine gründliche Diagnose vornehmen
sollte.

Ein moralisches Dilemma für die Tierärztin

Manche Leser werden vielleicht bezweifeln, dass auch
die Tierärztin vor einem moralischen Dilemma steht. Sie

würden darauf verweisen, sie habe nur die Sorgfaltspflicht,

eine gründliche Diagnose vorzunehmen: Wenn
sie es angesichts fehlender technischer Hilfsmittel nicht
kann, muss die Tierärztin den Tierhalter auch darüber
aufklären und muss ihm berichten, dass es nur eine
vorsichtige, erste Schätzung sei. Alles andere aber, und d. h
die Entscheidung, sei nur Sache von Frau Schmidt. Die
Tierärztin hat nur die Pflicht, gemäss der Entscheidung
zu handeln und die gebotenen Massnahmen, die Therapie

bzw. die Euthanasie, verantwortungsvoll vorzunehmen.

Die Tierärztin hat die Pflicht, den Tierhalter so zu
informieren, dass er eine Entscheidung treffen kann.
Aber die Entscheidungslast und Entscheidungsmacht
liegt nur beim Tierhalter - und nur dieser steht eventuell
vor einem Dilemma.
Aber auch wenn dies genau das ist, was im Recht
vorgeschrieben ist (und es gibt gute Gründe, dass sich eine
rechtliche Regelung hierauf beschränkt), ist es doch
nicht das moralisch Geforderte. Das für eine Tierärztin
geforderte Ethos geht über das rechtlich Geforderte hinaus.

Moralisch gesehen unterstellt die obige Position,
dass hier zwischen zwei gleichrangigen Personen eine

6 Das Ersetzbarkeitsargument stutzt sich auf eine zweite normative
Prämisse, dass das Gluck empfindungsfahiger Wesen etwas Positives ist

Schweizer
Archiv für

Tierheilkunde

Information weitergegeben wird. Im Fall eines
Tierärztin-Tierhalter-Gesprächs ist aber immer das Wissens- und
Autoritätsgefälle zu beachten. In der Art, wie die Tierärztin

den Tierhalter informiert, kann sie schon vorentscheiden,

wie der Tierhalter entscheiden wird. Das heisst, sie

kann nicht einfach neutral eine wissenschaftliche
Diagnose übermitteln. In der Art, wie sie die Diagnose und
ihren Augenschein berichtet, wird ihre eigene Entscheidung

vielmehr schon implizit weitergetragen. Die
Tierärztin mag sich darum bemühen, die implizite Botschaft
zu unterdrücken, aber damit unterminiert sie das spezielle

Vertrauensverhältnis, das zwischen Tierärztin und
Tierhalter bestehen sollte. In dieser Situation ist also
nicht nur die Wissenschaftlerin gefordert, sondern auch
eine moralisch urteilsfähige Person. Die Tierärztin hat,
bevor sie ihre Entscheidung weitergibt, die moralische
Dimension des Problems zu bedenken. Und damit befindet

sie sich - wenn auch nicht bezogen auf die Entscheidung,

sondern bezogen auf die Frage, wie sie den Tierhalter

informieren soll - in einem Dilemma. Denn auch in
ihren Augen sprechen moralische Gründe für und gegen
die Behandlung. Da sie den Gründen des Tierhalters im
vielen analog oder mit diesen verbunden sind, können
wir die Darstellung verkürzen. Analog sind ihre
Überlegungen in bezug auf das Tierleid. Das Mitgefühl für Felix
wird in ihr ebenfalls eine ambivalente Haltung auslösen.
Diese Zerrissenheit verstärkt sich noch durch das Mitgefühl

gegenüber Frau Schmidt. Die Tierärztin möchte ihr
den Schmerz ersparen, den der Verlust des Tieres bedeutet;

sie möchte aber auch keine Forderungen an sie stellen,

die sie finanziell überfordern könnte - oder sie müs-
ste riskieren, dass sie der Forderung an Frau Schmidt
abschreiben muss.
Tierhalter und Tierärztin befinden sich damit in einem
Dilemma. Die Tierärztin möchte moralisch vertretbar
beraten und informieren, der Tierhalter sucht eine moralisch

richtige Entscheidung. Gibt es irgendwelche Hilfen
und Theorien, welche ihnen in ihrer Situation weiterhelfen

können? Wer jetzt auf eine ethische Patentlösung
hofft, die aufzeigt, wie für alle Einzelfälle das moralisch
Richtige deduziert werden kann, muss enttäuscht werden.

Wie diese Dilemmata gelöst werden können, hängt
von den genauen Umständen jedes einzelnen Falles ab.

Aber der Moralphilosoph kann doch immerhin eine
Überlegung beisteuern, die für die Lösung der jeweiligen
Dilemmata relevant ist.

Eine moralphilosophische Überlegung für die
Einzelfallbeurteilung

Wenn man sagt, dass man Tiere töten darf, setzt dies

voraus, dass man zwischen Menschen und anderen Tieren

einen Unterschied sieht. Wenn man sich auf eine
abstrakte moralphilosophische Ebene begibt, könnte
man sagen, einer dieser Unterschiede bestehe darin, dass

Tiere ersetzbar sind. Wenn wir einen Dackel schmerzfrei
töten und dafür einem anderen Dackel zum Leben
verhelfen6, haben wir nichts moralisch Verwerfliches getan.

Band 140, Heft 4, April 1998



KP Rippe • Iheupicn odei euth masiden' 147

Lassen wir dahingestellt, ob dieses Ersetzbarkeitsargu
ment überhaupt plausibel ist, so findet es zumindest dort
eine Grenze, wo es um Heimtiere geht Nehmen wir auch
hier ein Beispiel zum Ausgangspunkt Im Lande Katzenlieb

haben alle Menschen die Gewohnheit angenommen,

ihre Hunde vor ihrer alljährlichen Ferienreise fach
kundig und gänzlich leidfrei einschlafern zu lassen, um
sich dann nach der Heimkehr neue zu kaufen Nach dem
Ersetzbarkeitsargument ware dies eine moralisch zulassige

Praxis Man kann nicht einmal sagen, dass die Praxis
zum Nachteil der Hunde gereichte Die Hunde leiden
nicht durch die Einschlaferung Ohne diese Einschlafe-

rungspraxis hatten die Ersatzhunde nicht existiert Und
im Lande Katzenlieb wud das ganze Leid vermieden, das

Hunde anderer Lander m oder durch die Urlaubszeit zu
erdulden haben Trotz dieser Vorzuge widerspricht die
Praxis im Lande Katzenlieb unserem moralischen Emp
finden, und dies aus gutem Grunde Denn im Lande
Katzenlieb sind jene sozialen Beziehungen unmöglich, die
sich m anderen Landern zwischen Hunden und Men
sehen entwickeln
Der grosse Fehler der Bewohner Katzenliebs ist nämlich,
dass ihre Praxis der spezifischen Beziehung nicht ge
recht wud, die sich in der Heimtierhaltung ausbildet
Man darf diese Beziehung sicherlich nicht idealisieren Es

sind keine persönlichen Beziehungen, wie sie sich zwi
sehen Menschen ausbilden können (wie z B
Freundschaften, Mutter-Kind-Beziehungen, Liebesbeziehungen)

Dafür fehlt das Prinzip der Gegenseitigkeit, das die

gegenseitige Achtung als Person einschliesst Zwischen
Mensch und Tier können sich aber Beziehungen entwickeln

die persönlichen Beziehungen ähnlich sind Ja, in
der Heimtierhaltung wird man sogar erwarten können,
dass sich spezielle soziale Beziehungen entwickeln Und
dies aus einem einfachen Grunde Der Mensch halt sich
Heimtiere, um bestimmte Bedurfnisse zu befriedigen, sei
en diese emotionaler Art (wie z B der Wunsch nach akti¬

ver und passiver Zuneigung) oder sozialer Art (wie z B

der Wunsch nach Begleitung) Damit diese Bedurfnisse
aber erfüllt werden können, muss er sich auf eine spezielle

soziale Beziehung einlassen Wie in personlichen
Beziehungen hat er das Heimtier als ein anderes Individu
um und in dieser Individualltat zu beachten
In diese «quasipersonliche» Beziehung sind aber auch
bestimmte moralische Fursorgepflichten gegenüber
dem Heimtier integriert Der Tierhalter sollte das Tier im
Krankheitsfalle pflegen und nicht toten, er sollte Vorkeh
rungen treffen, wenn er zeitweilig vei reist usw Auch
wenn man keine tierethische Position vertritt, welche
Tiere als moralische Objekte ansieht, sollte jeder einzelne
also aus Eigeninteresse heraus gegenüber seinen Heimtie-
ren solche moralischen Pflichten wahrnehmen Denn
sonst ist es ihm unmöglich, jene Guter zu erlangen, die er
durch das Halten eines Heimtieres erwerben wollte
Diese Überlegung ist abei auch fur die Beurteilung der
hier relevanten Dilemmata relevant Wenn starke moralische

Fursorgepflichten gegenüber den eigenen Haustie
ren existieren, bedarf es schwerwiegender Grunde ein
Tier toten zu lassen Nur wenn die Grunde fur einen
Therapieabbruch übermächtig sind, kann der Tierhalter
der Euthanasie zustimmen Im Zweifelsfalle ist er
verpflichtet, alles Mögliche zu versuchen, um das Tiei zu
retten

Mögliche Gegeneinwände

Gegen diese Überlegung sind mindestens drei Einwände
möglich
Der erste Einwand verweist darauf, dass mit dieser Uber
legung zwei Klassen von Tieren geschaffen werden Ge

genuber einer Maus, die ich als Haustier halte, habe ich
Fursorgepflichten, so dass ich sie zur Tierarztin bringen
sollte, wenn sie erkrankt Einer zweiten Maus, die sich in

Therapie ou euthanasie? Oü se situe la limite
du veterinaire lors du traitement d'un animal?

Les praticiens vetermaires sont souvent confron
tes a la prise d une decision entre un traitement
ou une recommandation au proprietaire de l'ani-
mal pour une euthanasie Ces situations sont la

source d un dilemme moral Une reflexion d'or-
dre moral et philosophique est necessaire dans

chaque cas Des obligations morales particulieres
entrent en jeu pour le bien etre des animaux do

mestiques Les relations quasi personnelles
uniques entre 1 animal et son proprietaire incitent
souvent le veterinaire a opter pour un traite
ment

Terapia o eutanasia? Fin a che punto puö
(e deve) protrarsi la cura di un animate da

parte del veterinario?

Nella pratica quotidiana capita sovente di porsi
la questione se miziare una terapia vetennana o
se non raccomandare al proprietano piuttosto
l'eutanasia dell ammale Sia per ll veterinario che

per ll proprietano dell'animale, queste situazioni
pongono dei dilemmi morali II pensiero filosofi-
co morale e preponderante nelle singole decisio
m Esistono degli obbliglu morali speciali verso
1 ammale da compagnia Le relaziom quasi perso-
nali mstaurantesi durante la tenuta di ammali da

compagnia condizionano nella maggior parte dei
casi la decisione del veterinario di effettuare un
trattamento

Band 140 Heft 4 April 1998

Schweizer
Archiv für

Tierheilkunde



148 KP Rippe • Theiapien oder euthanasieren'

meine Wohnung (dieselbe Wohnung, in der ich meine
Hausmaus halte) verirrt hat, kann ich dagegen mit Gift
und Fallen nachstellen und kann sie bedenkenlos töten.
Dies scheint widersprüchlich. Doch unsere moralischen
Intuitionen trennen tatsächlich zwischen «guten» und
«bösen» Mäusen.7 Und wenn die obige Überlegung
zutrifft,gibt es auch gute Gründe für diese Differenzierung.
Der zweite Einwand verweist auf die sozialen Ungleichheiten,

die zwischen Tierhaltern bestehen.Wenn sich im
Zweifelsfalle die Waagschale in Richtung auf eine Therapie

neigen soll, wird dies arme Tierhalter überfordern.
Wir haben hier eine Moral, die sich nur die Reichen
leisten können. Hier muss man aber vorsichtig sein. Zum
einen finden die Pflichten gegenüber dem Heimtier -
hier liegt möglicherweise ein Unterschied zwischen
solchen quasipersönlichen und persönlichen Beziehungen
- dort ihre Grenze, wo die Pflichten gegenüber einem
selbst beginnen. Nicht nur für sozial Benachteiligte
besteht aber Grund zur Mässigung, sondern auch für sozial
Bevorzugte. Hier liegt ein Vorteil einer tugendethischen
Terminologie. Es geht hier um ethisches Masshalten, das

in beide Richtungen verfehlt werden kann. Zum anderen
ist es niemals ein Einwand gegen eine moralische Pflicht,
dass ihre Befolgung bestimmten Menschen leichter fallt
als anderen. Dies ist sehr oft der Fall. Man könnte ja auch

sagen, es sei ungerecht, dass wir eine Beleidigung moralisch

zu verurteilen pflegen, denn es fällt extrovertierten
Menschen schwerer, sich einer Beleidigung zu enthalten
als introvertierten. Wir haben hier also keinen Einwand
gegen solche Pflichten, sondern wir können allenfalls
sagen, dass es für einige Personen lobenswerter und
verdienstvoller ist, wenn sie diese Pflicht befolgen.
Ein dritter Einwand könnte darauf verweisen, dass

durch diese Betonung einer Therapiepflicht menschliche,

sachliche und finanzielle Ressourcen in
«Luxusbehandlungen» investiert würden, die man an anderen
Orten sinnvoller verwenden könnte. Es ist prinzipiell möglich,

dass dies so ist. Aber wer will entscheiden, welche
Eingriffe sinnvoll sind und welche nicht; und wer soll die
Pläne entwerfen, damit die Resourcen auch in diese
Bereiche investiert werden? Der sinnvollere Weg scheint,
hier auf die Entscheidung einzelner zu bauen - also auf

7 Eine hervorragende Schilderung unserer Alltagsmoral gibt Herzog
(1989)

die (nach einem Gespräch mit der Tierärztin informierte)

Entscheidung von Tierhaltern.
Zudem muss auf ein allgemeines Faktum verwiesen
werden, was auch im Bereich der Veterinärmedizin für die
Durchführung von solchen «Luxuseingriffen» spricht.
Wenn sich einige Tierhalter für solche Luxusbehandlungen

entscheiden, bahnen sie damit einen Weg, in dem
solche Luxusbehandlungen immer alltäglicher werden.
Tierärztinnen üben sich in diesen Praktiken. Durch die
allgemeine Verbreitung werden die Eingriffe billiger. Es

ist also auch hier mit der allgemeinen Entwicklung von
einer Nutzung als Luxusartikel zur Breitennutzung zu
rechnen. Damit werden aber Rahmenbedingungen
geschaffen, die die Mensch-Heimtierhaltung erleichtern.
Vielleicht wäre es unter solch anderen Rahmenbedingungen

auch möglich gewesen, dass sich Frau Schmidt
anders entschieden hätte. Denn Felix wurde, um diese
Information nachzutragen, euthanasiert.
Keiner der drei Einwände spricht gegen die obige
moralphilosophische Überlegung. Wir haben spezielle moralische

Pflichten gegenüber Heimtieren. Die speziellen,
quasipersönlichen Beziehungen, die in der Heimtierhaltung

entstehen, bedingen, dass Tierhalter eine starke
Verpflichtung verspüren, etwas für das Tier zu tun. Tierärztinnen

sollten dieser Haltung nicht entgegenwirken.
Auch wenn sie vereinzelt denken mögen, es sei aus Gründen

der Mässigung geboten, eine Therapie nicht
vorzunehmen, kann diese Überlegung in die Irre gehen. In der
Heimtierhaltung sind Therapien in Erwägung zu ziehen,
die in anderen Bereichen der Nutztierhaltung aus guten
Gründen undenkbar scheinen.

Literatur

Birnbacher D (1995) Dürfen wir Tiere töten'In Hammer,C &Meyer,J
(Hrsg Tierversuche im Dienste der Medizin, Lengerisch Pabst
Science Pubh 26-41

Herzog HA jr (1989) The moral status of mice, ILAR News 31,1,4-6

Mason HE (1996) Moral Dilemmas and Moral Theory, Oxford Oxford
University Press, 1996

Rippe K P (1996) Darfman Versuchstiere toten' In Bundesverband Satis

(Hrsg Uber Leichen zum Examen' Tierversuche im Studium, 2

Auflage, Bochum Timona, 250-261

WolfJ Cl (1995) Tötung von Tieren, in Nida-Rümelin, J & van der
Pfordten D (Hrsg Ökologische Ethik und Rechtstheorie, Baden-Baden

Nomos, 219-230

Korrespondenzadresse: Klaus Peter Rippe, Ethik-Zentrum der Universität Zürich, Arbeits- und Forschungsstelle
für Ethik, Zollikerstrasse 117, CH-8008 Zürich

Manuskripteingang 26 April 1997
in vorliegender Form angenommen 14 August 1997

Schweizer
Archiv für

Tierheilkunde Band 140, Heft 4, April 1998


	Therapieren oder euthanasieren? Wie weit darf (und soll) der Tierarzt in der Behandlung eines Tieres gehen?

