Zeitschrift: Schweizer Archiv fur Tierheilkunde SAT : die Fachzeitschrift fur

Tierarztinnen und Tierarzte = Archives Suisses de Médecine Vétérinaire

ASMV : la revue professionnelle des vétérinaires
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Tierarztinnen und Tierarzte

Band: 131 (1989)

Heft: 1

Artikel: Tierrechte - neue Fragen zur Tierethik
Autor: Ruh, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-588059

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-588059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZ. ARCH. TIERHEILK. 131, 5-11, 1989

Aus dem Institut fiir Sozialethik (Leiter: Prof. Dr. H. Ruh) der Universitdt Ziirich

TIERRECHTE — NEUE FRAGEN ZUR TIERETHIK

H.RUH

ZUSAMMENFASSUNG

Die Behauptung, dass Tiere Interessen und dar'ni‘t Men-
schen und Tiere vergleichbare Rechte haben, wirft eine
Reihe neuer Fragen auf:

—  Wie soll im unausweichlichen Konflikt zwischen
Mensch und Tier entschieden werden?

—  Wie ist der Konflikt zwischen nicht lebensnotwen-
digen Anspriichen von Menschen, z. B. Fleisch-
verzehr und Mobilitit, und dem Recht auf Leben
der Tiere zu entscheiden?

Die Beantwortung dieser Fragen zeigt Reichweite und

Grenzen des ethischen Diskurses auf. Trotzdem wer-

den Losungsansitze gesucht, ausgehend vom Gewis-

sen, von der Vorstellung einer fairen Lebensgemein-
schaft und anhand theologischer Uberlegungen.

SCHLUSSELWORTER: Gerechtigkeit — Kon-
flikt — Tierethik — Tierrechte — Toten

Im Zentrum der Argumentation der neueren Vertreter der
Tierrechte steht die Aussage, dass Tiere Interessen und
Rechte, insbesondere auch das Recht zu leben, haben, und
dies alles auf eine den Rechten des Menschen vergleichba-
re Weise. :

Im Folgenden soll ganz kurz auf einige zentrale Gedanken
dieser Argumentation eingegangen werden. Dann soll,
und das ist die Hauptabsicht dieser Uberlegung, gefragt
werden, welche neuen ethischen Fragen sich im Anschluss
an die Behauptung von Tierrechten ergeben.

Tom Regan ist der wohl bekannteste Vertreter der Tierrech-
te. Ausfiihrlich findet sich seine Position in «The case for
Animal Rights» (1). Lebewesen sind empfindende Subjek-
te eines Lebens, und zwar Menschen genau so wie Tiere.
Darum haben auch Tiere einen Eigenwert. «Jeder von uns
(und darin sind wir alle einander gleich!) ist das empfin-
dende Subjekt eines Lebens, eine bewusste Kreatur mit ei-
nem individuellen Wohlergehen, das fiir uns personlich
Bedeutung hat, ganz gleich, wie niitzlich wir fiir andere
sein moégen... Alle Dimensionen unseres Lebens — unser
Vergniigen und unser Schmerz, unsere Freude und unser

ANIMAL RIGHTS — NEW QUESTIONS
ABOUT ANIMAL ETHICS

The assertion that animals have interests and rights
comparable to those of humans raises some new ques-
tions:

— How should unawidable conflicts between man
and animal be solved? ’

— How should a decision be taken in a conflict bet-
ween human demands of no vital necessity e. g. the
consumption of meat or mobility, and the right of
animals to live?

The answers to these questions illustrate the scope and

limitations of ethical discussions. In spite of this solu-

tions have to be elaborated based on conscience, ideas
of a fair partnership and theological considerations.

KEY WORDS: fairness — conflict — animal
ethics — animal rights — killing

Leiden, unsere Befriedigung und unsere Enttduschung,
unsere fortgesetzte Existenz oder unser vorzeitiger Tod —
beeintrichtigen die Qualitit unseres Lebens, wie es von
uns als Individuen gelebt, wie es erfahren wird»; so
schreibt ein anderer Vertreter der Tierrechte, Peter Singer
(2). Er meint, dass alle Lebewesen, die «frustriert und ver-
letzt werden kénnen», einen moralischen Anspruch auf
Rechte haben (3). Joél Feinberg spricht von Interessen von
Tieren. Wer Interessen hat, hat aber auch Rechte (4).
Ursula Wolf geht von einem in Analogie zum Personsein
erweiterten Begriff von Leiden aus und bezieht diesen auf
die Tiere, ohne diese direkt als Personen zu bezeichnen.
Das heisst fiir sie, dass letztlich eben auch Tiere Wesen
sind, «die aufein gutes oder sinnvolles oder befriedigendes
Leben aus sind» (5). Auch fiir Klaus M. Meyer-Abich haben
Tiere Interessen. «Der Begriff des Interessses ist viel wei-
ter als der der Leidensfdhigkeit» (6).

Die Grundthese aller neuen Vertreter der Tierrechte deu-
tet darauf hin, dass zumindest die héheren Tiere Interes-
sen, z. B. auf Leben, haben, dass sie damit Rechte haben,
die den menschlichen vergleichbar sind.



H.RUH

Nun ist es vollig klar, dass die Behauptung von Tierrech-
ten, insbesondere des Rechtes der — héheren — Tiere auf
Leben, ganz neue ethische Fragen aufwirft, welche sehr
brisant sind und alte Tabus brechen.

Es sind insbesondere die drei folgenden Komplexe, in de-
nen, unter Voraussetzung der ethischen Rechtfertigung
der Tierrechte, neue Probleme aufbrechen.

1. Die Frage nach der Entscheidung zwischen gleich
schwer wiegenden Interessen bzw. Rechten von Mensch
und Tier im unausweichlichen Konflikt. Damit ist etwa die
Situation gemeint, in der Leben von Menschen gegen Le-
ben von Tieren steht, und der Schutz von menschlichem
Leben nur unter Inkaufnahme des Verlustes' entweder
menschlichen oder tierischen Lebens moglich ist. Um es
an einem konkreten Beispiel zu verdeutlichen: Todesfille
bei Menschen sind nicht zu vermeiden, wenn das Nidhen
von zerstorten Blutgefdssen im Gehirn nicht — wie in der
aktuellen Praxis — an Ratten, sondern am menschlichen
Ernstfall selbst geiibt wird. Wenn aber Mensch und Tier
das gleiche Recht auf Leben haben, wie sieht der ethische
Entscheid aus?

2. Der zweite Problemkreis, der sich auftut, lisst sich be-
schreiben als Konflikt zwischen «nur» kulturell-zivilisato-
rischen, auf jeden Fall nicht iibetiebensnotwendigen An-
spriichen des Menschen und dem Recht auf Leben des Tie-
res. Unter diesen Aspekt fallen z. B. Tierversuche fuir kos-
metische oder hygienische Zwecke, aber auch der sehr
wichtige Bereich der tierischen Nahrung sowie der tieri-
sche Verluste bewirkende Strassenverkehr. Man kann in
all diesen Fillen nicht von einem unausweichlichen Kon-
flikt von Leben gegen Leben reden, sofern man die Auffas-
sung vertritt, dass der Mensch auch ohne Seife und
Fleischnahrung iiberlebensfdhig ist.

3. Der dritte Problemkreis beriihrt den Vergleich von
menschlichen und tierischen Rechten bei Menschen, de-
ren Interessen, z. B. im Falle von Foten oder im Koma lie-
genden Menschen, deutlich unterhalb der Interessen von
Tieren liegen. Es entspricht nur der Logik, wenn man bei
der Diskussion liber die Tierrechte auf dieses Problem
stosst: Die Vergleichbarkeit von Interessen von Tieren mit
Interessen von menschlichen Personen, welche aus Griin-
den des Entwicklungsstandes oder von Behinderungen
faktisch gar keine Interessen haben kénnen. Denn wenn
man den prinzipiellen Vorrang des Menschen aufgibt und
das Recht auf Leben von faktisch manifestierten Interes-
sen herleitet, dann kommt man unweigerlich zur Feststel-
lung, dass unter diesem Aspekt gewisse Tiere eher Interes-
sen und Rechte haben k6nnen als menschliche Wesen. Als

6

Beispiel werden menschliche Foten oder Menschen in ei-
nem irreversiblen Koma genannt.

Diese drei Fragen werden sich in neuer Schirfe stellen,
wenn sich ergeben sollte, dass das Postulat auf Anerken-
nung von Tierrechten, Anspruch auf ethische Rechtferti-
gung haben kann.

ad 1) Der Konflikt zwischen Mensch und Tier ist bekannt-
lich unausweichlich, denn leben bedeutet immer auch t6-
ten, und Verzicht auf Toten kann den eigenen Tod bedeu-
ten. Die Schirfe dieser Problematik ergibt sich bei der An-
erkennung der Leidensfdhigkeit der Tiere nur auf der Ebe-
ne des unausweichlichen Konflikts zwischen schwerem
Leiden oder Tod des Menschen einerseits, schwerem Lei-
den des Tieres andererseits. Meist ldsst sich dieser Konflikt
16sen durch die — z. B. medikamentdse — Vermeidung tie-
rischen Leidens oder eben durch T6tung des Tieres. Dieser
Fall war beispielsweise gegeben bei der Tétung von ca.
7000 Affenim Hinblick auf die Herstellung eines Impfstof-
fes gegen die Kinderlahmung.

Werden nun aber vergleichbare Rechte von Mensch und
Tier angenommen, speziell im Blick auf den Willen zum
Leben, dann entfillt diese Konfliktlosung. Es muss dann
neu gefragt werden nach dem Kriterium der Ungleichbe-
handlung bei gleichen Rechten. Das Konzept der gleichen
Tierrechte verbietet aber jeden prinzipiellen Speziesis-
mus, das heisst den prinzipiellen Vorrang des Menschen
vor dem Tier. Weder der Hinweis auf menschliche Subjek-
tivitdt, noch auf Intelligenz usw. ist hier ethisch relevant.
Die meisten Vertreter der Tierrechte haben diese Proble-
matik sofort erkannt. So lehnen Regan und Singer Tierver-
suche ab, sofern gleiche Rechte oder Interessen tangiert
sind (7). Gleich verfdhrt Ursula Wolf. «Auch mit dem Hin-
weis auf die besondere Form, die das Leiden bei Personen
hat, ist noch nicht erklirt, warum der Unterschied in der
Art und Weise der Leidensfihigkeit ein moralisch relevan-
ter Unterschied sein soll.» (8) Es ist also nur konsequent,
wenn die Vertreter der Gleichheit der Lebensrechte von
Mensch und Tier Tierversuche ablehnen. Weniger konse-
quent scheint aber zu sein, dass sie die Konsequenzen ihrer
Einstellung flir den Menschen nicht deutlich hinstellen:
Diese bedeuten doch ohne Zweifel den punktuellen Ver-
zicht auf die Rettung von menschlichem Leben oder die
Zulassung schweren menschlichen Leidens, es sei denn,
man nimmt die Tétung von anderem menschlichem Le-
ben in Kauf. Diese Seite des Konflikts miisste nun eben
auch deutlich vor Augen gebracht werden.

Gerade wenn man die Unausweichlichkeit dieser Alterna-
tive voll realisiert, kann es ethisch nicht befriedigen, wenn



TIERRECHTE — FRAGEN ZUR TIERETHIK

die Vertreter der Tierrechte sich mit der Feststellung be-
gniigen, dass es keine Griinde gibe fiir die Rechtfertigung
von Tierversuchen. Zumindest muss hier die Frage gestellt
werden, wer es mit seinem Gewissen vereinbaren kénne,
menschliches Leben im Konfliktsfall aus Griinden des
Tierschutzes nicht zu retten. Auch wenn es auf diese Frage
keine allgemein giiltige Antwort gibt, kann man sicher sa-
gen, dass es nicht der ethischen Plausibilitdt entbehrt,
wenn es den meisten Menschen aus Gewissensgriinden
nicht méglich ist, in diesen Féllen auf die T6tung von Tie-
ren zu verzichten. Dabei muss man allerdings auch der ge-
genteiligen Entscheidung den Charakter eines echten Ge-
wissensentscheides zubilligen, allerdings nur unter der Be-
dingung einer gewissen Kohidrenz: Wer Tierversuche
grundsitzlich ablehnt, muss bereit sein, auf bestimmte
medizinische Hilfe sowie auf Fleischnahrung zu verzich-
ten.

Ein weiterer Versuch zur Lésung kénnte ausgehen von der
Vorstellung einer Lebens- und Totungsgemeinschaft von
Mensch und Tier. Mensch und Tier leben zusammen. Im
Verlauf dieses Lebens teilen sie Nutzen und Lasten. Die
Frage ist, welches eine faire Aufteilung von Nutzen und
Lasten sein kénnte. Das Leben zwischen Mensch und Tier
geht nicht ohne gegenseitige Zufligung von schwerem
Leid und Tod ab. Menschen behindern Tiere und téten
Tiere. Tiere toten Menschen. Tiere toten aber auch Tiere
und fligen sich gegenseitig schwere Leiden zu. Der Le-
bensvollzug aller Lebewesen ist offenbar gar nicht moglich
ausserhalb dieser gegenseitigen schweren Behinderung.
Die Frage, welche bleibt, ist die nach der fairen Verteilung
von Nutzen und Lasten in diesem notwendigen Gesche-
hen.

Seit John Rawls «Theorie der Gerechtigkeit» sind die Re-
geln der Fairness wieder in ein breiteres Bewusstsein ge-
drungen. Allerdings geht es da zunédchst um Fairness zwi-
schen Menschen. Nach Rawls sind diejenigen Regeln Aus-
druck der Fairness, welche von allen Betroffenen als rich-
tig angesehen werden, bevor die einzelnen Mitglieder der
Gesellschaft wissen, welche Rolle sie im wirklichen Leben
spielen. Es liegt nun zunichst nahe, von dieser Annahme
auszugehen. Zwar konnen die Tiere an einem solchen ge-
dachten Diskurs nicht denkend teilnehmen. Aber wir
kénnten uns als Mensch ein Stiick weit in die Rolle der Tie-
re versenken und die Fairness im Sinne einer paternalisti-
schen Solidaritit anstreben. Man kdnnte auch von der Fi-
gur des unparteiischen Zuschauers ausgehen, wie er in der
angelsdchsischen Philosophie, z. B. bei Adam Smith, vor-
kommt. Man kann sich vorstellen, dass der unparteiische

Zuschauer zwischen Mensch und Tier differenzieren wiir-
de. Er konnte z. B. zum Schluss kommen, dass bestimmtes
menschliches Leiden fiir den Menschen relevanter ist als
vergleichbares Leiden fiir Tiere. Die Regeln, die so ent-
stiinden, wiaren wohl in gewisser Weise fair.

Zumindest in einigen Bereichen konnte die Vorstellung
der Fairnessgemeinschaft zu ethisch befriedigenden Lo-
sungen flihren. Konkret wire denkbar, dass Versuche ver-
mehrt zur Entlastung der Tiere auch an Menschen durch-
gefiihrt werden, soweit das Einversténdnis der Betroffenen
vorliegt. Aufjeden Fall wiirde der Gedanke verstérkt, dass
die Menschen zur Losung unausweichlicher Konflikte al-
lenfalls grossere Opfer zu bringen haben als bisher.

Am einfachsten scheint eine Lésung auf der Linie der bi-
blischen Sicht zu sein. Bei aller Betonung der Minimie-
rung des Leidens der Tiere wird man davon ausgehen kon-
nen, dass im Konflikt zwischen schwerem Leid von
Mensch und Tier dem Menschen von Fall zu Fall Vorrang
zukommen kann, weil der biblische Befund insgesamt
eben doch so etwas wie eine Selbstverstindlichkeit — in-
nerhalb restriktiver Grenzen — menschlichen Eingriffs in
die Tierwelt voraussetzt. Ein Forscher, der die Notwendig-
keit von Tierversuchen mit der Verantwortung vor dem
gottlichen Gebot begriindet, hat von da her gesehen die
guten Griinde auf seiner Seite.

Eine solche Begriindung wird sich, wie jede andere auch,
allerdings noch einige kritische Fragen gefallen lassen
miissen. So ist die Berufung auf das gottliche Gebot nur
dann plausibel, wenn sie in einem sinnvollen Bezug steht
zu Argumentation und Handeln des betroffenen Forschers
selbst. Auf der anderen Seite ist aber auch nicht auszu-
schliessen, dass jemand das gottliche Gebot als Verbot ei-
nes Tierversuches, ja von Tierversuchen iiberhaupt, ver-
steht. Auch diese Position ist zundchst zu respektieren. Ei-
nige kritische Fragen nach der inneren Kohirenz sind al-
lerdings unausweichlich. Als minimale Voraussetzung fur
eine solche Kohirenz scheint fast unausweichlich die Prak-
tizierung des Vegetarismus zu sein. Ebenfalls ist keine Po-
sition denkbar, die einerseits Tierversuche aufgrund des
gottlichen Gebots ablehnt, andererseits aber im Bedarfs-
fall medizinische Hilfe beansprucht, die aufgrund von
Tierversuchen mit ermoéglicht wird. Zwar gibt es auch hier
wieder den sophistischen Einwand: Tierversuche gibt es
eben sowieso, dann macht es nichts aus, wenn ich im Be-
darfsfall davon profitiere, auch wenn ich grundsitzlich ge-
gen Tierversuche bin. Abgesehen davon, dass eine solche
Argumentationsweise schlecht in die theologische Land-
schaft zu passen scheint, ist sie auch noch nachweislich

7



H. RUH

falsch: Jedermann, der medizinische Hilfe beansprucht,
die Tierversuche voraussetzt, trigt eben seinen Teil zur
Steigerung der Nachfrage nach Tierversuchen bei.

Ein wichtiger Punkt ist schliesslich die kritische Uberle-
gung, dass ich mit dem Verzicht auf Tierversuche nicht nur
mir personlich Schaden zufligen kann, sondern dass ich so
unermessliches Leid flir andere Menschen bewirken kann.
Aber auch dieses Argument spricht noch nicht gegen die
Respektierung eines vom Gebot Gottes hergeleiteten Ver-
zichtes. Nur muss man sich dann solche unangenehme
Fragen gefallen lassen.

All diese Uberlegungen zeigen, dass es gegeniiber den ra-
dikalen Vertretern der Tierrechte durchaus gute ethische
Argumente gibt, auf jeden Fall auf der Ebene des unaus-
weichlichen Konflikts zwischen menschlichem und tieri-
schem Leben.

ad 2) Etwas schwieriger ist die Argumentation in der Frage
des Konflikts zwischen nicht lebensnotwendigen zivilisa-
torischen Anspriichen des Menschen und den Rechten der
Tiere.

Hier muss man sich zunichst eine Ubersicht verschaffen
iber die fast grenzenlose Tiernutzung durch den Men-
schen. Eine besondere Bedeutung kommt der Frage des
Totens der Tiere zu Nahrungszwecken zu. Aber auch im
Rahmen von Tierversuchen stellen sich Fragen jenseits
des unausweichlichen Konflikts zwischen Leben und Le-
ben: Tierversuche gibt es im Blick auf die Testung von Pe-
stiziden, Herbiziden, Industriesubstanzen, Kosmetik, Toi-
lettenartikel, Tabak usw., je nach der geltenden Gesetzge-
bung.

Welche ethischen Griinde gibt es nun, das Téten von Tie-
ren zuzulassen — immer unter der Annahme, dass Tiere
ein Recht auf Leben haben — in all diesen Féllen, in denen
nicht das menschliche Uberleben oder schweres menschli-
ches Leiden auf dem Spiel steht?

Sofern man die Tierrechte als gegeben sieht, scheint der
verniinftige ethische Diskurs hier am Ende zu sein. Denn
einerseits gibt es keine guten Griinde dafiir, bei gleichen
Rechten von Mensch und Tier den Tod der letzteren in
Kauf zu nehmen flir einen nicht lebensnotwendigen
Zweck. Andererseits ist diese Praxis fast so etwas wie eine
kulturell-zivilisatorische Selbstverstindlichkeit. Es ist
auch schwer vorstellbar, dass der Mensch im Blick auf die
Bewiltigung der Nahrungsprobleme im Alltag stets tief-
schiirfende ethische Uberlegungen anstellen soll. Und so
ergibt sich eben die Frage, ob der ethische Diskurs an die-
ser Stelle fast in eine Art Skurrilitdt umzuschlagen im Be-
griff ist. Man mdochte prima facie Giinther Patzig zustim-

men in seiner Forderung, dass wir bestimmte Annahmen,
eben die Ungleichheit von Mensch und Tier, machen miis-
sen, wenn wir sinnvoll leben wollen (9).

Ullrich Melle hat in diesem Zusammenhang, u.a. im An-
schluss an Singer, auf eine weitere Dimension dieser Fra-
gestellung aufmerksam gemacht. «Nun steht das Vernunft-
interesse im Konflikt mit unseren parteiischen Gefiihlen,
Neigungen, Interessen, die z. T. zu unserer genetisch be-
dingten Natur gehoren. Vom Standpunkt der Unparteilich-
keit aus mussich den Interessen der Hungernden in Afrika
ebensoviel Rechnung tragen wie den Interessen meiner
Familie, was praktisch bedeuten kdnnte, dass ich, nach-
dem ich fiir mich und meine Familie die strikt lebensnot-
wendigen Giiter an Nahrung, Kleidung und Wohnung gesi-
chert habe, alle weiteren mir zur Verfligung stehenden
Mittel fiir die Linderung des Hungers in einem anderen
Weltteil aufwenden miisste. Singer rdumt ein, dass eine
Umformung der menschlichen Natur gemiss solch ab-
strakter Konsistenzprinzipien unmoglich ist. Eine prakti-
kable Ethik darf nicht zu rigoros sein in ihren Anforderun-
gen; sie muss unseren natiirlichen und parteiischen Nei-
gungen Rechnung tragen und versuchen, eher mit ihnen
als gegen sie zu arbeiten.» (10)

Man kann sich natiirlich jetzt fragen, ob sich der Schluss
Melles auch auf das Problem des Totens der Tiere flir Nah-
rungszwecke beziehen ldsst. Im Unterschied zu der Frage
der gerechten Verteilung von Nahrungsmitteln im welt-
weiten Horizont geht es bei der tierischen Nahrung nicht
um einen quantitativ schwer abschitzbaren, sondern um
einen qualitativen Aspekt: Der Mensch kann durchaus,
ohne Uberforderung der Bewiltigung der Alltagspraxis,
den einmalig-grundsitzlichen Beschluss auf Verzicht von
tierischer Nahrung fillen.

Bleibt also das Problem, dass die Forderung auf diesen
Verzicht fast unendlich weit von der Alltagspraxis der
iiberwiegenden Mehrheit der Menschen in Vergangenheit
und Gegenwart entfernt ist. Inwiefern ist dieses Argument
ethisch relevant? Nicht gerade eine Verstarkung erfihrt es
durch die Einsicht, dass die tierische Nahrung der Men-
schen eine schlechte Ausniitzung der Energiereserven be-
deutet und zu einer immer stiarkeren Ubernutzung der Na-
tur beitrdgt. Es gibt also auch von dieser Seite her Griinde,
die fir den Verzicht auf Fleischverzehr sprechen konnten.
Dariiber hinaus wird man bald gewahr, dass der Fleisch-
verzehr nicht die einzige zivilisatorische Tatigkeit des
Menschen ist, bei der Tiere getdtet werden. Man denke et-
wa an den Tod von Tieren durch den Strassen- und Flug-
verkehr, aber auch an die Zerstérung der Lebensgrundla-



TIERRECHTE — FRAGEN ZUR TIERETHIK

gen unzihliger Tierarten durch Eingriffe aller Art in die
Natur. Die moderne Zivilisation ist ohne massive Totung
von Tieren liberhaupt nicht denkbar. Die Frage stellt sich
also, ob es wirklich ethisch gefordert ist, dass der Mensch
aus Griinden der Gleichheit von Mensch und Tier einen
radikalen Wandel der Zivilisation anstreben muss. Auch
wenn es dabei nicht gerade um die Uberlebensfihigkeit
des Menschen geht: Die Lebensfdhigkeit als Zivilisation
ist durchaus in Frage gestellt.

Angesichts der Schirfe dieser Problemstellung miissen wir
nochmals auf den Vorschlag von Melle auf eine 6kologi-
sche Ethik zuriickkommen. Ist es wirklich undenkbar, in
einer Natur, in der fast alle Lebewesen Gewalt gegen ande-
re Lebewesen ausiiben, ein bestimmtes Mass von Gewalts-
ausubung auch fiir den Menschen als ethisch gerechtfertigt
anzusehen? Hat es nicht eine gewisse Plausibilitét fiir sich,
dass inmitten der Lebens- und Tétungsgemeinschaft auch
dem Menschen ein gewisses Mass an Tétungsrechten zu-
steht?

Hier gilt es zunichst, einen pddagogischen Aspekt zu
beachten. Insofern das Postulat auf radikalen Verzicht auf
Totung von Tieren unendlich weit von der Alltagspraxis
entfernt ist, konnte es auch kontraproduktiv wirken. Auf
jeden Fall wiirde es kurzfristig diese Praxis kaum wesent-
lich verdndern.

Aber dieser padagogische Aspekt enthebt uns nicht der
Losung der Grundsatzfrage. Man konnte versuchen, sich
dieser Losung schrittweise zu ndhern. Dabei konnte man
zuerst von zu fordernden Mindestverhaltensweisen spre-
chen. Zu fordern wiren beispielsweise die Beendigung der
unethischen Tierhaltungs- und Toétungspraktiken sowie
der Verzicht auf offensichtlich 6kologisch und gesundheit-
lich ibersteigerten Fleischkonsum. Gibt es aber fir die
restlichen Probleme: massvoller Fleischkonsum oder Au-
toverkehr, gute ethische Griinde? Gibt es so etwas wie die
Norm einer okologisch vertretbaren Méssigkeit im T6ten?
Zum Beispiel die Norm, dass der Mensch das Mass des T6-
tens und der Zerstérung von Lebensgrundlagen anderer
Lebewesen, wie es in der freien Natur vorkommt, aufjeden
Fall nicht iiberschreiten, sondern tendentiell unterschrei-
ten soll? Die Schwierigkeit eines solchen Vorschlags liegt
darin, dass dieses Mass schwer feststellbar ist angesichts
der unterschiedlichen Praktiken der anderen Lebewesen.
Sollte sich der Mensch aber an dem Mass der mit ihm am
ehesten verglichenen Tiere, der hoheren Sdugetiere etwa,
orientieren? Dieser Vergleich scheint auch untragbar zu
sein, weil gerade diese kaum andere Tiere toten. Dariiber
hinaus bleibt es misslich und widerspricht allen Regeln der

Ethik, dass nun doch eine 6kologische Norm zu einer ethi-
schen Norm werden soll. Einen anderen Ausweg deutet
Micha Brumlik an, wenn er von einem solidarischen Pater-
nalismus der Menschen gegeniiber den Tieren spricht (11).
Auch wenn Brumlik diese Alternative nicht nur sympa-
thisch ist, weil sie eben die Verfligung der einen iiber ande-
re Lebewesen voraussetzt, konnte es wohl sein, dass der so-
lidarische Paternalismus diejenige Variante sein konnte,
welche sich fur die Tiere am vorteilhaftesten auswirkt.
Bei aller Unvollkommenheit kénnten trotz allem diese
letzteren Vorschlidge im Rahmen eines verniinftigen ethi-
schen Diskurses noch am ehesten iiberzeugen. Ganz be-
friedigend ist keiner der Vorschlige. Darum muss man
vielleicht doch bei der Feststellung bleiben, dass der ethi-
sche Diskurs an dieser Stelle in eine Aporie fiihrt.

Diese Feststellung mag schwerwiegend sein fiir die philo-
sophische, sie muss es nicht sein fiir die theologische
Ethik. Denn die theologische Ethik kennt unter gewissen
Aspekten stets einen gewissen Vorbehalt gegen den ver-
niinftigen Diskurs. Dieser Vorbehalt hat zu tun mit dem
Verdacht, dass dieser die Grenzen der menschlichen Ver-
nunft nicht geniigend berlicksichtigt, bzw. die Reichweite
menschlicher Vernunft iiberschitzt. Es konnte wohl sein,
dass an dieser Stelle die Reserve der theologischen Ethik
im Sinne von K. Barth und D. Bonhoeffer wieder zum Zuge
kdme, nimlich in dem Sinne, dass das menschliche Wis-
senwollen des Guten den Menschen vergessen ldsst, dass
er nicht zuerst etwas sol//, sondern etwas darf, ndmlich aus
der Freiheit der Gnade zu leben. Es konnte wohl sein, dass
die Grundaussagen der Bibel zum Fleischverzehr: ein fast
selbstverstindliches Ja innerhalb restriktiver Begrenzung
die von Gott gewollte und geschenkte Freiheit des Lebens-
vollzugs theologisch-ethisch unaufgebbar wiedergibt, ja
zur eigentlichen Grundlage des freien Lebensvollzugs des
Menschen fiihrt.

Natiirlich darf eine solche Sicht nicht zu einer neuen Va-
riante der «billigen Gnade» werden, ein Freipass fiir un-
ethisches Verhalten gegeniiber anderen Geschdpfen sozu-
sagen. Auch ist nicht einfach jedermann legitimiert, diese
theologische Argumentation beizubringen, sofern sie sich
eben nicht im Kontext einer theologischen Existenz aus-
weisen kann. Aber es konnte wohl sein, dass gerade die
theologische Ermichtigung zu dieser Freiheit in sich eine
mitgeschopfliche Haltung hervorbringt, welche dann, phi-
losophisch ungenau, aber lebenspraktisch realistisch, dem
Mass einer okologischen Tugend, z.B. der Missigkeit,
recht nahekommt. Dabei kann offenbleiben, ob nicht auch
die Dynamik der theologischen Sicht das Verhiltnis zwi-

9



H.RUH

schen Mensch und Tier lingerfristig in die Richtung des
Vegetarismus tendiert.

An dieser Stelle sollten wir uns wieder an die Argumenta-
tion von Patzig erinnern. Fiir Patzig ist klar, dass wir, wenn
wir das Recht der Tiere auf Leben bzw. die Gleichheit der
Leidensfihigkeit akzeptieren, in «die grossten Begriin-
dungsschwierigkeiten kommen» (12). Genau da sind wir
jetzt, wobei wir allerdings diese Begriindungsschwierig-
keiten als unvermeidbar ansehen. Denn wie sollte man
aus Griinden ethischer Begriindungsschwierigkeiten Aus-
sagen iiber empirische Sachverhalte abdndern k6nnen?
Etwa eine Feststellung, wie die des bekannten Neurologen
Lord Brain: «Ich personlich kann keinen Grund dafiir
sehen, warum ich meinen Mitmenschen Bewusstsein
zuerkennen sollte und es den Tieren absprechen. Ich kann
zumindest nicht daran zweifeln, dass die Interessen und
Aktivititen von Tieren in derselben Weise mit Bewusst-
sein und Fiihlen korreliert sind wie meine eigenen und,
soviel ich weiss, ebenso lebhaft sein konnen.» (13) Philoso-
phisch-ethisch ist die Sachlage doch eindeutig: Entweder
sprechen wir den Tieren ein mit dem menschlichen ver-
gleichbares Recht auf Leben ab — und fiir die Sicherheit
dieser Aussage reichen die Grundlagen nicht aus — oder
wir verzichten auf das T6éten von Tieren jenseits des liber-
lebensbedrohenden Konflikts; gerade dies letztere er-
scheint aber als untragbare Utopie. Darin liegt ebenl die
Aporie.

ad 3) Vergleichsweise leicht ldsst sich der letzte Punkt der
eingangs als neu bezeichneten Problemstellungen lGsen,
nimlich die Frage des Vergleichs zwischen nicht interesse-
fahigen Menschen und Tieren, deren Interessen manifest
sind. ‘

Fest steht, dass kein Vertreter der Tierrechte die Absicht
hat, die Rechte nicht interessefdhiger Menschen herabzu-
mindern. Es geht einfach um die Feststellung, dass man
nicht, sofern man den speziesistischen Vorrang aufgege-
ben hat, nichtbestehende Interessen von Menschen exi-
stierenden Interessen von Tieren vorordnen kann. G. Pat-
zig hat sich dieser Frage ausdriicklich gestellt und sie
liberzeugend beantwortet: «Dass wir solche Individuen in
unsere auf alle Menschen in gleicher Weise gerichteten
moralischen Kategorien einbeziehen, bedarf einer beson-
deren Begriindung. Es kann aber damit gut begriindet wer-
den, dass es sehr gefdhrlich wire, im Hinblick auf den
Respekt vor der menschlichen Integritdt irgendwelche
Ausnahmen zuzulassen. . . Die Behandlung politischer
Dissidenten als Geisteskranke ist hierfuir nur ein warnen-
des Beispiel.» (14)

10

LITERATURVERZEICHNIS

[1] Tom Regan, The Case for Animal Rights, London 1984 —
[2] Peter Singer (Hg), Verteidigt die Tiere, Wien 1986, S. 42
— [3] Ullrich Melle, Tiere in der Ethik, in: Zeitschrift fiir
Philosophische Forschung, H.2, 1988, S.258ff — [4] Joél
Feinberg, Die Rechte der Tiere und zukiinftiger Genera-
tionen, in: Okologie und Ethik, hg. v. Dieter Birnbacher,
Stuttgart 1980, S. 141 — [5] Ursula Wolf, Haben wir morali-
sche Verpflichtungen gegen Tiere»? in: Zeitschrift fiir Phi-
losophische Forschung, 1988, S.233 — [6] Klaus M. Meyer-
Abich, Das Recht der Tiere, in: Tierschutz, hg. v. Ursula M.
Héndel, Frankfurt 1984, S.33 — [7] Peter Singer, Befreiung
der Tiere, Miinchen 1982, S. 43 — [8] Ursula Wolf, Haben
wir moralische Verpflichtungen gegen Tiere? in: Zeit-
schrift fiir Philosophische Forschung, H.2, 1988, S.243 —
[9] Giinther Patzig, Ethische Aspekte, in: Tierversuche und
medizinische Ethik, hg. v. W. Hardegg und G. Preiser,
Frankfurter Beitrige, Bd. 3,1986, S. 87f — [10] Ullrich Melle,
Tiere in der Ethik, in: Zeitschrift fir Philosophische For-
schung, H.2, 1988, S. 257 — [11] Micha Brumlik, Vom Lei-
den der Tiere und vom Zwang. Zur Personwerdung, in:
Kommunikation und Solidaritdt, hg. v. H. U. v. Brachel
und W. Mette, Fribourg/Miinster 1985, S. 300—322 — [12]
Giinther Patzig, Ethische Aspekte, in: Tierversuche und
medizinische Ethik, hg. v. W. Hardegg und G. Preiser,
Frankfurter Beitrage, Bd. 3, 1986, S. 87 — [13] Peter Singer,
Befreiung der Tiere, Miinchen 1982, S. 31 — [14] Giinther
Patzig, Ethische Aspekte, in: Tierversuche und medizini-
sche Ethik, hg. v. W. Hardegg und G. Preiser, Frankfurter
Beitrige, Bd. 3, 1986, S. 81

Les droits de I'animal — nouvelles questions
concernant I’éthique animale

La constatation que I’animal a des intéréts et des droits

comparables a ceux de ’homme pose de nouvelles ques-

tions:

— Comment faut-il juger lors d’un conflict inévitable
entre ’homme et I’animal?

— Comment faut-il juger lors d’un conflict entre des exi-
geances non vitales de ’homme, comme par exemple
la consommation de viande et la mobilité, et le droit a
la vie de I’animal?

Les réponses a ces questions montrent la dimension

et les limites du discours éthique. Néanmoins on cher-

che des solutions basées sur la conscience, sur I’idée

d’une coexistence loyale et sur des réflexions théolo-

giques.



TIERRECHTE — FRAGEN ZUR TIERETHIK

I diritti dell’animale — nuovi quesiti sull’etica
animale

La dichiarazione che animali abbiano interessi, per cui sia
uomini che animali godano di diritti paragonabili, crea
nuovi interrogativi.

— Come ci si deve comportare nel caso inevitabile di
conflitto tra uomo e animale?

— Che soluzione possiamo dare al conflitto tra esigenze
non vitali, come per esempio il consumo di carne e la
liberta di movimento e il diritto alla vita, dei nostri ani-
mali?

Larisposta a simili domande mette in evidenza la portata e
i limiti del discorso etico. Cidnonostante si cercano delle
soluzioni, in base alla nostra coscienza, all’esigenza di una
convivenza corretta ed a considerazioni teologiche.

Adresse: Prof. Dr. H. Ruh
Institut fir Sozialethik
Kirchgasse 9
8001 Ziirich

Manuskripteingang: 14. Oktober 1988

-Seminar .

Reservieren Sie
sich jetzt schon
den 9. Marz 1989,
09.30 bis zirka 17.00 Uhr

Hills

Thema

semmawe Hills

de 09.30 jusqu’ 2 17.00 h env.

Theme

«Aktuelle Beitrage zur Diatetik in der Kleintiermedizin» mit
Referenten aus den USA (Simultaniibersetzung)

ula diététique actuelle dans la médecine des petits animaux» avec
Ia participation de conférenciers des Etats-Unis (traduction simul-
tanée)

Tagungsort Lieu
Provet AG, 3421 Lyssach, Gewerbestrasse 1, Vortragsraum Provet SA, 3421 Lyssach, Gewerbestrasse 1, salle de conférence
Ruskiinfte Renseignements

P. Gubelmann, Tierarzt, Provet AG, 3421 Lyssach, Tel. 034 / 45 40 66

H Weitere Details sowie Anmeldetalon finden Sie in der nachsten
«Hill's Information» im Januar 1989

P. Gubelmann, vétérinaire, Provet SA, 3421 Lyssach,
tél. 034 / 45 40 66

I Vous trouverez tous les détails nécessaires ainsi que le talon
d’inscription annexés a la prochaine circulaire «Hill's Information»
que vous recevrez en janvier 1989

provet Cms

Hills

Prescription Diet

3421 Lyssach b. Burgdorf

n



	Tierrechte - neue Fragen zur Tierethik

