
Zeitschrift: Schweizer Archiv für Tierheilkunde SAT : die Fachzeitschrift für
Tierärztinnen und Tierärzte = Archives Suisses de Médecine Vétérinaire
ASMV : la revue professionnelle des vétérinaires

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Tierärztinnen und Tierärzte

Band: 131 (1989)

Heft: 1

Artikel: Tierrechte - neue Fragen zur Tierethik

Autor: Ruh, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-588059

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-588059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZ. ARCH.TIERHEILK. 131, 5-11, 1989

Aus dem Institut fiir Sozialethik (Leiter: Prof. Dr. H. Ruh) der Universität Zürich

TIERRECHTE - NEUE FRAGEN ZUR TIERETHIK
H. RUH

ZUSAMMENFASSUNG

Die Behauptung, dass Tiere Interessen und damit
Menschen und Tiere vergleichbare Rechte haben, wirft eine

Reihe neuer Fragen auf:
— Wie soll im unausweichlichen Konflikt zwischen

Mensch und Tier entschieden werden?

— Wie ist der Konflikt zwischen nicht lebensnotwen¬

digen Ansprüchen von Menschen, z.B. Fleischverzehr

und Mobilität, und dem Recht auf Leben
der Tiere zu entscheiden?

Die Beantwortung dieser Fragen zeigt Reichweite und
Grenzen des ethischen Diskurses auf. Trotzdem werden

Lösungsansätze gesucht, ausgehend vom Gewissen,

von der Vorstellung einer fairen Lebensgemeinschaft

und anhand theologischer Überlegungen.

SCHLÜSSELWÖRTER: Gerechtigkeit - Konflikt

— Tierethik — Tierrechte — Töten

Im Zentrum der Argumentation der neueren Vertreter der
Tierrechte steht die Aussage, dass Tiere Interessen und
Rechte, insbesondere auch das Recht zu leben, haben, und
dies alles auf eine den Rechten des Menschen vergleichbare

Weise.

Im Folgenden soll ganz kurz auf einige zentrale Gedanken
dieser Argumentation eingegangen werden. Dann soll,
und das ist die Hauptabsicht dieser Überlegung, gefragt

werden, welche neuen ethischen Fragen sich im Anschluss

an die Behauptung von Tierrechten ergeben.
Tom Regan ist der wohl bekannteste Vertreter der Tierrechte.

Ausfuhrlich findet sich seine Position in «The case for
Animal Rights» (1). Lebewesen sind empfindende Subjekte

eines Lebens, und zwar Menschen genau so wie Tiere.
Darum haben auch Tiere einen Eigenwert. «Jeder von uns

(und darin sind wir alle einander gleich!) ist das empfindende

Subjekt eines Lebens, eine bewusste Kreatur mit
einem individuellen Wohlergehen, das für uns persönlich
Bedeutung hat, ganz gleich, wie nützlich wir fur andere
sein mögen... Alle Dimensionen unseres Lebens — unser
Vergnügen und unser Schmerz, unsere Freude und unser

ANIMAL RIGHTS - NEW QUESTIONS
ABOUT ANIMAL ETHICS

The assertion that animals have interests and rights
comparable to those of humans raises some new
questions:

— How should unawidable conflicts between man
and animal be solved?

— How should a decision be taken in a conflict bet¬

ween human demands ofno vital necessity e. g. the

consumption of meat or mobility, and the right of
animals to live?

The answers to these questions illustrate the scope and

limitations of ethical discussions. In spite of this
solutions have to be elaborated based on conscience, ideas

of a fair partnership and theological considerations.

KEY WORDS: fairness — conflict — animal
ethics — animal rights — killing

Leiden, unsere Befriedigung und unsere Enttäuschung,
unsere fortgesetzte Existenz oder unser vorzeitiger Tod —

beeinträchtigen die Qualität unseres Lebens, wie es von
uns als Individuen gelebt, wie es erfahren wird»; so

schreibt ein anderer Vertreter der Tierrechte, Peter Singer

(2). Er meint, dass alle Lebewesen, die «frustriert und
verletzt werden können», einen moralischen Anspruch auf
Rechte haben (3). Joel Feinberg spricht von Interessen von
Tieren. Wer Interessen hat, hat aber auch Rechte (4).
Ursula Wolf geht von einem in Analogie zum Personsein

erweiterten Begriffvon Leiden aus und bezieht diesen auf
die Tiere, ohne diese direkt als Personen zu bezeichnen.
Das heisst für sie, dass letztlich eben auch Tiere Wesen

sind, «die aufein gutes oder sinnvolles oder befriedigendes
Leben aus sind» (5). Auch für Klaus M. Meyer-Abich haben
Tiere Interessen. «Der Begriff des Interessses ist viel weiter

als der der Leidensfähigkeit» (6).
Die Grundthese aller neuen Vertreter der Tierrechte deutet

darauf hin, dass zumindest die höheren Tiere Interessen,

z. B. auf Leben, haben, dass sie damit Rechte haben,
die den menschlichen vergleichbar sind.

5



H. RUH

Nun ist es völlig klar, dass die Behauptung von Tierrechten,

insbesondere des Rechtes der — höheren — Tiere auf
Leben, ganz neue ethische Fragen aufwirft, welche sehr

brisant sind und alte Tabus brechen.
Es sind insbesondere die drei folgenden Komplexe, in
denen, unter Voraussetzung der ethischen Rechtfertigung
der Tierrechte, neue Probleme aufbrechen.
1. Die Frage nach der Entscheidung zwischen gleich
schwer wiegenden Interessen bzw. Rechten von Mensch
und Tier im unausweichlichen Konflikt. Damit ist etwa die

Situation gemeint, in der Leben von Menschen gegen
Leben von Tieren steht, und der Schutz von menschlichem
Leben nur unter Inkaufnahme des Verlustes entweder
menschlichen oder tierischen Lebens möglich ist. Um es

an einem konkreten Beispiel zu verdeutlichen: Todesfälle
bei Menschen sind nicht zu vermeiden, wenn das Nähen

von zerstörten Blutgefässen im Gehirn nicht — wie in der
aktuellen Praxis — an Ratten, sondern am menschlichen
Ernstfall selbst geübt wird. Wenn aber Mensch und Tier
das gleiche Recht auf Leben haben, wie sieht der ethische
Entscheid aus?

2. Der zweite Problemkreis, der sich auftut, lässt sich
beschreiben als Konflikt zwischen «nur» kulturell-zivilisatorischen,

auf jeden Fall nicht überlebensnotwendigen
Ansprüchen des Menschen und dem Recht aufLeben des Tieres.

Unter diesen Aspekt fallen z. B. Tierversuche für
kosmetische oder hygienische Zwecke, aber auch der sehr

wichtige Bereich der tierischen Nahrung sowie der tierische

Verluste bewirkende Strassenverkehr. Man kann in
all diesen Fällen nicht von einem unausweichlichen Konflikt

von Leben gegen Leben reden, sofern man die Auffassung

vertritt, dass der Mensch auch ohne Seife und

Fleischnahrung überlebensfähig ist.
3. Der dritte Problemkreis berührt den Vergleich von
menschlichen und tierischen Rechten bei Menschen,
deren Interessen, z. B. im Falle von Föten oder im Koma
liegenden Menschen, deutlich unterhalb der Interessen von
Tieren liegen. Es entspricht nur der Logik, wenn man bei
der Diskussion über die Tierrechte auf dieses Problem
stösst: Die Vergleichbarkeit von Interessen von Tieren mit
Interessen von menschlichen Personen, welche aus Gründen

des Entwicklungsstandes oder von Behinderungen
faktisch gar keine Interessen haben können. Denn wenn
man den prinzipiellen Vorrang des Menschen aufgibt und
das Recht auf Leben von faktisch manifestierten Interessen

herleitet, dann kommt man unweigerlich zur Feststellung,

dass unter diesem Aspekt gewisse Tiere eher Interessen

und Rechte haben können als menschliche Wesen. Als

Beispiel werden menschliche Föten oder Menschen in
einem irreversiblen Koma genannt.
Diese drei Fragen werden sich in neuer Schärfe stellen,
wenn sich ergeben sollte, dass das Postulat auf Anerkennung

von Tierrechten, Anspruch auf ethische Rechtfertigung

haben kann.
ad 1) Der Konflikt zwischen Mensch und Tier ist bekanntlich

unausweichlich, denn leben bedeutet immer auch

töten, und Verzicht auf Töten kann den eigenen Tod bedeuten.

Die Schärfe dieser Problematik ergibt sich bei der
Anerkennung der Lebensfähigkeit der Tiere nur auf der Ebene

des unausweichlichen Konflikts zwischen schwerem
Leiden oder Tod des Menschen einerseits, schwerem Leiden

des Tieres andererseits. Meist lässt sich dieser Konflikt
lösen durch die — z. B. medikamentöse — Vermeidung
tierischen Leidens oder eben durch Tötung des Tieres. Dieser
Fall war beispielsweise gegeben bei der Tötung von ca.

7000 Affen im Hinblick aufdie Herstellung eines Impfstoffes

gegen die Kinderlähmung.
Werden nun aber vergleichbare Rechte von Mensch und
Tier angenommen, speziell im Blick auf den Willen zum
Leben, dann entfallt diese Konfliktlösung. Es muss dann
neu gefragt werden nach dem Kriterium der Ungleichbehandlung

bei gleichen Rechten. Das Konzept der gleichen
Tierrechte verbietet aber jeden prinzipiellen Speziesismus,

das heisst den prinzipiellen Vorrang des Menschen

vor dem Tier. Weder der Hinweis auf menschliche Subjektivität,

noch auf Intelligenz usw. ist hier ethisch relevant.
Die meisten Vertreter der Tierrechte haben diese Problematik

sofort erkannt. So lehnen Regan und Singer Tierversuche

ab, sofern gleiche Rechte oder Interessen tangiert
sind (7). Gleich verfahrt Ursula Wolf. «Auch mit dem Hinweis

auf die besondere Form, die das Leiden bei Personen

hat, ist noch nicht erklärt, warum der Unterschied in der
Art und Weise der Leidensfähigkeit ein moralisch relevanter

Unterschied sein soll.» (8) Es ist also nur konsequent,
wenn die Vertreter der Gleichheit der Lebensrechte von
Mensch und Tier Tierversuche ablehnen. Weniger konsequent

scheint aber zu sein, dass sie die Konsequenzen ihrer
Einstellung für den Menschen nicht deutlich hinstellen:
Diese bedeuten doch ohne Zweifel den punktuellen
Verzicht auf die Rettung von menschlichem Leben oder die

Zulassung schweren menschlichen Leidens, es sei denn,
man nimmt die Tötung von anderem menschlichem
Leben in Kauf. Diese Seite des Konflikts müsste nun eben
auch deutlich vor Augen gebracht werden.
Gerade wenn man die Unausweichlichkeit dieser Alternative

voll realisiert, kann es ethisch nicht befriedigen, wenn

6



TIERRECHTE - FRAGEN ZUR TIERETHIK

die Vertreter der Tierrechte sich mit der Feststellung
begnügen, dass es keine Gründe gäbe für die Rechtfertigung
von Tierversuchen. Zumindest muss hier die Frage gestellt
werden, wer es mit seinem Gewissen vereinbaren könne,
menschliches Leben im Konfliktsfall aus Gründen des

Tierschutzes nicht zu retten. Auch wenn es auf diese Frage
keine allgemein gültige Antwort gibt, kann man sicher

sagen, dass es nicht der ethischen Plausibilität entbehrt,
wenn es den meisten Menschen aus Gewissensgründen
nicht möglich ist, in diesen Fällen auf die Tötung von Tieren

zu verzichten. Dabei muss man allerdings auch der
gegenteiligen Entscheidung den Charakter eines echten
Gewissensentscheides zubilligen, allerdings nur unter der
Bedingung einer gewissen Kohärenz: Wer Tierversuche
grundsätzlich ablehnt, muss bereit sein, auf bestimmte
medizinische Hilfe sowie auf Fleischnahrung zu verzichten.

Ein weiterer Versuch zur Lösung könnte ausgehen von der

Vorstellung einer Lebens- und Tötungsgemeinschaft von
Mensch und Tier. Mensch und Tier leben zusammen. Im
Verlauf dieses Lebens teilen sie Nutzen und Lasten. Die
Frage ist, welches eine faire Aufteilung von Nutzen und
Lasten sein könnte. Das Leben zwischen Mensch und Tier
geht nicht ohne gegenseitige Zufügung von schwerem
Leid und Tod ab. Menschen behindern Tiere und töten
Tiere. Tiere töten Menschen. Tiere töten aber auch Tiere
und fügen sich gegenseitig schwere Leiden zu. Der
Lebensvollzug aller Lebewesen ist offenbar gar nicht möglich
ausserhalb dieser gegenseitigen schweren Behinderung.
Die Frage, welche bleibt, ist die nach der fairen Verteilung
von Nutzen und Lasten in diesem notwendigen Geschehen.

Seit John Rawls «Theorie der Gerechtigkeit» sind die
Regeln der Fairness wieder in ein breiteres Bewusstsein
gedrungen. Allerdings geht es da zunächst um Fairness
zwischen Menschen. Nach Rawls sind diejenigen Regeln
Ausdruck der Fairness, welche von allen Betroffenen als richtig

angesehen werden, bevor die einzelnen Mitglieder der
Gesellschaft wissen, welche Rolle sie im wirklichen Leben

spielen. Es liegt nun zunächst nahe, von dieser Annahme
auszugehen. Zwar können die Tiere an einem solchen
gedachten Diskurs nicht denkend teilnehmen. Aber wir
könnten uns als Mensch ein Stück weit in die Rolle der Tiere

versenken und die Fairness im Sinne einer paternalisti-
schen Solidarität anstreben. Man könnte auch von der

Figur des unparteiischen Zuschauers ausgehen, wie er in der

angelsächsischen Philosophie, z. B. bei Adam Smith,
vorkommt. Man kann sich vorstellen, dass der unparteiische

Zuschauer zwischen Mensch und Tier differenzieren würde.

Er könnte z. B. zum Schluss kommen, dass bestimmtes
menschliches Leiden für den Menschen relevanter ist als

vergleichbares Leiden für Tiere. Die Regeln, die so

entstünden, wären wohl in gewisser Weise fair.
Zumindest in einigen Bereichen könnte die Vorstellung
der Fairnessgemeinschaft zu ethisch befriedigenden
Lösungen führen. Konkret wäre denkbar, dass Versuche
vermehrt zur Entlastung der Tiere auch an Menschen
durchgeführt werden, soweit das Einverständnis der Betroffenen

vorliegt. Aufjeden Fall würde der Gedanke verstärkt, dass

die Menschen zur Lösung unausweichlicher Konflikte
allenfalls grössere Opfer zu bringen haben als bisher.

Am einfachsten scheint eine Lösung auf der Linie der
biblischen Sicht zu sein. Bei aller Betonung der Minimierung

des Leidens der Tiere wird man davon ausgehen können,

dass im Konflikt zwischen schwerem Leid von
Mensch und Tier dem Menschen von Fall zu Fall Vorrang
zukommen kann, weil der biblische Befund insgesamt
eben doch so etwas wie eine Selbstverständlichkeit —

innerhalb restriktiver Grenzen — menschlichen Eingriffs in
die Tierwelt voraussetzt. Ein Forscher, der die Notwendigkeit

von Tierversuchen mit der Verantwortung vor dem

göttlichen Gebot begründet, hat von da her gesehen die

guten Gründe auf seiner Seite.

Eine solche Begründung wird sich, wie jede andere auch,
allerdings noch einige kritische Fragen gefallen lassen

müssen. So ist die Berufung auf das göttliche Gebot nur
dann plausibel, wenn sie in einem sinnvollen Bezug steht

zu Argumentation und Handeln des betroffenen Forschers
selbst. Auf der anderen Seite ist aber auch nicht auszu-
schliessen, dass jemand das göttliche Gebot als Verbot
eines Tierversuches, ja von Tierversuchen überhaupt,
versteht. Auch diese Position ist zunächst zu respektieren.
Einige kritische Fragen nach der inneren Kohärenz sind
allerdings unausweichlich. Als minimale Voraussetzung für
eine solche Kohärenz scheint fast unausweichlich die
Praktizierung des Vegetarismus zu sein. Ebenfalls ist keine
Position denkbar, die einerseits Tierversuche aufgrund des

göttlichen Gebots ablehnt, andererseits aber im Bedarfsfall

medizinische Hilfe beansprucht, die aufgrund von
Tierversuchen mit ermöglicht wird. Zwar gibt es auch hier
wieder den sophistischen Einwand: Tierversuche gibt es

eben sowieso, dann macht es nichts aus, wenn ich im
Bedarfsfall davon profitiere, auch wenn ich grundsätzlich
gegen Tierversuche bin. Abgesehen davon, dass eine solche

Argumentationsweise schlecht in die theologische Landschaft

zu passen scheint, ist sie auch noch nachweislich

7



H. RUH

falsch: Jedermann, der medizinische Hilfe beansprucht,
die Tierversuche voraussetzt, trägt eben seinen Teil zur
Steigerung der Nachfrage nach Tierversuchen bei.
Ein wichtiger Punkt ist schliesslich die kritische Überlegung,

dass ich mit dem Verzicht aufTierversuche nicht nur
mir persönlich Schaden zufügen kann, sondern dass ich so

unermessliches Leid für andere Menschen bewirken kann.
Aber auch dieses Argument spricht noch nicht gegen die

Respektierung eines vom Gebot Gottes hergeleiteten
Verzichtes. Nur muss man sich dann solche unangenehme
Fragen gefallen lassen.

All diese Überlegungen zeigen, dass es gegenüber den
radikalen Vertretern der Tierrechte durchaus gute ethische

Argumente gibt, aufjeden Fall auf der Ebene des

unausweichlichen Konflikts zwischen menschlichem und
tierischem Leben.
ad 2) Etwas schwieriger ist die Argumentation in der Frage
des Konflikts zwischen nicht lebensnotwendigen
zivilisatorischen Ansprüchen des Menschen und den Rechten der
Tiere.
Hier muss man sich zunächst eine Übersicht verschaffen

über die fast grenzenlose Tiernutzung durch den
Menschen. Eine besondere Bedeutung kommt der Frage des

Tötens der Tiere zu Nahrungszwecken zu. Aber auch im
Rahmen von Tierversuchen stellen sich Fragen jenseits
des unausweichlichen Konflikts zwischen Leben und
Leben: Tierversuche gibt es im Blick auf die Testung von
Pestiziden, Herbiziden, Industriesubstanzen, Kosmetik,
Toilettenartikel, Tabak usw., je nach der geltenden Gesetzgebung.

Welche ethischen Gründe gibt es nun, das Töten von Tieren

zuzulassen — immer unter der Annahme, dass Tiere
ein Recht auf Leben haben — in all diesen Fällen, in denen
nicht das menschliche Überleben oder schweres menschliches

Leiden auf dem Spiel steht?

Sofern man die Tierrechte als gegeben sieht, scheint der

vernünftige ethische Diskurs hier am Ende zu sein. Denn
einerseits gibt es keine guten Gründe dafür, bei gleichen
Rechten von Mensch und Tier den Tod der letzteren in
Kauf zu nehmen für einen nicht lebensnotwendigen
Zweck. Andererseits ist diese Praxis fast so etwas wie eine

kulturell-zivilisatorische Selbstverständlichkeit. Es ist
auch schwer vorstellbar, dass der Mensch im Blick auf die

Bewältigung der Nahrungsprobleme im Alltag stets
tiefschürfende ethische Überlegungen anstellen soll. Und so

ergibt sich eben die Frage, ob der ethische Diskurs an dieser

Stelle fast in eine Art Skurrilität umzuschlagen im
Begriff ist. Man möchte prima facie Günther Patzig zustim¬

men in seiner Forderung, dass wir bestimmte Annahmen,
eben die Ungleichheit von Mensch und Tier, machen müssen,

wenn wir sinnvoll leben wollen (9).
Ullrich Melle hat in diesem Zusammenhang, u. a. im
Anschluss an Singer, auf eine weitere Dimension dieser

Fragestellung aufmerksam gemacht. «Nun steht das Vernunftinteresse

im Konflikt mit unseren parteiischen Gefühlen,
Neigungen, Interessen, die z.T. zu unserer genetisch
bedingten Natur gehören. Vom Standpunkt der Unparteilichkeit

aus muss ich den Interessen der Hungernden in Afrika
ebensoviel Rechnung tragen wie den Interessen meiner
Familie, was praktisch bedeuten könnte, dass ich, nachdem

ich für mich und meine Familie die strikt lebensnotwendigen

Güter an Nahrung, Kleidung und Wohnung
gesichert habe, alle weiteren mir zur Verfügung stehenden

Mittel für die Linderung des Hungers in einem anderen

Weltteil aufwenden müsste. Singer räumt ein, dass eine

Umformung der menschlichen Natur gemäss solch
abstrakter Konsistenzprinzipien unmöglich ist. Eine praktikable

Ethik darf nicht zu rigoros sein in ihren Anforderungen;

sie muss unseren natürlichen und parteiischen
Neigungen Rechnung tragen und versuchen, eher mit ihnen
als gegen sie zu arbeiten.» (10)

Man kann sich natürlich jetzt fragen, ob sich der Schluss

Melles auch aufdas Problem des Tötens der Tiere für
Nahrungszwecke beziehen lässt. Im Unterschied zu der Frage
der gerechten Verteilung von Nahrungsmitteln im
weltweiten Horizont geht es bei der tierischen Nahrung nicht
um einen quantitativ schwer abschätzbaren, sondern um
einen qualitativen Aspekt: Der Mensch kann durchaus,
ohne Überforderung der Bewältigung der Alltagspraxis,
den einmalig-grundsätzlichen Beschluss auf Verzicht von
tierischer Nahrung fällen.
Bleibt also das Problem, dass die Forderung auf diesen

Verzicht fast unendlich weit von der Alltagspraxis der

überwiegenden Mehrheit der Menschen in Vergangenheit
und Gegenwart entfernt ist. Inwiefern ist dieses Argument
ethisch relevant? Nicht gerade eine Verstärkung erfährt es

durch die Einsicht, dass die tierische Nahrung der
Menschen eine schlechte Ausnützung der Energiereserven
bedeutet und zu einer immer stärkeren Übernutzung der Natur

beiträgt. Es gibt also auch von dieser Seite her Gründe,
die für den Verzicht auf Fleischverzehr sprechen könnten.
Darüber hinaus wird man bald gewahr, dass der Fleischverzehr

nicht die einzige zivilisatorische Tätigkeit des

Menschen ist, bei der Tiere getötet werden. Man denke
etwa an den Tod von Tieren durch den Strassen- und
Flugverkehr, aber auch an die Zerstörung der Lebensgrundla-

8



TIERRECHTE - FRAGEN ZUR TIERETHIK

gen unzähliger Tierarten durch Eingriffe aller Art in die

Natur. Die moderne Zivilisation ist ohne massive Tötung
von Tieren überhaupt nicht denkbar. Die Frage stellt sich

also, ob es wirklich ethisch gefordert ist, dass der Mensch

aus Gründen der Gleichheit von Mensch und Tier einen
radikalen Wandel der Zivilisation anstreben muss. Auch
wenn es dabei nicht gerade um die Überlebensfahigkeit
des Menschen geht: Die Lebensfähigkeit als Zivilisation
ist durchaus in Frage gestellt.
Angesichts der Schärfe dieser Problemstellung müssen wir
nochmals auf den Vorschlag von Melle auf eine ökologische

Ethik zurückkommen. Ist es wirklich undenkbar, in
einer Natur, in der fast alle Lebewesen Gewalt gegen andere

Lebewesen ausüben, ein bestimmtes Mass von
Gewaltsausübung auch für den Menschen als ethisch gerechtfertigt
anzusehen? Hat es nicht eine gewisse Plausibilität für sich,
dass inmitten der Lebens- und Tötungsgemeinschaft auch

dem Menschen ein gewisses Mass an Tötungsrechten
zusteht?

Hier gilt es zunächst, einen pädagogischen Aspekt zu
beachten. Insofern das Postulat auf radikalen Verzicht auf
Tötung von Tieren unendlich weit von der Alltagspraxis
entfernt ist, könnte es auch kontraproduktiv wirken. Auf
jeden Fall würde es kurzfristig diese Praxis kaum wesentlich

verändern.
Aber dieser pädagogische Aspekt enthebt uns nicht der

Lösung der Grundsatzfrage. Man könnte versuchen, sich

dieser Lösung schrittweise zu nähern. Dabei könnte man
zuerst von zu fordernden Mindestverhaltensweisen
sprechen. Zu fordern wären beispielsweise die Beendigung der
unethischen Tierhaltungs- und Tötungspraktiken sowie

der Verzicht aufoffensichtlich ökologisch und gesundheitlich

übersteigerten Fleischkonsum. Gibt es aber für die

restlichen Probleme: massvoller Fleischkonsum oder
Autoverkehr, gute ethische Gründe? Gibt es so etwas wie die

Norm einer ökologisch vertretbaren Mässigkeit im Töten?

Zum Beispiel die Norm, dass der Mensch das Mass des

Tötens und der Zerstörung von Lebensgrundlagen anderer

Lebewesen, wie es in der freien Natur vorkommt, aufjeden
Fall nicht überschreiten, sondern tendentiell unterschreiten

soll? Die Schwierigkeit eines solchen Vorschlags liegt
darin, dass dieses Mass schwer feststellbar ist angesichts
der unterschiedlichen Praktiken der anderen Lebewesen.

Sollte sich der Mensch aber an dem Mass der mit ihm am
ehesten verglichenen Tiere, der höheren Säugetiere etwa,
orientieren? Dieser Vergleich scheint auch untragbar zu

sein, weil gerade diese kaum andere Tiere töten. Darüber
hinaus bleibt es misslich und widerspricht allen Regeln der

Ethik, dass nun doch eine ökologische Norm zu einer
ethischen Norm werden soll. Einen anderen Ausweg deutet
Micha Brumlik an, wenn er von einem solidarischen Pater-

nalismus der Menschen gegenüber den Tieren spricht (11).

Auch wenn Brumlik diese Alternative nicht nur sympathisch

ist, weil sie eben die Verfügung der einen über andere

Lebewesen voraussetzt, könnte es wohl sein, dass der
solidarische Paternalismus diejenige Variante sein könnte,
welche sich für die Tiere am vorteilhaftesten auswirkt.
Bei aller Unvollkommenheit könnten trotz allem diese

letzteren Vorschläge im Rahmen eines vernünftigen
ethischen Diskurses noch am ehesten überzeugen. Ganz

befriedigend ist keiner der Vorschläge. Darum muss man
vielleicht doch bei der Feststellung bleiben, dass der ethische

Diskurs an dieser Stelle in eine Aporie führt.
Diese Feststellung mag schwerwiegend sein für die
philosophische, sie muss es nicht sein für die theologische
Ethik. Denn die theologische Ethik kennt unter gewissen

Aspekten stets einen gewissen Vorbehalt gegen den

vernünftigen Diskurs. Dieser Vorbehalt hat zu tun mit dem

Verdacht, dass dieser die Grenzen der menschlichen
Vernunft nicht genügend berücksichtigt, bzw. die Reichweite
menschlicher Vernunft überschätzt. Es könnte wohl sein,
dass an dieser Stelle die Reserve der theologischen Ethik
im Sinne von K. Barth und D. Bonhoeffer wieder zum Zuge

käme, nämlich in dem Sinne, dass das menschliche
Wissenwollen des Guten den Menschen vergessen lässt, dass

er nicht zuerst etwas soll, sondern etwas darf, nämlich aus

der Freiheit der Gnade zu leben. Es könnte wohl sein, dass

die Grundaussagen der Bibel zum Fleischverzehr: ein fast

selbstverständliches Ja innerhalb restriktiver Begrenzung
die von Gott gewollte und geschenkte Freiheit des

Lebensvollzugs theologisch-ethisch unaufgebbar wiedergibt, ja
zur eigentlichen Grundlage des freien Lebensvollzugs des

Menschen führt.
Natürlich darf eine solche Sicht nicht zu einer neuen
Variante der «billigen Gnade» werden, ein Freipass für
unethisches Verhalten gegenüber anderen Geschöpfen
sozusagen. Auch ist nicht einfach jedermann legitimiert, diese

theologische Argumentation beizubringen, sofern sie sich

eben nicht im Kontext einer theologischen Existenz
ausweisen kann. Aber es könnte wohl sein, dass gerade die

theologische Ermächtigung zu dieser Freiheit in sich eine

mitgeschöpfliche Haltung hervorbringt, welche dann,
philosophisch ungenau, aber lebenspraktisch realistisch, dem

Mass einer ökologischen Tugend, z.B. der Mässigkeit,
recht nahekommt. Dabei kann offenbleiben, ob nicht auch

die Dynamik der theologischen Sicht das Verhältnis zwi-

9



H. RUH

sehen Mensch und Tier längerfristig in die Richtung des

Vegetarismus tendiert.
An dieser Stelle sollten wir uns wieder an die Argumentation

von Patzig erinnern. Für Patzig ist klar, dass wir, wenn
wir das Recht der Tiere auf Leben bzw. die Gleichheit der

Lebensfähigkeit akzeptieren, in «die grössten
Begründungsschwierigkeiten kommen» (12). Genau da sind wir
jetzt, wobei wir allerdings diese Begründungsschwierigkeiten

als unvermeidbar ansehen. Denn wie sollte man
aus Gründen ethischer Begründungsschwierigkeiten
Aussagen über empirische Sachverhalte abändern können?
Etwa eine Feststellung, wie die des bekannten Neurologen
Lord Brain: «Ich persönlich kann keinen Grund dafür
sehen, warum ich meinen Mitmenschen Bewusstsein
zuerkennen sollte und es den Tieren absprechen. Ich kann
zumindest nicht daran zweifeln, dass die Interessen und
Aktivitäten von Tieren in derselben Weise mit Bewusstsein

und Fühlen korreliert sind wie meine eigenen und,
soviel ich weiss, ebenso lebhaft sein können.» (13)

Philosophisch-ethisch ist die Sachlage doch eindeutig: Entweder
sprechen wir den Tieren ein mit dem menschlichen
vergleichbares Recht auf Leben ab — und für die Sicherheit
dieser Aussage reichen die Grundlagen nicht aus — oder
wir verzichten auf das Töten von Tieren jenseits des

überlebensbedrohenden Konflikts; gerade dies letztere
erscheint aber als untragbare Utopie. Darin liegt ebeh die

Aporie.
ad 3) Vergleichsweise leicht lässt sich der letzte Punkt der

eingangs als neu bezeichneten Problemstellungen lösen,
nämlich die Frage des Vergleichs zwischen nicht interessefähigen

Menschen und Tieren, deren Interessen manifest
sind.
Fest steht, dass kein Vertreter der Tierrechte die Absicht
hat, die Rechte nicht interessefähiger Menschen
herabzumindern. Es geht einfach um die Feststellung, dass man
nicht, sofern man den speziesistischen Vorrang aufgegeben

hat, nichtbestehende Interessen von Menschen
existierenden Interessen von Tieren vorordnen kann. G. Patzig

hat sich dieser Frage ausdrücklich gestellt und sie

überzeugend beantwortet: «Dass wir solche Individuen in
unsere auf alle Menschen in gleicher Weise gerichteten
moralischen Kategorien einbeziehen, bedarf einer besonderen

Begründung. Es kann aber damit gut begründet werden,

dass es sehr gefährlich wäre, im Hinblick auf den

Respekt vor der menschlichen Integrität irgendwelche
Ausnahmen zuzulassen. Die Behandlung politischer
Dissidenten als Geisteskranke ist hierfür nur ein warnendes

Beispiel.» (14)

LITERATURVERZEICHNIS

[1] Tom Regan, The Case for Animal Rights, London 1984 —

[2] Peter Singer (Hg), Verteidigt die Tiere, Wien 1986, S. 42

— [3] Ullrich Melle, Tiere in der Ethik, in: Zeitschrift für
Philosophische Forschung, H. 2, 1988, S. 258ff — [4] Joel

Feinberg, Die Rechte der Tiere und zukünftiger Generationen,

in: Ökologie und Ethik, hg. v. Dieter Birnbacher,
Stuttgart 1980, S. 141 — [5] Ursula Wolf, Haben wir moralische

Verpflichtungen gegen Tiere»? in: Zeitschrift für
Philosophische Forschung, 1988, S. 233 — [6] Klaus M. Meyer-

Abich, Das Recht der Tiere, in: Tierschutz, hg. v. Ursula M.
Händel, Frankfurt 1984, S. 33 — [7] Peter Singer, Befreiung
der Tiere, München 1982, S. 43 — [8] Ursula Wolf, Haben
wir moralische Verpflichtungen gegen Tiere? in:
Zeitschrift für Philosophische Forschung, H. 2,1988, S. 243 —

[9] Günther Patzig, Ethische Aspekte, in: Tierversuche und
medizinische Ethik, hg. v. W. Hardegg und G. Preiser,
Frankfurter Beiträge, Bd. 3,1986, S. 87f- [10] Ullrich Melle,
Tiere in der Ethik, in: Zeitschrift für Philosophische
Forschung, H. 2,1988, S. 257 — [11] Micha Brumlik, Vom Leiden

der Tiere und vom Zwang. Zur Personwerdung, in:
Kommunikation und Solidarität, hg. v. H. U. v. Brachel
und W. Mette, Fribourg/Münster 1985, S. 300—322 — [12]

Günther Patzig, Ethische Aspekte, in: Tierversuche und
medizinische Ethik, hg. v. W. Hardegg und G. Preiser,
Frankfurter Beiträge, Bd. 3,1986, S. 87 — [13] Peter Singer,

Befreiung der Tiere, München 1982, S. 31 — [14] Günther

Patzig, Ethische Aspekte, in: Tierversuche und medizinische

Ethik, hg. v. W. Hardegg und G. Preiser, Frankfurter
Beiträge, Bd. 3, 1986, S. 81

Les droits de l'animal — nouvelles questions
concernant l'6thique animale

La constatation que l'animal a des interets et des droits
comparables ä ceux de l'homme pose de nouvelles
questions:

— Comment faut-il juger lors d'un conflict inevitable
entre l'homme et l'animal?

— Comment faut-il juger lors d'un conflict entre des exi-

geances non vitales de l'homme, comme par exemple
la consommation de viande et la mobilite, et le droit ä

la vie de l'animal?
Les reponses ä ces questions montrent la dimension
et les limites du discours ethique. Neanmoins on cher-
che des solutions basees sur la conscience, sur l'idee
d'une coexistence loyale et sur des reflexions theolo-
giques.

10



TIERRECHTE - FRAGEN ZUR TIERETHIK

I diritti dell'animale — nuovi quesiti sull'etica
animale

La dichiarazione che animali abbiano interessi, per cui sia

uomini che animali godano di diritti paragonabili, crea
nuovi interrogativi.
— Come ci si deve comportare nel caso inevitabile di

conflitto tra uomo e animale?
— Che soluzione possiamo dare al conflitto tra esigenze

non vitali, come per esempio il consumo di carne e la

libertä di movimento e il diritto alia vita, dei nostri
animali?

-Seminar
Reservieren Sie

sich jetzt schon
den 9. März 1989.

09.30 bis zirka 17.00 Uhr

Thema

«Aktuelle Beiträge zur Diätetik in der Kleintiermedizin» mit
Referenten aus den USA (Simultanübersetzung)

Tagungsort

Provet AC, 3421 Lyssach, Gewerbestrasse 1, Vortragsraum

Auskünfte
P. Cubelmann, Tierarzt, Provet AC, 3421 Lyssach, Tel. 034 / 45 40 66

Weitere Details sowie Anmeldetalon finden Sie in der nächsten
«Hill's information» im Januar 1989

[ßXPCsMret&s&
3421 Lyssach b. Burgdorf

La risposta a simili domande mette in evidenza la portata e

i limiti del discorso etico. Ciönonostante si cercano delle

soluzioni, in base alia nostra coscienza, all'esigenza di una
convivenza corretta ed a considerazioni teologiche.

Adresse: Prof. Dr. H. Ruh
Institut für Sozialethik
Kirchgasse 9

8001 Zürich

Manuskripteingang: 14. Oktober 1988

Hilfe

«La dietetique actuelle dans la medecine des petits animaux» avec
la participation de Conferenciers des Etats-Unis (traduction simul-
tanee)

Lieu

Provet SA, 3421 Lyssach, Gewerbestrasse 1, salle de conference

Renseignements
P. Gubelmann, veterinaire, Provet SA, 3421 Lyssach,
tei. 034 / 45 40 66

vous trouverez tous les details necessaires ainsi que le talon
d'inscription annexes ä la prochaine circulaire «Hill's Information»
que vous recevrez en janvier 1989

seminaire
Veuillez reserver

dejä maintenant
le 9 mars 1989.

de 09.30 jusqu' ä 17.00 h env.

Theme

Hilfe

ii


	Tierrechte - neue Fragen zur Tierethik

