
Zeitschrift: Schweizer Archiv für Tierheilkunde SAT : die Fachzeitschrift für
Tierärztinnen und Tierärzte = Archives Suisses de Médecine Vétérinaire
ASMV : la revue professionnelle des vétérinaires

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Tierärztinnen und Tierärzte

Band: 75 (1933)

Heft: 10-11

Artikel: Mensch und Tier

Autor: Frei, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-591448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-591448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER ARCHIV
FDR TIERHEILKUNDE

Herausgegeben von der Gesellschaft Schweizerischer Tierärzte

LXXV.Bd. Oktober/November 1933 lO./ll.Heft

Mensch und Tier.1)
Von Prof. Dr. W. Frei, Zürich.

Domestikation.
Etwa 1,8 Milliarden Menschen besitzen etwa 1,8 Milliarden

Haustiere. Die Domestikation von Tieren ist sicher eine Kulturtat.
Die Entwicklung der Kultur ohne Mitwirkung der Tiere,

d. h. ohne Domestikation, ist undenkbar. Insbesondere hat hierbei

das Rind eine bevorzugte wichtige Rolle gespielt. Rind,
Ackerbau und Kulturentwicklung des Menschen gehören
zusammen.

Wir können das Verhältnis zwischen Tier und Mensch als eine
Symbiose betrachten, d. h. als ein gesellschaftliches Zusammenleben

zu gegenseitigem Nutzen. Nicht nur hat der Mensch
Nutzen vom Tier, sondern auch das Umgekehrte ist der Fall.
Hierin liegt die ethische Rechtfertigung der Domestikation.

Der Mensch schützt das Tier vor Feinden, vor Parasiten,

vor Krankheiten, vor den Unbilden der Witterung. Er
sorgt für ausreichende Ernährung auch in mageren Jahren, in
denen die wilden Artgenossen unter Hunger leiden oder zugrunde
gehen. Dafür nimmt der Mensch vom Haustier die Arbeit, Milch,
Wolle und — das ist das Peinliche an dem Verhältnis —er
bestimmt im allgemeinen den Moment des Sterbens und
benutzt das Tier als Nahrung.

Gewiss sind mit der Domestikation für das Tier allerlei
Unannehmlichkeiten oder sogar Quälereien verbunden: Gefangenschaft

statt Freiheit, Überanstrengung, Aufenthalt in" unzweckmässigen

Räumlichkeiten, unrichtige Ernährung und Haltung,
welche Krankheiten Zur Folge haben. Sicher aber wird mit dem
Fortschritt der Hygiene auch die Lage der Haustiere eine bessere
und wir können sogar die Behauptung aufstellen, dass das nach
den Regeln der Hygiene gehaltene, ernährte und gepflegte Tier

') Nach Vorträgen in Zurzach, 1931; in der Aargauischen Naturforschenden

Gesellschaft, Aarau, 1932, und am Corso di Cultura Supererio,
Locarno, 1933.



516

ein angenehmeres Dasein hat als seine in der Freiheit lebenden
Artgenossen. Das Los der wilden Tiere wird zufolge Mangels
genauerer Kenntnis ihrer Lebensweise und ihres Schicksals im
allgemeinen zu optimistisch beurteilt Es ist ein Irrtum zu glauben,

die Tiere in der Freiheit führen ein sorgenloses Dasein.
Trockenen Sommern, grimmig kalten Wintern fallen viele zum
Opfer. Ständig müssen sie vor Feinden auf der Hut sein und sehr
zahlreich sind unter den Wildtieren die Erkrankungen insbesondere

durch tierische Parasiten. Wir wünschen uns, gesund zu
sein wie ein Fisch im Wasser. Nach Kenntnisnahme der
zahlreichen Fischkrankheiten ziehe ich es vor, gesund zu sein wie
ein Mensch an der Luft. Das Ziel der Gesundheitspflege besteht
darin, die Vorteile der Domestikation mit den Vorteilen des
Freilebens zu kombinieren, also eine Art Dedomestikation
durchzuführen.

Die Domestikation, wenn sie auch auf den ersten Blick ein
Eingriff in das Naturgeschehen zu sein scheint, kann trotzdem
nicht als unsittlich bezeichnet werden. Wir dürfen nicht
vergessen, dass auch der Mensch ein Naturwesen ist mit seinen
besonderen Eigentümlichkeiten und Gesetzmässigkeiten, mit
seiner besonderen Intelligenz und Phantasie und infolgedessen
mit seinen ganz besonderen Bedürfnissen. Wir werden ihm
deshalb gerade so wie einem Tier das Recht zugestehen müssen,
seiner Natur entsprechend zu leben. Wenn er aus dieser besond-
deren Veranlagung heraus gewisse Tierarten zu Haustieren
gemacht hat, so geschah das mit natürlicher Berechtigung, zumal
es sich bei der Domestikation nicht um einseitige Ausnützung
der Tiere durch den Menschen, sondern um gegenseitige
Begünstigung, also um Symbiose, handelt. Aus diesem Verhältnis sind
für beide Beteiligte gewisse Rechte und Pflichten abzuleiten.

In dem Verhältnis Mensch—Tier darf die Affektbeziehung
nicht vergessen bleiben. Das Tier ist für den Menschen nicht nur
ein materiell nützlicher Gegenstand, sondern auch ein Objekt
des Affektes, nicht nur eine Art Spielzeug, sondern ein Objekt
ernsthafter Zuneigung Man darf wohl sagen, dass diese Zuneigung

gegenseitig sei. Diese Beziehung besteht nicht nur gegenüber

dem Hund und der Katze, sondern sie kann auch
heranwachsen gegenüber anderen Tieren, z. B. Pferd, Rind, Schaf,
Ziege, sogar gegenüber Schweinen, Hühnern, Tauben und andern
Vögeln, natürlich auch gegenüber mehr oder weniger gezähmten
Wildtieren, wie z. B. Löwen, Tigern usf. Im allgemeinen scheint
es leichter, mit Säugetieren affektiven Rapport zu bekommen,



517

als mit Vögeln oder gar Reptilien und Amphibien, trotzdem das
letztere grundsätzlich wohl nicht ausgeschlossen ist. Immerhin
hört die Möglichkeit mit dem Absteigen in der Tierreihe nach
und nach auf.

Die Symbiose Mensch—Tier ist nicht ohne gegenseitige
Beeinflussung abgegangen.

Die Veränderungen des Menschen durch die domestizierten
Tiere wurden bereits oben angedeutet mit der Bemerkung, dass
der Kulturfortschritt der Menschheit ohne Domestikation,
insbesondere ohne das Rind, nicht möglich gewesen wäre.

Es müsste eine interessante Aufgabe sein, zu untersuchen, wie
die Menschheitsentwicklung sich gestaltet hätte ohne jegliche
Mitwirkung von Tieren. Der Ackerbau ohne den durch das Tier gezogenen

Pflug wäre ein ganz anderer. Anders hätte sich infolgedessen
auch die Verwendung von Pflanzen für die Ernährung und die
Kleidung des Menschen gestaltet. Die Ernährung mit Pflanzenkost
hätte eine andere Richtung eingeschlagen und die Fleischkost 'würde
ausschliesslich von Jagdtieren herrühren. Milch und Milchprodukte
fielen vollständig oder nahezu vollständig weg. Die Bekleidung durch
Felle "und Haargewebe würde ebenfalls vollständig von der Jagd
abhängig sein. Die Kriegführung müsste ohne das Pferd auskommen.

Andererseits haben aber auch die Tiere infolge der Domestikation

eine Umgestaltung erfahren teils durch Änderung der
Lebensweise und teils durch die Züchtungsmethoden. So hat die
Körpergrösse zugenommen und auch die Leistungsfähigkeit ist
in manchen Richtungen gewachsen, insbesondere die Milchmenge
beim Rind.

Die beidseitigen Vor- und Nachteile der Symbionten lassen
sich folgendermassen gegeneinander abwiegen.

Die dem Tier aus der Domestikation erwachsenden Vorteile
sind bereits angedeutet worden. Sie bestehen insbesondere in
dem Schutz vor Witterung, vor Feinden und Krankheiten und
in der Garantie einer ausreichenden Ernährung, also in einer
bedeutenden Milderung, beinahe vollständigen Ausschaltung des

Kampfes ums Dasein.
Demgegenüber stehen die typischen Domestikationskrankheiten,

welche bedingt sind durch schlechte Ställe,
unrichtige Haltung und Ernährung, qualitativ unrichtigen und
übermässigen Gebrauch, Mangel an Bewegung, also durch
Entstehung von Disposition zu allerlei Infektionskrankheiten, die
bei wild oder frei lebenden Tieren nicht oder bedeutend seltener
vorkommen, wie z. B. Tuberkulose, verschiedene Respirations-



518

krankheiten, Euterkrankheiten, überhaupt Erkältungs- und
Verweichlichungskrankheiten, Ernährungskrankheiten im weiteren
Sinne oder die durch das enge Zusammenleben der Haustiere
sich besonders leicht ausbreiten, wie etwa Rotz:, Druse, Staupe,
Schweinepest, Tuberkulose u. a. Vereinzelt ist auch der Übergang

von Infektionskrankheiten vom Menschen auf das Tier
möglich (z. B. Tuberkulose auf Hund und Katze). Dazu kommen
die Tierquälereien im eigentlichen Sinne durch unrichtiges
Geschirr, beim Transport, das Einsperren in enge Käfige, die
Freiheitsberaubung und die Unterdrückung der Individuaütät. Dabei
müss allerdings betont werden, dass die Haustiere im Laufe der
Generationen und des Infiividuallebens sich an sehr vieles
gewöhnen können, wodurch ursprüngliche Härten wesentlich
gemildert werden. Es ist z. B. höchst unwahrscheinlich, dass Pferd
und Rind, insbesondere wenn sie häufig auf die Weide kommen
oder auch zu Arbeit im Freien verwendet werden, den Verlust
der Freiheit sehr drückend empfinden werden. Wenn auch junge
Tiere bei erstmaliger Verwendung zur Arbeit sich sehr störrisch
gebärden, so hat man bei arbeitsgewohntenTieren durchaus
nicht den Eindruck, dass ihnen die Arbeit, die Betätigung eine
Last sei. Wohl bewundern wir das elegante Reh, das sich mit
grosser Geschwindigkeit durch Wald und Flur bewegt, oder den
Vogel, dem der Luftraum zur unbeschränkten Verfügung steht.
Wir vergessen aber, dass diese Tiere beständig auf der Hut sein
müssen vor ihren Feinden. Man beachte nur die immerwährende
scheue Vorsicht des äsenden'Rehes oder des auf dem Boden oder
auf dem Baum sitzenden Vogels.

Die Vorteile, die der Mensch aus den Haustieren zieht,
sind ohne weiteres bekannt: die Verwendung zur Arbeit beim
Ackerbau, die Benützung bei der Jagd, beim Sport, im Krieg, zur
Bewegung von Lasten, zur Beschaffung von Nahrung, zur
Mitarbeit beim Hausbau, bei der Bekleidung usf.

Die Nachteile für den Menschen sind aber nicht gering.
Es erwächst ihm die Verpflichtung, für die Ernährung der Tiere
zu sorgen. Erinnern wir uns, ein wie grosser Anteil der. Arbeit des
Landwirts hierzu notwendig ist und was für Aufwendungen für
den Bau und den Unterhalt der Tierwohnungen (Ställe) zu
leisten sind. Von besonderem Interesse sind die von den Tieren
auf den Menschen (und von diesem gelegentlich wieder auf die
Tiere) übergehenden Infektionskrankheiten, nämlich
Tuberkulose, Milzbrand, Rotz, Tollwut; Maul- und Klauenseuche,
Bangabortus, ferner die ziemlich zahlreichen tierischen Parasiten.



519

Einstellung des Menschen gegenüber dem Tier.

Die Einstellung des Menschen gegenüber den Tieren und
gegenüber der Natur überhaupt ist entweder eine rein
utilitaristische, materialistische, egozentrische oder zum mindesten
anthropozentrische, oder eine rein religiöse durch gewisse Dogmen

bestimmte, oder dann eine mehr oder weniger sichere ge-
fühlsmässige oder ganz sentimentale. Die eine Art und Weise der
Stellungnahme sieht im Tier und in der Natur Objekte, mit denen
nach Beheben zu schalten und walten ist, und die, solange es
nicht zu Kollision mit Interessen der Menschen kommt, rein
materiell nach jeglicher Möglichkeit ausgenützt werden können.
Die andere ebenso extreme Einstellung will dem Menschen
überhaupt nur Pflichten gegenüber den Tieren aufbürden, ohne
irgendwelche Rechte. Sehr häufig werden dann gewisse Tierarten,
wie z. B. Hunde, Katzen oder Vögel besonders bevorzugt und
eines ganz besonderen Schutzes für bedürftig erklärt, ohne Rücksicht

auf den in der Natur bestehenden Kampf ums Dasein oder
auf die gleichmässige Existenzberechtigung aller Wesen. Man
vergisst, dass der Schutz der Gazelle nicht möglich ist ohne
Benachteiligung des Tigers.

Was den Menschen vom Tier unterscheidet, ist seine
Mittelstellung zwischen Tier und Gott, aber auch seine Doppelnatur,
welche Anteile des uns durch direktes Beobachten und Erleben
bekannten Tierischen und des erstrebten gedachten Göttlichen
enthält, des Dyonisischen und des Apollinischen. Das Tierische
ist das rein Triebhafte, das heutzutage nicht mehr blindlings als
das Schlechte schlechthin bekämpft, sondern als ergiebige und
notwendige Quelle der Produktivität (unter gewissen Kautelen)
erkannt ist. Wenn man sich frei macht von der Auffassung, das
Tierische sei etwas Inferiores, etwas, wovon man in anständiger
Gesellschaft nicht spricht, das Böse, Diabolische, kann man
nicht leicht zu einer überheblichen Einstellung den Tieren
gegenüber gelangen. Wer sich aber darüber klar ist, dass das
Tier die reine Verkörperung des Triebhaften, ein reines Symbol

der Natura naturans, der Vitalität ist, der muss das Tier
beneiden, zumal wenn er bedenkt, wie deprimierend, entkräftigend

und sterilisierend die" Ungelöstheit der Zwiespältigkeit
zwischen Trieb und Intellekt sein kann.

So kann es auch nicht wundernehmen, dass bei vielen Völkern
der Gegenwart und Vergangenheit, auch bei Kulturvölkern die
Tiere in der Religion eine Rolle spielen. Während nach weit
verbreiteter Ansicht des abendländischen Durchschnittsmenschen



520

das Tier, und zwar nicht nur das Haustier, sondern überhaupt
alle Gegenstände der belebten und unbelebten Natur Objekte
der Besitzergreifung und Ausnützung darstellen, haben jene
Völker zu Tieren das Verhältnis der Gleichberechtigung, der
Koordination oder geradezu der Subordination.

Bei den Indianern können Tiere Bringer von Kulturgütern sein
gerade so wie übrigens auch Uberträger von Krankheiten (aber
nicht in unserem heutigen Sinne) (K. Beth)1). Bei sogenannten
Naturvölkern, wird nicht selten die Ansicht angetroffen, dass die
Tiere dem Menschen übergeordnet sind und dass die Menschen von
den Tieren abhängen, sofern sie ihnen zahlreiche Wohltaten glauben
verdanken zu müssen. Primitive Völker in Amerika erblicken in den
Tieren geradezu die Idealtypen des Menschen im Tierreich, das
Reich der Seligen, im Zentralsitz der Tierwelt das Paradies. Dem
Indianer erscheint das Tierreich als das Land voll Unschuld, Seligkeit

und Vollkommenheit. „Es ist der Psyche des primitiven
Menschen verhältnismässig sehr leicht, sich mit einer .andern Person
und selbst mit Tieren zu identifizieren" (Beth). Bei den maskierten
Tänzen der Südseeinsulaner, der Australier und der Indianer, ist
der maskierte Tänzer nicht bloss die Analogie des Tieres, dessen
Maske er trägt, sondern er ist selbst jenes Tier.

Der primitive Mensch, z. B. der Indianer, hat im wesentlichen
ein freundliches Verhältnis zu den Tieren. Er fürchtet nicht
diejenigen, welche der Kulturmensch fürchtet, sondern er hat zu ihnen
ein Vertrauen, welches häufig religiöser Natur ist (Beth). Beispielsweise

werden Schlangen, zumal Klapperschlangen, nicht getötet.
Bei den Zulus hat jeder Mensch sein Ihlogi, eine Art geheimnisvoller

Schlange, die ihn behütet, also eine Art fürsorglichen Gleist.
Bei andern Stämmen ist ein anderes Tier in freundlicher Weise mit
dem Menschen verbunden und er stirbt, wenn jenes Tier stirbt.

Zahlreiche Gottheiten haben Tiere als Begleiter und Symbole,
z. B. Schlangen, Löwen, Adler. Die Idee der tierischen Abkunft der
Menschen überhaupt oder einzelner hervorragender Geschlechter
und die darauf sich gründende Form des Totemismus, die
Tiergötter, die tierischen Helfer und Schutzgeister einzelner oder ganzer
Genossenschaften findet sich in auffallender Übereinstimmung auf
der ganzen Welt wieder (Ehrenreich)2).

In Indien gibt es Altersasyle für Kühe. Die Kuh ist ein heiliges
Tier, offenbar als Symbol der Mütterlichkeit und als Spenderin der
lebenserhaltenden Milch. Der Stier ist das Symbol Wischnus. Andere
Tiere, z. B. Vögel, Löwen, Pferde sind Begleiter oder Symbole von
höchsten Gottheiten.

Wenn Tiere Objekte religiöser Verehrung werden, kann das

') Religion und Magie, Leipzig und Berlin 1927.
2) Allgemeine Mythologie, Leipzig 1910.



521

offenbar aus zwei Gründen geschehen, entweder aus Angst oder
aus der Vorstellung hervorragender Nützlichkeit für den
Menschen, oder weil man ihnen höhere Fähigkeiten zuschreibt, bzw.
sie als Sitz und Inhaber göttlicher Kräfte betrachtet oder als
Hort einer Menschenseele (Seelenwanderung). So konnten der
mächtige Ur, der für den primitiven Menschen unwiderstehlich
war, ebenso wie das Krokodil, Objekte der Furcht und der
Verehrung werden, Wesen, denen man Opfer darbringen und
deren Zorn man beschwichtigen musste. Ebenso verständhch
ist, dass das Rind, an andern Orten das Schwein, zu götthchen
Ehren gelangten, weil das Leben des Volkes vollständig von dem
Wohlergehen dieser Tiere abhängig ist, und einem wesenthchen,
ja einem einzig ausschlaggebenden lebenspendenden Faktor sehr
wohl götthche Verehrung dargebracht werden darf.

Aus alledem geht hervor, dass primitive und Kulturvölker
den wilden und den Haustieren gegenüber ein ganz anderes
Verhältnis hatten als wir Heutigen. Damit soll nicht gesagt sein,
dass auch wir diesen Standpunkt einnehmen müssten und etwa
Tiere als heilige und absolut unangreifbare und unantastbare
Naturgegenstände zu betrachten hätten. Mir scheint das ebenso
widersinnig wie die brutale materialistische Ausnützung der Natur
und die Vernichtung von Pflanzen und Tieren entweder aus
ganz gewöhnlichen materiellen Krämergründen oder aus purer
Freude am Vernichten und Töten.

Vielmehr ist eine mittlere Stellungnahme gerechtfertigt,
welche dem Tier gibt, was des Tieres, und dem Menschen, was
des Menschen ist. Das Zusammenleben von Menschen mit Haustieren

ist eine besondere Art der Gesellschaftsbildung mit dem
Zweck gegenseitigen Nutzens, die nicht zu einseitiger Ausnützung
oder Unterordnung ausarten soll. Die vollständige Rechtlosigkeit

und Unterdrückung der Tiere durch den Menschen scheint
mir ebenso unmoralisch wie die einseitige Verhimmlung von
Tieren auf Kosten des Menschen. Es berührt uns merkwürdig,
zu hören, dass in Indien Altersasyle für Tiere existieren, wo
Millionen von Menschen in Elend und Armut verkommen und
verhungern.

Pflichten des Menschen und Rechte der Tiere.

In der Jurisprudenz ist verschiedentlich darüber diskutiert
worden, was bei den Strafbestimmungen gegen die Tierquälerei
eigentlich zu schützen sei. Zwei Auffassungen stehen einander
gegenüber. Die eine betrachtet das Tier als Rechtssubjekt, das



522

oder dessen Interessen geschützt werden sollen, während nach
der zweiten der Schutz des Tieres notwendig ist, weil die Quälerei
das Sittlichkeitsgefühl des Menschen beleidigt oder verletzt. Es
ist in diesem Fall also der Mensch oder ein Interesse des
Menschen, das geschützt werden soll.

Die erste Ansicht geht von der Idee aus, dass das Tier ge-
wissermassen eine Persönlichkeit sei, infolgedessen ein Recht
habe. Zum mindesten müsse man den höheren Tieren diese
Qualität zusprechen.

Leo Weber1.) hat schon im Jahre 1904 die Ansicht
ausgesprochen, dass die Anerkennung und Durchführung eines
Anspruches der Tiere auf gebührliche Behandlung logisch und
gerecht sei. Es sei auch zulässig, dass der Staat durch seine Organe
im Namen der beseelten, aber der menschlichen Sprache
entbehrenden Natur Klage führt gegen den, der sich an ihr
vergreift, Klage um des Geschöpfes selbst willen, und nicht bloss,
weil das menschliche Interesse es fordert. Wenn das Tier, wenigstens

das höhere Tier, eine Persönlichkeit ist (und dafür lassen
sich gewisse Belege bringen), so kann man es auch, wenigstens
in einem gewissen Sinne, als Rechtssubjekt betrachten. Man
darf wohl Menschen und Haustiere als eine Gesellschaft
auffassen, in welcher jedes Glied seine bestimmten Rechte und
Pflichten hat. Daraus resultieren offenbar Pflichten des Menschen
gegenüber den Tieren.

Die zweite Auffassung geht dahin, dass im Tierschutz das
menschliche Sittlichkeits- resp. Mitleidsgefühl das Objekt des
Schutzes sei. Eine Vorstellung, welche das Tier als Rechtssubjekt
dem Menschen gleichstellte, würde auf den Widerstand der
weitverbreiteten Auffassung stossen, wonach zwischen Tier und
Mensch eine durchgreifende innere Wesensverschiedenheit
besteht. Religiöse und philosophische Grundauffassungen spielen
dabei mit, auch wenn der einzelne sich von diesen Hemmungen
losmachen könnte (M. Beck)2). Die Grausamkeit gegenüber den
Tieren müsse deshalb bekämpft werden, weil sie zur Grausamkeit
gegenüber dem Menschen verführt und, wie in der Eingabe der
Tierschutzvereine an den Präsidenten der Abrüstungskommission,

Henderson (1932), betont, auch ein Moment zur Entstehung
von Kriegen sei.

Sicher hat das Tier ein Anrecht auf Schutz und selbstver-

1) Vortrag an der Delegiertenversammlung der deutschschweizerischen
Tierschutzvereine, Bern, 1904.

2) Die Tierquälerei, Dissertation. Zürich, 1918.



523

ständlich soll im Tierschutz das Sittlichkeitsgefühl des Menschen
geschützt werden. Mit dieser Feststellung soll einer grundsätzlichen

Diskussion darüber, wann und unter welchen Umständen
das Tier als'Rechtssubjekt bzw. -Objekt zu behandeln sei, nicht
vorgegriffen werden. Praktisch wird der Zweck des Tierschutzes
zwar erreicht durch das Strafrecht, auch dann, wenn im Hintergrunde

die Auffassung steht, wonach das Tier eine Sache und
nur als Besitz des Menschen geschützt werden müsse, und die
Tierquälerei um des Menschen willen zu verbieten sei.

Die Auffassung des Menschen von der Natur und seiner
Stellung zu ihr hat sich im Laufe der Jahrhunderte wesentlich
geändert. Auf die Dislokation der Erde aus dem Zentrum der
Welt folgte eine gewisse Entthronung des Menschen, die
Einreihung und Einordnung desselben unter die andern Lebewesen,
eine Art Demokratisierung in der belebten Natur. Dass dieses
Aufgeben des anthropozentrischen Standpunktes nicht ohne
innere und äussere Kämpfe vor sich gehen konnte, ist wohl nicht
verwunderlich. Allzuvielen fällt das Heruntersteigen um einige
Treppenstufen schwerer als das Hinauffliegen auf höchste Gipfel
auf den Flügeln des Eigendünkels.

Selbst wenn wir uns der Auffassung anschliessen, dass der
Mensch als Herr der Erde eingesetzt sei, so müsste es uns doch
widerstreben, diese Herrschaft zur egoistischen, tyrannischen
Ausnützung des Untertanenlandes zu missbrauchen. Aber wir
fühlen uns heute als ein Teil der Natur verwandt mit andern
Lebewesen, besonders mit den höheren Tieren, denn wir sind
Fleisch von ihrem Fleisch und Blut von ihrem Blut, Geist von
ihrem Geist und Werkzeuge höheren Waltens, Inkarnation eines
Gestaltungswillens wie sie. Der nicht nur utilitaristisch
egozentrisch eingestellte Mensch fühlt sich mit der ganzen Natur
verbunden. Er bewertet sie als Organismus, von dein er ein Glied
ist. Er greift in die Natur ein nur soweit seine Existenz und sein
höheres Wohlbefinden es erfordern. Er vermeidet nicht nur
Tierquälereien, er empfindet das Vernichten und Töten aus
sportlichem oder Vergnügungsinteresse geradeso als Quälerei wie die
Tierquälerei im gewöhnlichen behördlichen Sinne. Die Natur ist
ihm ein Gegenstand der Achtung und Verehrung wie dem
Gläubigen die Gottheit, und wahrhaftige Religiosität ist von Achtung
vor der Natur getrennt nicht denkbar. Der Gottesgläubige, der
sich der Natur gegenüber als unbeschränkter Herrscher fühlt,
missbraucht seine bevorzugte Stellung gegenüber Gott zu
egoistischen Geschäftszwecken. „Alle lebendige Frömmigkeit fliesst



524

aus Ehrfurcht vor dem Leben und der in ihr gegebenen Nötigung
zu Idealem. In der Ehrfurcht vor dem Leben liegt die Frömmigkeit

in ihrer elementarsten und tiefsten Fassung vor" (Albert
Schweitzer)1).

Vielen ist heute die überhebliche Einstellung von Philosophen
früherer Zeiten, wie z. B. diejenige von Kant und Fichte, gegenüber

den Tieren völlig unverständlich. Nach Kant steht der
Mensch, weil er in seiner Vorstellung das Ichbewusstsein besitzt,
unendlich über allen anderen auf Erden lebenden Wesen, als
„ein von Sachen, dergleichen die vernunftlosen Tiere sind, mit
denen man nach Belieben schalten und walten kann, durch Bang
und Würde ganz unterschiedenes Wesen". Und Fichte in seiner
Bechtslehre meint, der Mensch sei Herr und soll es sein, denn
nur er sei frei, nur er eine Person und ein Bechtswesen, das Tier
hingegen sei nur eine Sache, nur Materielles ohne Vernunft und
ohne Becht (zit. nach L. Weber)2). Ebenso fremd ist uns die
Auffassung von Kant, wonach die Tierquälerei nur deshalb
verwerflich sei, weil dadurch das Mitgefühl für den Menschen
abgestumpft werden könne, eine Auffassung, der schon
Schopenhauer energisch entgegengetreten ist (zitiert nach
L. Weber).

Auch in neuerer Zeit ist der bisherigen Betrachtungsweise ein
scharfer Kritiker und den Natur- und Tierrechten ein warmer
Verteidiger erstanden in Albert Schweitzer3). „Wie weit
Kant davon entfernt ist, das Problem des inhaltlich bestimmten
Grundprinzips des Sittlichen einzusehen, ergibt sich daraus, dass
er in einer ganz engen Auffassung des Gebietes des Ethischen
verharrt. Er setzt seinen Eigensinn darein, die Grenzen der Ethik
so eng wie möglich zu ziehen. Allein mit Pflichten des Menschen
gegen Menschen lässt er sie beschäftigt sein. Das Verhalten des
Menschen zu der nichtmenschlichen Kreatur bezieht er nicht in
sie ein...

„Wie die Hausfrau, die die Stube gescheuert hat, Sorge trägt,
dass die Tür zu ist, damit ja der Hund nicht hereinkomme und
das getane Werk durch die Spuren seiner Pfoten entstelle, also
wachen die europäischen Denker darüber, dass ihnen keine Tiere
in der Ethik herumlaufen. Was sie sich an Torheiten leisten, um
die überlieferte Engherzigkeit aufrecht zu erhalten und auf ein
Prinzip zu bringen, grenzt ans Unglaubliche. Entweder lassen sie

1) Kultur und Ethik, Bern 1923.
2) Der strafrechtliche Schutz der Tiere, Aarau 1904.
s) Kultur und Ethik, Bern 1923.



525

das Mitgefühl gegen Tiere ganz weg oder sie sorgen dafür, dass
es zu einem nichtssagenden Rest zusammenschrumpft...

„Es ist, als hätte Descartes mit seinem Ausspruch, dass die.
Tiere blosse Maschinen sind, die ganze europäische Philosophie
behext."

Wie die Auffassungen über Recht und Rechtssubjekt sich
ändern können, das zeigt übrigens auch die Entwicklung der
Staaten. Die Tendenz ging von der absoluten zur konstitutionellen

Monarchie und von der Monarchie zur Demokratie. Wir
kennen auch Staaten, die sich Demokratien nannten, wo aber
neben den vollberechtigten Bürgern rechtlose, nur als Sachen
betrachtete Sklaven vorkamen. Einem Vollbürger eines
derartigen Staates wäre die Anerkennung eines Sklaven als eines

Rechtsubjektes gerade so absurd vorgekommen, wie vielen
heutigen Menschen die Übertragung dieser Auffassung auf das
Tier.

Tierschutz.
Tierschutz heisst Schutz der Tiere vor Leiden und Tod.

Gemeinhin versteht man unter Tierschutz die Verhütung unnützer
Quälereien. Schmerz kann dem Tier zugefügt werden durch den
Menschen oder durch andere Tiere, aber auch durch Krankheiten,

d. h. also durch Mikro- und Makroparasiten, allgemein
durch Feinde, durch Naturgewalten. Tierschutz im weitesten
allgemeinen Sinne will Behütung aller Tiere, nicht nur der Haustiere,

vor Leiden und vorzeitigen Tod, seien sie durch den
Menschen oder durch andere Lebewesen tierischer oder pflanzlicher
Natur öder andere Naturfaktoren verursacht. Einem derart
weitgehenden Tierschutz sind aber Grenzen gesetzt, da er ein
Eingreifen in den natürlichen Existenzkampf bedeuten kann. Wir
müssen uns auf das naturgegeben Mögliche, auf die Vermeidung
überflüssiger Leiden beschränken. Der Tier- und Naturschutz
findet seine natürlichen Grenzen in den unabwendbaren brutalen
Notwendigkeiten der Ernährung, der Existenz. Viele Lebewesen
müssen töten, um zu leben. Wir schlachten ungezählte Millionen
von Tieren, um sie aufzuessen. Dagegen wird nicht viel einzuwenden

sein, ebenso wenig gegen die Verwendung von Fellen bzw.
Haaren zur Herstellung von Kleidern, d. h. zum Schutz gegen die
Kälte. Eine sehr grosse Zahl von Tieren aber muss das Leben
lassen zu Luxuszwecken des Menschen. Denn viele Pelzstücke
und alle Vogelfedern sind keine unbedingten Lebensnotwendigkeiten,

sondern Dekorationsstücke, auf welche die konsequent
tierfreundliche Dame verzichten müsste.

37



526

Der Schutz der Tiere erstreckt sich sowohl auf Haustiere als
auch auf freilebende. Glücklicherweise sind Unternehmungen
oder Unterlassungen zum Schutz der Haustiere sehr häufig identisch

mit Erhaltung ihrer Gesundheit und der Aussicht auf
materiellen Nutzen für den Menschen. Nichtsdestoweniger sind
wir bezüglich Verbesserung der hygienischen und damit der
humanen Haltungsweise der Tiere noch lange nicht zur
Vollkommenheit gelangt. Das Eingesperrtsein des von Natur aus
auf Bewegung, auf Laufen und Springen eingestellten Hundes,
etwa verbunden mit intensiver Fütterung bis zur unförmlichen
Verfettung und absoluter Ruhe auf seidenem Sofakissen, ist
gerade so tierquälerisch wie das Einsperren eines Schweines oder
einer Kuh in einen dunklen, engen, mangelhaft beleuchteten und
schlecht ventilierten Stall. Und wenn verlangt wird, dass Rind
und Pferd das Recht auf Bewegung in freier Luft haben, so gilt
dasselbe für den Stuben- oder Schosshund. Tierquälerei und
durchaus verwerflich ist auch die Verwendung kranker Tiere
zur Arbeit1). Für den Transport von Schlachttieren bestehen
wohl in den meisten Staaten besondere Vorschriften, welche
tierquälerische Ereignisse, z. B. allzu dichte Füllung der
Transportwagen, verhindern sollen. Ebenso bestehen bestimmte
Vorschriften für die weitere Behandlung der Schlachttiere und
bezüglich der raschen Betäubung.

Der Tierschutz muss möglichst auf internationaler Basis2)
ausgebaut werden zur Verhinderung der Tötung oder gar
Ausrottung von Tieren lediglich um Krämergewinnes, gewöhnlichen
Gaumengenusses, raffinierten Luxus' oder Sportes3) willen
(Vogelmord für delikaten Schmaus oder zur Erlangung von
Schmuckfedern).

Naturschutz.
Tierschutz ist ein Stück Naturschutz. Warum aber wollen

wir die Natur „schützen"? Wenn wir einmal das Tier als
Objekt des Schutzes, wenn wir also ein Recht des Tieres dem

*) Vgl. P. B ü r g i, Zur Bekämpfung des Gebrauches lahmer Pferde.
Schweizer Hufschmid, 1916.

2) Der Beitritt der Schweiz zur Konvention zum Schutz der Walfische
war als Zustimmung und moralische Unterstützung des Naturschutzgedankens

gerechtfertigt.
3) Die organisierte Jagd ist in unseren dichtbewohnten europäischen

Ländern aus wirtschaftlichen Gründen und zur Erhaltung des
Wildbestandes notwendig. In andern Ländern kann sie Notwehr zum Schutz
von Viehherde und Farm sein. Sonst aber ist sie sportliches Vernichten
von Leben ohne höhere Notwendigkeit.



527

Menschen gegenüber anerkannt haben, müssen wir offenbar
einen Schritt weiter gehen und auch den Pflanzen und der
sogenannten unbelebten Natur ein gewisses Recht des Seins, des
Handelns und Wirkens zusprechen. Wo der Schutz der Natur
nur Schutz vor dem Menschen bedeutet, da ist der Kampf ums
Dasein (z. B. in Naturschutzgebieten) keineswegs beseitigt,
sondern es ist lediglich der Eingriff des Menschen in das
sogenannte natürliche Geschehen und damit die Benachteiligung
des einen oder andern Kontrahenten vermieden. Schutz aller
Lebewesen oder aller Naturphänomene voreinander ist nicht
möglich. Zerstörung, Leiden und Tod ist untrennbar mit
jeglichem Naturgeschehen im Reich des Lebendigen verbunden.
Aber wir wollen die Natur schützen vor sinnlosem Zerstören, vor
Ausrottung von Pflanzen und Tieren. Es soll möglichst wenig
in das Walten der Naturkräfte eingegriffen und das Landschaftsund

Heimatbild bewahrt werden.
Die philosophisch-psychologischen Motive dieses unseres

Wollens können nicht besser als durch die folgenden Sätze von
Albert Schweitzer dargestellt werden. Er kritisiert Kant,
nach dem „der Vandalismus des Zerstörens der schönen als
unempfindlich angesehenen Gebilde der Natur nur dadurch
unethisch sein soll, dass er den Pflichten des Menschen gegen sich
selbst widerspricht, indem er dem die Moralität fördernden
Gefühl, auch etwas ohne Absicht auf Nutzen zu lieben, Abbruch
tut..." „Ehrfurcht vor dem Leben ist Ergriffensein von dem
unendlichen, unergründlichen vorwärtstreibenden Willen, in dem
alles Sein begründet ist. Sie hebt uns über alle Erkenntnis der
Dinge hinaus und lässt uns zum Baum werden, der vor der Dürre
bewahrt wird, weil er an den Wasserbächen gepflanzt ist...."
„Ethik besteht also darin, dass ich die Nötigung erlebe, allem
Willen zum Leben die gleiche Ehrfurcht vor dem Leben
entgegenzubringen wie dem eigenen. Damit ist das denknotwendige
Grundprinzip des Sittlichen gegeben. Gut ist, Leben erhalten
und Lehen fördern; böse ist, Leben vernichten und Leben
hemmen." „Wo ich irgendwelches Leben schädige, muss ich
mir darüber klar sein, ob es notwendig ist Über das Unvermeidliche

darf ich in nichts hinausgehen, auch nicht in scheinbar
Unbedeutendem."

Rechte des Menschen und Pflichten der Tiere.

Ein geordnetes gesellschaftliches Zusammenleben von
Menschen ist nur möglich durch gegenseitige Rücksichtnahme, d. h.



528

jedes Individuum hat gegenüber allen anderen gewisse Rechte
und gewisse Pflichten. Dasselbe gilt für die Mensch—Tier-Gesellschaft.

Wenn der Mensch als der intelligentere und mächtigere
Partner und Inhaber eines selbst angemassten Rechtes die
Herrschaft über die Haustiere ergriffen hat, so entbindet ihn
das, wie wir gesehen haben, nicht von allerlei Verpflichtungen
gegenüber den Tieren, ja überhaupt gegenüber allen Mitgeschöpfen,

Tieren und Pflanzen, gegenüber der Natur überhaupt.
Hingegen dürfen diese Verpflichtungen nicht übertrieben werden,
wozu manche Tierschützer anscheinend infolge Mangel an
Kenntnissen und exaktem Nachdenken grosse Neigung zeigen.
Der Mensch ist auch ein Teil der Natur mit
Existenzberechtigung und Anspruch auf Schutz. Wir
haben uns der Erde nicht aufgedrängt. Eine höhere Macht hat
uns erschaffen. Aber da wir nun einmal hier sind, wollen wir uns
wie jedes Lebewesen behaupten. Das ist unser Recht und unsere
Pflicht. Auch das Tier hat nach Massgabe der Vorteile, die es
durch das Zusammenleben mit dem Menschen gewinnt, gegenüber

diesem Gesellschaftspartner gewisse Verpflichtungen.
Geradeso wie der Staat, d. h. die menschliche Gesellschaft, im
höheren Interesse seines Fortbestandes vom Einzelnen Opfer,
unter Umständen sogar das Opfer seiner Gesundheit und seines
Lebens verlangt, ebenso kann unseren Symbionten im höheren
Interesse unserer und ihrer Existenz solche Opfer aufzuerlegen
notwendig werden. So haben wir wohl die Berechtigung, die
Haustiere zur Arbeit in unserem, zum Teil auch in ihrem eigenen
Interesse heranzuziehen und sie zu töten nicht nur, weil unsere
anatomisch-physiologische Beschaffenheit eine gemischte
vegetabilisch-animalische Ernährung vorschreibt, sondern auch aus
den soeben entwickelten Überlegungen heraus. Im übrigen
besteht kein prinzipieller Unterschied zwischen der Verwendung
von Tieren und Pflanzen zu Nahrungszwecken. Denn in beiden
Fällen wird die Existenz lebender Organismen vernichtet.

Hier ist der Ort, vom

wissenschaftlichen Tierversuch
zu reden. Als Forscher kann ich mit voller Überzeugung
behaupten, dass die Wissenschaft ohne Tierversuch nicht
auskommt und dass die Medizin nicht soweit gediehen wäre, wie sie
heute ist, d. h dass wir in der Bekämpfung der Krankheiten des
Menschen und der Tiere bei weitem nicht die heutigen Erfolge
erreicht hätten. Einen Unterschied zu machen zwischen
Vivisektion, dem Ojjerieren an lebenden Tieren zwecks Forschung,



529

und sonstigen Experimenten hat keinen Sinn, denn in beiden
Fällen werden den Versuchstieren Leiden zugefügt. Die
moralische Rechtfertigung des wissenschaftlichenTier-
versuchs liegt in folgendem. Wir befinden uns den Tier- und
Menschenkrankheiten gegenüber in Notwehr, und es wäre
töricht, in diesem Kampfe die uns von der Natur verliehene
Intelligenz nicht zu gebrauchen. Wir kämpfen um unsere
Existenz, wenn wir gegen die Krankheiten des Menschen und
diejenigen der Tiere vorgehen. Wir kämpfen aber auch um die
Existenz der Tierwelt rein objektiv, da die Ergebnisse der
Krankheitsforschung grundsätzlich, wenn auch zunächst in
kleinem Ausmass auch den wilden Tieren zugute kommen,
insbesondere, wenn es gelingt, durch Bekämpfung von Haustierseuchen,

die auch auf Wildtiere übertragbar sind, diese letzteren
zu schützen. Die Grundlage der Erforschung der Krankheitsursachen

und der Krankheitsentwicklung ist aber die Kenntnis
der physiologischen Vorgänge am lebendigen Organismus.
Hierdurch ist der physiologische Tierversuch gerechtfertigt. Die
weiteren Experimente in Form von Operationen, Transplantationen,

Amputationen, Verbrennungen, Erfrierungen, VerT

giftungen, Infektionen waren notwendig zur Erkenntnis des
Wesens der Krankheit, der verschiedenen Krankheitsprozesse
überhaupt und im besonderen der Infektionskrankheiten, unter
denen die Seuchen der Menschen und der Tiere die verheerendsten

waren und zum Teil noch sind. Stoffwechselkrankheiten und
die verschiedenen Organkrankheiten können nach allen
Richtungen nur unter Zuhilfenahme des Tierexperimentes erforscht
werden. Der pharmakologische Tierversuch, werde er auf
Hochschulen oder in den Laboratorien der Fabriken ausgeführt, ist
erforderlich zur Ausprobung der wirksamen Minimaldosis, der
toxischen Dosis, der therapeutischen Breite und der Todesdosis
der Medikamente und gibt dem Praktiker Heilmittel von
konstanter Wirkung in bekannter Menge. Weitaus der grösste Teil
unseres Wissens von Infektion und Immunität und die Möglichkeit

der prophylaktischen und therapeutischen aktiven und
passiven Immunisierung sind nur durch den Tierversuch
errungen worden. In der Tiermedizin sind die immunisatorischen
Impfungen weiter verbreitet als in der Humanmedizin, da es
bei den Haustieren mehr seuchenhafte Infektionskrankheiten
gibt als beim Menschen. Weiterhin ist die Erkennung von
Infektionskrankheiten in vielen Fällen überhaupt nur möglich
durch ein diagnostisches Tierexperiment.



530

Von den Gegnern des Tierversuchs wird der Humanmedizin
stereotyp der Vorwurf gemacht, die Ergebnisse des Tierexperimentes

seien nicht auf den Menschen übertragbar. Diese
Behauptimg beruht auf Unkenntnis der Physiologie des Menschen
und der Tiere. Kein Einsichtiger wird behaupten wollen, dass
seine Atmung, seine Verdauung, seine Zirkulation, sein
Stoffwechsel usw. grundsätzlich von demjenigen eines Hundes, eines
Pferdes oder Schweines verschieden sei. Zur Erkennung des
Wesentlichen einer Tiergruppe, z.B. des den Säugetieren Gemeinsamen,

ist der Tierversuch brauchbar und notwendig. Das Art-
und Varietätspezifische muss natürlich an der betreffenden Tierart

studiert werden. Auch zu didaktischen Zwecken ist in vielen
Fällen das Tierexperiment notwendig. Wo es tunlich ist, soll es
durch den kinematographischen Film ersetzt werden. Für uns
Tierärzte istdieVerwendungvon lebendigenTieren zu Operationsübungen

(natürlich unter Anleitung des Dozenten) zur Erlernimg
von Operationen unbedingt erforderlich. Denn nur der Geübte
kann rasch und sicher und unter geringsten Leiden für den
Patienten eine Operation ausführen und die Krankheit
verkürzen. Sp ist der gut ausgebildete Tierarzt ein
wirklicher Helfer für die leidende Tierwelt, also ein
wichtiger Träger des Tierschutzes.

Wenn also das Versuchstier in den Experimenten
der Tier- und Humanmedizin Opfer bringt, so tut
es das nicht nur deshalb, weil es als Glied der Tierund

Menschengesellschaft dazu moralisch verpflichtet
ist, sondern auch im eigensten praktischen

Interesse seiner Genossen.
Der Ethiker Albert Schweitzer, der auch die Tiere und

die gesamte lebendige Natur in das Sittengesetz einbezieht, weiss
als Arzt, dass wir im Kampf ums Dasein nicht ohne den
Tierversuch auskommen können. Jedem, der Tierversuche selber
macht, sind seine Worte aus dem Herzen gesprochen: „Wo ich
irgendwelches Leben schädige, muss ich mir darüber klar sein,
ob es notwendig ist. Diejenigen, die an Tieren Operationen oder
Medikamente versuchen, oder ihnen Krankheiten einimpfen, um
mit den gewonnenen Resultaten Menschen Hilfe bringen zu
können, dürfen sich nie allgemein dabei beruhigen, dass ihr
grausames Tun einen wertvollen Zweck verfolge. In jedem einzelnen
Fall müssen sie erwogen haben, ob wirklich Notwendigkeit
vorliegt, einem Tier dieses Opfer für die Menschheit aufzuerlegen."

Die schweizerische medizinisch-biologische Gesellschaft hat



531

in ihrer Sitzung vom 6. August 1932 in Thun folgende Leitsätze
angenommen:

„1. Ein Tierversuch wird nur unternommen entweder auf Grund
eines der Forschung dienenden Versuehsplanes oder auf Grund
didaktischer, diagnostischer oder therapeutischer Notwendigkeit.

2. Wenn der Zweck der den Tierversuch notwendig machenden
Aufgabe es zulässt, wird der Versuch am niedriger stehenden und
nicht am höher stehenden Tier ausgeführt.

3. Bei Operationen an Tieren findet die Schmerzbetäubimg ebenso
ausgiebig Anwendung wie bei Heiloperationen am Menschen und
am Haustier. Wo das Tier nicht zu Beobachtungszwecken am Leben
erhalten werden muss, wird es noch in der Narkose getötet. — Bei
der Tierhaltung wird auf schonende Behandlung geachtet und auch
auf die Bedürfnisse der einzelnen Tierarten gebührend Rücksicht
genommen.

4. Tierversuche dürfen nur in Laboratorien, Anstalten und
Spitälern ausgeführt werden, die einer hiefür verantwortlichen
wissenschaftlichen Leitung unterstehen."

Im Interesse einer exakteren Überwachung und derVerhütung
missbräuchlicher, wilder Tierexperimente kann gegen ein allge-'
meines Verbot der Vivisektion und die Bestellung einer
staatlichen Aufsichtskommissiön nichts eingewendet werden, sofern
als Ausnahme den wissenschaftlichen Instituten unter
verantwortlicher Leitung der Tierversuch gestattet ist..

Die Leiden, welche den Versuchstieren durch die Experimente
zugefügt werden, sind vieltausendmal geringer als die enormen
Schmerzen und das millionen- und milliardenfache Sterben durch
Krankheiten, insbesondere durch Infektionen und
Parasiteninvasionen, das in der freien Natur heute noch vorkommt und
gegen die unermesslichen Leiden und materiellen Schädigungen,
welche der Mensch und die Haustiere in früheren Zeiten durch
die verheerenden Seuchenzüge erleiden mussten und auch in
Zukunft noch im selben Ausmasse ertragen müssten, wenn nicht
gerade auf der Grundlage des Tierversuchs wesentliche Seuchen
von Mensch und Tier hätten ausgerottet oder sehr stark
zurückgedrängt werden können.

Einige zufällig herausgegriffene Zahlen mögen der Erläuterung
dieser Behauptung dienen.

Die heutige Ausbreitung der Milzbrandkrankheit lässt sich
nicht mehr mit derjenigen früherer Jahrhunderte vergleichen. Im
Jahre 1617 ging eine hauptsächlich unter den Rindern in Italien
verbreitete Seuche (die nur Milzbrand gewesen sein kann) auf den
Menschen über und es starben 60 000 Personen. Demgegenüber
sind die heutigen Zahlen bescheiden. Beispielsweise wurden im



582

Deutschen Reich von Milzbrand befallen im Jahre 1915 2398 Haustiere

(Pferde, Rinder, Schafe, Ziegen, Schweine), im. Jahre 1920
842, im Jahre 1924 1885 (die geringe Zahl der Milzbrandfälle im
Jahr 1920 ist auf die Verminderung der Einfuhr ausländischer
Häute, Felle und Haare, welche Milzbrandsporen häufig tragen,
zurückzuführen). In den Jahren 1923—1925 erkrankten an Milzbrand
in Deutschland 406, in Dänemark 12, in Bulgarien 10, in Österreich
28, in Polen 202, in Italien 6536, in der Schweiz 8, in der Tschecho-
slovakei 168, in Ungarn 8, in den Sowjetrepubliken 1924 und 1925
31 668, in den Vereinigten Staaten in diesen zwei Jahren 277
Menschen. Die Sterblichkeit betrug in Deutschland etwa 15%, in
andern Ländern 12—15% der Erkrankten.

In den Jahren 1711—1714 starben in Italien, Frankreich,
Holland und England etwa 1% Millionen Tiere an Rinderpest. Im
ganzen schätzt man die Gesamtverlust'e an Rinderpest im 18.
Jahrhundert auf 30 Millionen Tiere bei einem Gesamtbestand von etwa
200 Millionen Rindern in ganz Europa. Allein im Jahre 1792 verlor
Italien 3—4 Millionen Rinder durch diese Seuche. In den Kriegsjahren

1870—1871 verlor Deutschland 40 000, Frankreich 70 000
Rinder an Rinderpest. Die letzte grössere Invasion von 1878 und
1879 brachte Deutschland einen Verlust von 2500 Tieren, Russland
von 350 000 Tieren. In den sudafrikanischen Staaten starben in dem
grossen Seuchenzug von 1896—1897 80—100% des gesamten
Viehstandes, in Transvaal allein 800 000 Stück.

Heutzutage ist in Europa die Rinderpest schon seit Jahren,
teilweise seit Jahrzehnten, dank der Forschung der Tiermedizin
verschwunden, ebenso in vielen anderen Ländern der Erde. Auch in
Afrika geht sie dank der Anstrengungen der Regierangen und der
Forschungsinstitute beständig zurück.

Die asiatische Cholera war von 1817—1923 ausgezeichnet
durch einige grössere Züge, die sich hauptsächlich über Asien und
Afrika erstreckten, einige Male auch Europa berührten (Paris 1832
2,2% der Bevölkerung tot). In Frankreich allein starben in den
Jahren 1853—1854 143 478, 1866 im Königreich Preussen 114683,
1871—1874 im Deutschen Reich noch 33 651 Menschen an Cholera
(Hamburg 1892 1,4% Tote). 1892—1894 sollen im europäischen
Russland etwa 800 000 Menschen durch Cholera umgekommen seih.
Seit 1893 hat Europa ausser Russland keine Choleraseuche mehr
erlebt, abgesehen von gewissen Ausbrüchen im Verlaufe desWeltkrieges.

Pest. Die fruchtbarste und ausgedehnteste Epidemie wütete
unter dem Namen des schwarzen Todes oder des grossen Sterbens
in den Jahren 1347—1350 in Europa. Man schätzt, dass ihr der
vierte Teil der damaligen gesamten europäischen Bevölkerung
(100 Millionen), also 25 Millionen Menschen, erlagen. Die
Pestepidemie in Basel, 1609, raffte 23% der Bevölkerung dahin. In
Britisch-Indien mit einer Bevölkerung von über 300 Millionen
Menschen starben seit 1900 jährlich nur über 100 000 bis über 1 Million



533

Menschen an Pest, beispielsweise im Jahre 1917—1918 820 000,
1919—1920 128 000, 1921—1922 über 62 000, also höchstens 0,3%.

In dem zivilisierten Europa spielen heutzutage Pest und Cholera
praktisch keine Rolle mehr.

Noch in der Mitte des 19. Jahrhunderts starben in Deutschland
jährlich 60 000 Menschen an Poeken bei einer Gesamtbevölkerung
von ungefähr 24 Millionen. Im deutsch-französischenKriege 1870/71
verlor die französische Armee an Pocken etwa 20 000 Mann, während

die Deutschen 283 Erkrankungen hatten. In der deutschen
Armee war die Pockenimpfung obligatorisch and vollständig
durchgeführt, in der französischen Armee nicht.

Schlusssätze.1)
Mensch und Haustier leben in Symbiose, bilden zusammen

eine grosse Lebensgemeinschaft, die für beide Kontrahenten
Vorteile, aber auch gewisse Nachteile bedingt.

In dieser Interessen- (zum Teil auch Affekt-) Gemeinschaft ist
der Mensch der Führende. Er steht intellektuell höher als das
Tier. Diese Stellung verpflichtet ihn zur Respektierung des
andern Kontrahenten, zur humanen Behandlung und zur
Vermeidung jeglichen Missbrauches seiner Machtstellung.

Die Tiere sollen nur insofern durch den Menschen benutzt
und unterworfen werden, als es seine körperliche Existenz und
sein körperliches und geistiges Wohlbefinden erfordern. Töten,
Verfolgen oder Quälen von Tieren lediglich zu Sport- oder
Vergnügungszwecken ist zu verbieten und unter Strafe zu stellen.

Unsachgemässe, d. h. der Natur des Tieres nicht angepasste
Haltung und grausame quälerische Behandlung ist zu verbieten
und unter Strafe zu stellen. Kranke Tiere sind zu behandeln oder
eventuell auf humane Weise zu töten. Transport und Schlachtung
von Tieren haben unter tunlichster Vermeidung von. Quälerei
zu geschehen.

Der Tierschutz und Naturschutz ist international zu organisieren.

Der wissenschaftliche Tierversuch ist wissenschaftlichen
Instituten unter verantwortlicher Leitung grundsätzlich erlaubt.
Er soll streng human durchgeführt werden, Tierversuche zur
Demonstration sollen tunlichst durch den kinematographischen
Film ersetzt werden.

Der Erziehung der Jugend und des Volkes zur Liebe und
Achtung der lebenden und toten Natur, zur ganzen Schöpfung,
ist mehr Aufmerksamkeit zuzuwenden.

1) Mein Vortrag am 12. April: „Menschenpflicht gegenüber Tieren",
Corso di Cultura Superiore, Locarrto, 1933.


	Mensch und Tier

