
Zeitschrift: Bulletin der Schweizerischen Akademie der Medizinischen
Wissenschaften = Bulletin de l'Académie suisse des sciences
médicales = Bollettino dell' Accademia svizzera delle scienze mediche

Herausgeber: Schweizerische Akademie der Medizinischen Wissenschaften

Band: 36 (1980)

Artikel: Die Würde des Patienten : ein Rechtsproblem?

Autor: Schultz, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-308242

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-308242
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bull. Schweiz- Akad. Med. Wiss. 36, 323-332 0980)

DIE WURDE DES PATIENTEN: EIN RECHTSPROBLEM?

HANS SCHULTZ

Zusammenfassung

Die Würde des Patienten zu achten ist seit der .Antike Gebot der ärztlichen Standesethik.

Die Würde jedes anderen Menschen zu achten gilt heute als allgemeine rechtliche Regel.

Ebenso wurden andere hergebrachte Vorschriften der ärztlichen Standesethik, wie die,
niemanden In unzulässiger Weise zu schädigen, zu rechtlichen Normen.

Das Recht sucht die Möglichkeiten, Macht zu üben, zu begrenzen. Deshalb steht es nicht

einzig dem Arzt zu, über die Durchführung einer Behandlung zu entscheiden, sondern die

rechtliche Grundlage ärztlichen Eingreifens liegt in der Einwilligung des über seinen Zustand,

die gebotene Behandlung und deren Risiken gebührend aufgeklärten Patienten.

Ob der Arzt im einzelnen Fall richtig vorging, kann nicht auf Grund der allgemeinen rechtlichen

Regeln entschieden werden, sondern hängt von den jeweils gegebenen Umständen (ab,

Der Arzt soll nach dem Stand des medizinischen Wissens und den Regeln der ärztlichen Kunst

entsprechend darüber befinden, was das für den einzelnen Patienten Angemessene ist. Rechtliche

Erwägungen und medizinische Ueberlegungen erscheinen eng miteinander veibunden,

wenn zu beurteilen ist,ob ein Arzt richtig handelte.

Die Einwilligung des Patienten berechtigt den Arzt zu einer Behandlung, verpflichtet ihn

aber nicht dazu, von Notfällen abgesehen. Ob und wie er auf Grund der erteilten Einwilligung

behandelt, hat er nach ärztlichen Kriterien zu bestimmen. Ein urteilsfähiger, schwer

kranker Patient kann jedoch in einer den Arzt bindenden Weise wünschen, dass der Arzt die

Behandlung darauf beschränkt, die Leiden zu lindem und das zur Lebenserhaltung unbedingt

Gebotene zu tun. Entsprechend gestattet die Geschäftsführung ohne Auftrag, bei einem urte

iisunfähigen, dem Tode verfallenen Patienten In derselben Weise vorzugehen, wenn einzig

auf diese Art die Würde des todgeweihten Patienten gewahrt werden kann.

323



Summary

Rules of medical ethic bid since the times of antiquity to respect the patients dignity. Today

to respect the dignity of any man is a general legal rule. In the same way other rules of the

traditional medical ethic became legal norms as for instance the command forbidding to do

harm to someone.

The law intends to limit the possibilities to exercize power. Therefore it does not compete to

the doctor alone to decide that a medical treatment has to be applied. The legal base of a

medical treatment lies in the consent of the patient who has been duly cleared up on his

state, the necessary treatment and its risks.

If it has to be decided if a doctor has given the right treatment in a special case if does not

suffice to consult the general rules of the law-, the circumstances of the case have to be

considered as well. The doctor has to decide, according to the actual medical knowledge and the

rules of his professional art what the appropriate proceeding is. Legal and medical considerations

are closely connected if one judges a doctor handling a special cose,

ff the patient consents, the doctor is not obliged to treat him, but he is entitled to do it,
cases of emergency excepted. If and in what way he treats the patient has to be decided by

the doctor according to medical criterias. If a patient, sound of mind, who is suffering heavily

by an incurable illness asks the doctor to restrain treatment to alleviating the pains and to

the absolute cares to preserve I Ife, the doctor is bound by his patient's wish. In analogy the

legal construct of "conducting business without mandate" allows the doctor to proceed in the

same way if the patient who lost consciousness is not able to decide upon the treatment and

whose death is inevitable and imminent if this Is the only wise to respect the dignity of the

patient.

Soll von der Würde des Patienten und deren möglichen Bedrohung durch die moderne Medizin

als Rechtsproblem gesprochen werden, ist zuerst der rechtliche Begriff der Würde zu verdeutlichen.

Bleibt eine religiöse Begründung ausser Spiel, so kommt jedem Menschen Würde und

damit Anspruch auf Achtung zu, weil er, den Herder den ersten Freigelassenen der Schöpfung

nannte, auf Selbstbestimmung angelegt ist. Es ist ihm als jedem Einzelnen aufgegeben, sein

Leben unter den jeweils bestehenden persönlichen, geschichtlichen und sozialen Umständen

zu führen 0)- Der junge Mensch darf durch Erziehung zur Erfüllung dieser Aufgabe angeleitet,

später darf einem Menschen dazu Hilfe geleistet werden. Doch nie soll ein Mensch einen

anderen beherrschen oder ihn nur als Gegenstand behandeln, selbst wenn die Absicht der

Behandlung noch so edel und gut gemeint ist. Dieser Ausgangspunkt phi losoph isch-anthropologischer

Art geht aller rechtlichen Regelung voraus und liegt ihr zugrunde Oa). Er führt

324



dazu, die menschlichen Beziehungen grundsätzlich als partnerschaftliche zu verstehen;eine

Ueberordnung ist nur zulässig, wenn sie auf gemeinsam erlassenen Gesetz oder auf einer frei

eingegangenen Vereinbarung, z.B. einem Arbeitsvertrag, beruht. Wenn sich die Lebenskreise

mehrerer Menschen berühren, fordert er eine gemeinsam zu erringende Lösung, weil alle

Beteiligten als gleichberechtigt anzusehen sind. Es fehlt jeder Masstab dafür, allgemein einem

Menschen oder einer Gruppe von ihnen den Vorrang vor anderen zu begründen.

Von einem solchen Ansatz auszugehen ist für den Arzt nichts Neues. Dass er den Patienten

nicht nur als Objekt kunstgerechter Behandlung ansehen soll, lehrte ihn Hippokrates (2):

"Die Heilkunst umfasst dreierlei: die Erkrankung, den Kranken und den Arzt. Der Arzt ist

Diener der Heilkunst. Der Kranke muss zusammen mit dem Arzte sich gegen die Krankheit

wehren."

Hippokrates spricht in einem besonderen Abschnitte von der Aufgabe des Patienten, der von

Gesundheit und Krankheit soviel wissen sollte, wie von einem medizinischen Laien zu

erwarten ist (3).

Die Würde des Patienten zu achten ist mithin althergebrachtes Gebot ärztlicher Ethik. Ihm

zu folgen fordert, schon in der Sprechweise den Patienten als vollwertigen Partner der

Beziehung zum Arzt anzuerkennen und ihn nicht durch eine der Kinderwelt entlehnte Sprache

zu erniedrigen: Wir atmen jetzt tief; Wir nehmen diese Medizin! Wir lassen uns operieren.

Ebensowenig darf der Arzt dadurch, dass er in seiner Fachsprache bleibt, über den Patienten

hinweg reden, anstatt mit ihm zu sprechen.

Die Würde des Patienten und dessen Selbstbestimmungsrecht zu achten ist heute besonders

schwierig. Denn die zur Verfügung stehenden technischen Mittel der Behandlung, wie die

Reanimation und die künstliche Ernährung, führen Arzt und Patienten an die Grenze der

Fähigkeit zu entscheiden, welches das richtige Vorgehen sei. Zugleich lassen diese Möglichkeiten

der Behandlung deutUch werden, welche Machtfülle dem Arzt verliehen ist. Macht

zu begrenzen ist eine der Hauptaufgaben des Rechtes, woher die geringe Beliebtheit der

Juristen rührt. Der Machtfülle des Arztes ist durch eine entsprechende Verstärkung der rechtlichen

Stellung des Patienten entgegen zu wirken, doch so, was heute zuweilen verkannt

wird, dass das Vertrauen des Patienten zum Arzt, unabdingbare Grundlage jeder Behandlung,

nicht erschüttert oder gar zerstört wird.

Die dem Arzt zustehende Macht führte schon in frühen Zeiten dazu, ihn durch besondere

sozialethische Normen (4), wie sie sich in der Antike im hippokratischen Eide finden (5), zu

binden. Es mag erstaunen zu erfahren, dass die überlieferte ärztliche Standesethik an Bedeutung

einbüsste. Doch nicht etwa deswegen, weil die im hippokratischen Eide ausgesprochenen

325



Gebote heute nicht mehr bindend wären, sondern weil sie zu allgemeinen rechtlichen Pflichten

geworden sind. Dies gilt ganz besonders für die Regel, die "Verordnungen nach bestem

Vermögen und Urteil" zu treffen und die Kranken zu "bewahren vor Schaden und willkürlichem

Lfc-irechf" (6). Das Gebot alteram non laedere, schon den Römern bekannt (6a), verpflichtet

heute jedermann (7). Selbst das Arztgeheimnis zu wahren (8), was ebenfalls die Würde des

Patienten berührt, wurde zur rechtlichen Pflicht (9) und entspringt nicht mehr einer besonderen

Standesethik. Vielmehr trifft die Pflicht, ein Geheimnis zu wahren, jeden, der auf Grund

rechtlicher Beziehungen Tatsachen aus der Privat- oder gar der Geheimsphäre eines anderen

erfährt 00).

Beherrscht jedoch das allgemeine Recht und nicht mehr die Standesethik die Beziehung

zwischen Patienten und Arzt, so stellt sich die Frage, was das Recht zu dieser Problematik sagen

kann.

Rechtlich steht der Arzt mithin unter denselben Bestimmungen, die jedermann im Verhältnis

zu seinen Mitmenschen beachten soll. Insbesondere ist dem Arzt jede unzulässige Schädigung

des Patienten untersagt 0').
Weil der Patient über seine Lebensführung zu bestimmen hat 02), hängt von seiner Einwilligung

ab, ob und in welcher Weise er behandelt werden soll. Nicht salus, sondern voluntas

aegroti suprema lex esto! Die Einwilligung setzt als consentement éclairé voraus, dass der

Arzt den Patienten in einer diesem verständlichen Art und Weise über dessen Zustand, die

medizinisch gebotene oder mögliche Behandlung und deren Risiken aufklärt. Dasselbe gilt,

wenn jemand, ein Kranker oder ein Gesunder, einem medizinischen Versuch unterworfen

werden soll.

Diese Grundsätze tönen ebenso einfach wie klar und überzeugend, deren Handhabung begegnet

jedoch grossen Schwierigkeiten. Sie setzen ein mit der Fragwürdigkeit der Verständigung

zwischen Arzt und Patienten. Denn das medizinische Wissen und das ärztliche Können gehen

weit über das hinaus, was selbst der im hippokratischen Sinne pflichtbewusste Patient nach-

zuvol Iziehen vermag. Der Vorsprung des Arztes an Wissen ist nicht einzuholen.

In welcher Weise und in welchem Umfang ist aufzuklaren? 03) Dies richtet sich darnach,

was der Patient im einzelnen Fall wissen muss, damit er in verständiger Weise über das

weitere Vorgehen befinden kann 04)- Je dringlicher der Eingriff oder eine andere Behandlung

ist, umso begrenzter wird die Aufklärung gehalten werden dürfen; je weniger notwendig

die Behandlung Ist, umso eingehender muss aufgeklärt werden. Dasselbe gilt für die Hinweise

auf die möglichen Risiken. Sind mehrere Behandlungen möglich, ist auf alle hinzuweisen und

sie sind hinsichtlich Erfolgsaussichten und Risiken gegeneinander abzuwägen. Fordert die

326



Behandlung, die Vertreter mehrerer ärztlicher Disziplinen beizuziehen, muss der Angehörige

jeder Sparte für seinen Anteil an der Behandlung die gebotene Aufklärung besorgen. Dies

gilt insbesondere, wenn Anesthesisten und Chirurgen zusammenwirken.

Dieses Recht des Patienten, in die Behandlung einzuwilligen, schliesst nicht aus, dass der

Arzt eine Empfehlung abgibt oder einen Rat erteilt, indem er erklärt, was er für angezeigt

erachtet.

Die Aufklärung findet ihre Grenze dort, wo sie dem Patienten schaden würde 05)- In dieser

Lage geht die allgemeine ärztliche Aufgabe, den Kranken zu heilen, vor. Ob die Voraussetzungen

dazu gegeben sind, lässt sich nur im einzelnen Fall unter genauer Berücksichtigung

der Eigenart des Patienten entscheiden.

Die Schwierigkeiten, die richtigen Grenzen der Aufklärungspflicht zu bestimmen, werden

erhöht durch die nicht seltene religiöse oder weltanschauliche Unsicherheit heutiger

Menschen, die weder Leiden noch Tod ihrem Weltbild einzufügen vermögen. Ueberdies wirkt

erschwerend, dass die Patienten heute durch die Massenmedien mit mehr oder weniger gut

verstandener "Aufklärung" über medizinische Fragen überfüttert werden.

Das Beispiel der Aufklärungspflicht lässt die doppelte Schwierigkeit, die Beziehung Patient-

Arzt rechtlich zu regeln, erkennen. Ueberaus häufig verbinden sich in kaum entwirrbarer

Weise die rechtlichen mit medizinischen Ueberiegungen, dies ist das eine. Ausserdem erhalten

die Umstände des Einzelfalles ausschlaggebende Bedeutung. Der Uebergang allgemeiner

rechtlicher Erwägungen in die ärztlichen Probleme des Einzelfalles ist keineswegs erstaunlicher

ist ein Ausdruck davon, dass die Beziehung des Arztes zu einem Patienten eine

höchstpersöhliche ist. Deshalb entzieht sie sich notwendigerweise völliger und genauer

rechtlicher Regelung 06)*

Wie weit geht die Selbstbestimmung des Patienten? Kann ein schwer Leidender vom Arzte

verlangen, dass er ihm einen schmerzlosen Tod bereite, was der hippokratische Eid ausdrücklich

untersagte (17)7 Der Arzt muss sich auch heute einer solchen Bitte versagen. Das

Schweizer Strafgesetzbuch stellt die Tötung auf Verlangen in Art. 114 unter eine allerdings

erheblich gemilderte Strafe. Der Arzt bleibt jedoch straffrei, wenn er in dieser Lage einem

Patienten, der sich noch bewegen kann, ein Mittel bereit stellt, mit dem der Patient selber

seine Leiden beenden kann 08). Denn StrGB Art. 115 bedroht Beihilfe zum Selbstmord nur

dann mit Strafe, wenn der Helfer aus selbstsüchtigen Beweggründen handelt 09).

Gibt der Patient seine Einwilligung, ist dann der Arzt ohne weiteres gehalten, die in Frage

stehende Behandlung vorzunehmen? Die Frage stellte sich für einen deutschen Zahnarzt,

dessen Patientin an heftigen Kopfschmerzen litt und die ihr Leiden auf die Zähne zurück-

327



führte. Obschon der Zahnarzt keinen Hinweis auf einen Zusammenhang zwischen den

Kopfschmerzen und einem Zahnbefund ermittelt hatte, entsprach er dem Wunsch der Patientin und

räumte deren Oberkiefer aus. Die Kopfschmerzen verschwanden nicht. Der deutsche

Bundesgerichtshof bestätigte eine Verurteilung wegen Körperverletzung, weil unter diesen Unständen

die Zustimmung nicht als die eines verständigen Patienten angesehen werden durfte (20). Die

Begründung erscheint mir anfechtbar. Der Zahnarzt übersah, dass die Zustimmung selbst des

gebührend aufgeklärten Patienten nur zur Behandlung berechtigt, doch nicht verpflichtet,

abgesehen von den in Notfällen dringend gebotenen Eingriffen. Immer ist es der Arzt, der nach

den Regeln der ärztlichen Kunst darüber befindet, ob und wie zu behandeln ist. Der vom Zahnarzt

ausgeführte Eingriff war medizinisch nicht angezeigt gewesen (21).

Kann der Patient nicht in die Behandlung einwilligen, sind verschiedene Möglichkeiten zu

unterscheiden. Ist die Einwilligung aus rechtlichen Gründen ausgeschlossen und besitzt der

Patient deswegen einen gesetzlichen Vertreter (22), ist es dessen Pflicht, die zur Erhaltung

der Gesundheit oder gar des Lebens des unmündigen Kindes oder des Mündels gebotene

Behandlung zu veranlassen (23). Dies ist der einzige Fall, in dem ein .Anderer für den Patienten

die Zustimmung zu einer ärztlichen Behandlung abgeben darf. Die Vertretungsmacht findet

eine Grenze, wenn Eingriffe in höchstpersönliche Rechte in Frage stehen. Denn darüber kann

kein Vertreter anstelle des Betroffenen bestimmen- So vermögen weder die Eltern noch der

Vormund als gesetzliche Vertreter In rechtlich zulässiger Weise die Sterilisation oder die

Kastration des unmündigen Kindes oder des Mündels zu ermöglichen, es sei denn, dieser

Eingriff sei die unvermeidliche Folge einer Behandlung, die geboten Ist, um einer schweren

Erkrankung oder anderen Gesundheitsschädigung Meister zu werden (24).

Ist ein Patient vorübergehend nicht in der Lage, sich über die gebotene Behandlung

auszusprechen, so wenn er wegen eines LVifalles oder einer Erkrankung bewusstlos, doch ohne

gesetzlichen Vertreter ist, dann erlaubt die Geschäftsführung ohne Auftrag dem Arzt, in der

Weise einzugreifen, die zur Erhaltung des Lebens oder zur Wiedergewinnung der Gesundheit

erforderlich ist. Dieselbe rechtliche Regelung ist heranzuziehen, wenn ein bewusstloser

Patient nur noch mit den heutigen technischen Mitteln der künstlichen Beatmung und Ernährung

am Leben erhalten werden kann und sich die Frage stellt, ob diese Vorkehren bis zur

Erschöpfung der verbliebenen Lebenskräfte fortgesetzt werden müssen. Ist der verständige

Wille des Patienten die rechtliche Grundlage ärztlichen Handelns und die Würde des dem

Tode verfallenen Patienten zu achten, dann erscheint folgende Lösung zutreffend:

328



Die Geschäftsführung ohne Auftrag verpflichtet den Arzt so zu handeln, wie es dem mutmasslichen

Willen des Patienten entspricht. Wäre der Patient noch fähig, einen verständigen Willen

zu bilden und zu äussern, dann könnte er vom Arzt verlangen, die Behandlung darauf zu

beschränken, die Schmerzen zu lindem und hinsichtlich der Ernährung das zur Erhaltung des

Lebens unbedingt Erforderliche zu tun, doch auf weitere Massnahmen zu verzichten.

Dementsprechend heisst es in den Richtlinien der Akademie über die Sterbehilfe vom 5.11.1976 im

Kommentar über den mutmasslichen Willen: "Dieser Wille ist nicht einfach als auf blosse

Verlängerung von Schmerzen und Leiden zielend anzusehen. Vielmehr kann der Respekt vor

der Persönlichkeit des Sterbenden die Anwendung medizinischer Massnahmen als nicht mehr

angezeigt erscheinen lassen." (25) Unter diesen Bedingungen gestattet die Geschäftsführung

ohne Auftrag, weitere lebenserhaltende Vorkehren abzubrechen oder zu unterlassen,

vorausgesetzt, dass nach längerer Beobachtung und genauer Abklärung des Zustandes anzunehmen

1st, das Befinden des Patienten werde sich nicht bessern und der Eintritt des Todes in kurzer

Zeit sei unvermeidlich. Früher o-bgegebene Erklärungen des Patienten, wie es mit ihm in

einer solchen Lage zu halten sei, können als aAnhaltspunkte für die Entscheidung des Arztes

dienen. Massgebende Bedeutung ist ihnen versagt, weil sie abgegeben wurden, als sich der

Betreffende in einer ganz anderen Situation befand. Ebensowenig kann auf die Erklärungen

der Angehörigen des Patienten abgestellt werden, weil es einzig dem Patienten zusteht, über*

sein Leben zu bestimmen, oder, ist dies ausgeschlossen, sein mutmasslicher Wille zu beachten

ist.

So vorzugehen wahrt die Würde des todgeweihten Patienten, dem es erspart bleibt, zum

Orgonpräparat zu werden. Das nur künstlich hinausgeschobene, natürliche Lebensende kann

eintreten (26).

Meine Ausführungen versuchten zweierlei zu zeigen: Einmal, dass und warum das Recht nicht

mit der Genauigkeit eines Fahrplans zu umschreiben vermag, wie der Arzt die Würde des

Patienten zu wahren hat, obschon etwas ängstliche Aerzte immer wieder nach einem solchen

rechtlichen Gängelbande rufen. Zum anderen dass, gerade weil eine in alle Einzelheiten

gehende rechtliche Regelung der Beziehung Patient-Arzt fehlt und fehlen musi, dem verant-

wortungsbewussten Arzt ein weiter Spielraum der Entscheidung offensteht, um nach dem

Stande des medizinischen Wissens und den Regeln ärztlicher Kunst zu handeln (27).

Sind Rechtliches und Tatsächliches im ärztlichen Bereich derart eng miteinander verknüpft,

erscheint leicht erklärlich, wie der Jurist vorgeht, wenn zu prüfen ist, ob einem Arzt ein

Fehler unterlief: Er wendet sich zuallererst an medizinische Sachverständige, die ihn zu

beraten haben, ob der betreffende Arzt in diesem Fall das medizinisch Richtige getan habe.

329



Weil sieh die klare rechtliche Regelung in Entscheidungen im Einzelfall zu zerfasern droht

und es immer wieder massgeblich auf das nach ärztlichen Kriterien Richtige ankommt, erhalten

die Richtlinien und Empfehlungen der Akademie eine so hohe Bedeutung. Denn sie stecken in

wichtigen Fragen aus medizinischer Sicht die Grenzen des zulässigen ärztlichen Hondelns ab

und umschreiben die dem Arzt gebotene Sorgfalt genauer. Ohne rechtlich verbindlich zu sein,

werden sie in der rechtlichen Beurteilung ärztlichen Handelns massgebend sein. Dies nicht

zuletzt deshalb, weil Streitfragen aus dem Arztrecht die Beiziehung medizinischer Sachverständiger

fordern. Diese Experten werden in ihrem Urteil kaum von dem abweichen, was die

Akademie in ihren Richtlinien und Empfehlungen verkündete.

Ich hoffe, es wurde klar, weshalb der Titel als Frage formuliert wurde. Das Recht vermag nur

höchst allgemeine Hinweise darauf zu geben, wie der Arzt die Würde des Patienten zu achten

habe. Das wirklich Entscheidende vollzieht sich in der unmittelbaren Begegnung von Arzt und

Patient und in der richtigen Anwendung medizinischen Wissens und der Regeln ärztlicher

Kunst durch den Arzt.

1 Siehe die schöne Umschreibung bei Karl Peters, Justiz als Schicksal. Ein Plädoyer für
"die andere Seite", Berlin-New York 1979, 205: "Schuldig werden zu können ist ebenso

wie heilig werden zu können Fundament der menschlichen Würde,"
la Das Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland gebietet in Art. 1 Abs. 1 : "Die Würde

des Menschen ist unantastbar. Sie zu achten und zu schützen 1st Verpflichtung der
staatlichen Gewalt." Der schweizerischen Bundesverfassung fehlt eine solche Bestimmung.
Der von der Expertenkommission für die Vorbereitung einer Total revision der Bundesverfassung

vorgelegte Verfassungsentwurf von 1977 erklärt in dem Kapitel über die Grundrechte

in Art. 8: "Die Würde des Menschen ist unantastbar."
Das Bundesgericht anerkennt tatsächlich schon heute die Wahrung der Menschenwürde
als verfassungmässiges Recht. Denn es zählt seit BGE 95 0969) I 226, E.4a, in ständiger
Rechtsprechung die persönliche Freiheit zu den ungeschriebenen verfassungsmässigen
Rechten. Die daraus abgeleiteten Folgen kommen denen, die aus der Menschenwürde

gezogen werden können, gleich.
Die Problematik der Achtung der Menschenwürde, welches Gebot der Verfassung sich
an die staatlichen Organe richtet, liegt heute darin, dass die Menschenwürde in den

Beziehungen der Bürger untereinander häufig missachtet wird, wie z.B. der Strassenverkehr

zeigt; siehe zur Wirkung des Rechts der persönlichen Freiheit und des Anspruches
auf Achtung der Menschenwürde auf die Beziehungen zwischen den einzelnen Bürgern
als sogenannte Drittwirkung eines Verfassungsrechtes Jost Gross, Die persönliche Freiheit

des Patienten. Zur äffentlichrechtlichen Normierung des medizinischen
Behandlungsverhältnisses, Abh.z.schweiz.Recht 446, Bern 1977, 40 f.

2 Hippokrates,epidemirarum I 11, zitiert nach Walter Muri, Der Arzt im Altertum. Grie¬
chische und lateinische Quellenstucke von Hippokrates bis Galen mit der Uebertragung
ins Deutsche, 4.Aufl., München 1979, 11.

Zu Hippokrates auch Huldrych M- Koelbing, Arzt und Patient In der antiken Welt,
Zürich-München 1977, 96 f.

3 Hippokrates, de affectlonibus I, Muri 1 ,c.

330



4 Siehe den Hinweis von Theodor Lenckner, Aerztliches Berufsgeheimnis, in Hans Göppinger
(Herausgeber), Arzt und Recht, Medizinisch-juristische Grenzprobleme unserer Zeit,
München 1966, 159, auf die von der Ayur-Veda des Charaka, um 800 a.O, dem Arzt
auferlegte Schweigepflicht.

5 Hippokrates, iusiurandum. Muri, op-cit. 8 f.
6 Muri op.cit.9.
6a D 1 101.
7 ORArt. 41 Abs.l.
8 Muri I.e.
9 StrGBArt. 321.

10 Dies folgt für jeden Beauftragten aus dem durch OR Art. 398 Abs.2 ausgesprochenen Ge¬
bot, dos übertragene Geschäft getreu auszuführen, femer aus dem in Abs.l gegebenen
Hinweis auf OR Art. 321a, dessen .Abs. 4 den Arbeitnehmer ausdrücklich zur Verschwiegenheit

über "geheim zu haltende Tatsachen" verpflichtet.
11 Das Beiwort "unzulässig" ist erforderlich, weil das Recht nicht alle Schädigungen unter¬

sagt. In der Marktwirtschaft ist es erlaubt, den Konkurrenten durch bessere, billigere
oder als vorteilhafter angepriesene Leistungen Kunden abzujagen und sie derart zu
schädigen.

12 ZGB Art. 27.
13 Für die Schweiz noch immer grundlegend Hans Hinderung, Persönlichkeit und subjektives

Recht. Die ärztliche Aufklärungspflicht. Zwei Aufsätze zum Persönlichkeitsschutz,
Basler Studien zur Rechtswissenschaft Heft 66, Basel 1963; siehe auch Gross op.cit. 134 f.
Eingehend zu dieser Frage Paul Bockelmann, Strafrecht des Arztes, Stuttgart 1968, 52 ff,
neuestens Albin Eser, Aufklärung und Einwilligung bei Intensivtherapie, in Anästhesiologie

und Intensivmedizin 1979 211.
14 Verständig ist nicht schon der Patient, der sich im begründeten "Vertrauen auf die Sach¬

kunde seines Doktors den ärztlichen Ratschlägen fügt, ohne viel zu fragen". Ausser einem
"Fundament freilich laienhaften Wissens über medizinische Dinge" gehört zur Verständigkeit

als "Charaktereigenschaft: die Fähigkeit, bei den Ueberlegungen, welche ein im
Krankheitsfall zu treffender Entschluss nötig macht, das rechte Mass zu treffen, weder im

Fürchten noch im Hoffen zu übertreiben, vom Aberglauben an die Allmacht der medizinischen

Wissenschaft ebenso frei zu bleiben, wie vom Aberglauben an die Uebermacht des

Wunderdoktors, des Heilapostels...", so Paul Bockelmann, Aufklärungspflicht des Arztes
aus juristischer Sicht, Hessisches Aerzteblatt 1977, Heft 3, Sonderdruck S.3.

15 Heute als sogenanntes Fürsorgeprinzip allgemein anerkannt, siehe schon Hinderung op.
cit. 59 f., ferner Gross op.cit. 138/9, Eser op.cit. 217, IV 1, mit Literaturhinweisen in

Anm. 39-41.
Streitig ist der Grad der Gefährdung, welcher den Verzicht auf aAufklärung erlaubt.
Während der deutsche Bundesgerichtshof in einem zivilrechtlichen Streit, BGHZ 29 176,
von einer "ernst ond nicht behebbaren Gesundheitsschädigung" spricht, lässt die Lehre

jede ernstliche Gefährdung des Heilerfolges genügen, Eser op.cit. zu aAnm.40. Eser folgt
dieser Auffassung nur mit Zurückhaltung und weist auf die Möglichkeif hin, doss die
Aufklärungspflicht umgongen werden könnte.

16 Die Wichtigkeit der Umstände des Einzelfalles für die richtige ärztliche Entscheidung
ist rechtlich bedeutsam, als derart für den Arzt Entlastungsmöglichkeiten eröffnet werden,
indem er sich auf einen Irrtum berufen kann, der als Sachveihaltslrrtum, StrGB Art. 19
Abs. 1, die Verurteilung wegen einer vorsätzlichen Schädigung ausschliesst und zuweilen
selbst den Vorwurf der Fahrlässigkeit, auch in zivilrechtlicher Hinsicht, abzuwehren
vermag.

17 Muri op.cit.9. Koelbing op.cit. 113, betont, dass diese Auffassung der im alten Griechen¬
land üblichen Billigung des Freitodes widerspricht.

331



18 Ob dieses Vorgehen mit dem hippokratischen Eide vereinbar ist, erscheint zweifelhaft,
untersagt dieser doch, ein tödl iches Gift zu verabreichen oder dazu zu raten. Muri 1 .c.

19 Seit langem steht fest, doss das geltende Recht unbefriedigend ist, wenn es für die Tötung
auf Verlangen keinen besonderen Beweggrund fordert und eine mildere Strafe androht als
auf Beihilfe zum Selbstmord, den auszuführen zudem in der Hand des Opfers liegt, siehe
Vital Schwander, Das schweizerische Strafgesetzbuch, 2. Aufl., Zürich 1964, Nr. 511 a.
E., S. 309, Günter Stratenwerth, Schweizerisches Strafreeht Besonderer Teil I, 2. Aufl.,
Bern 1978, §1 IV 3,V 83, S.33 und 37. Der Vorentwurf vom 11./12.11.1976 der
Expertenkommission zur Revision des Strafgesetzbuches will die Tötung auf Verlangen davon
abhängig machen, doss der Täter aus Mitleid handelte und die Strafdrohung für Tötung
auf Verlangen und Beihilfe zum Selbstmord einander angleichen.

20 Eser op.cit. 213 mit Hinweis auf NJW 1978 1206.
21 Eser, I.e., weist darauf hin, dass das Urteil im Widerspruch stehe zum Selbstbestimmungs¬

recht des Patient.en, das der Bundesgerichtshof sonst so stark betone.
22 So das unter elterlicher Gewalt stehende unmündige Kind und der Entmündigte.
23 Diese Pflicht geht der religiösen Auffassung der Eltern oder des Vormundes vor. Auch

die der Christian Science verpflichteten gesetzlichen Vertreter müssen ihren unmündigen
Kindern oder ihrem Mündel die gebotene ärztliche Behandlung vermitteln. Unterbleibt
die Behandlung und erleidet das Kind oder das Mündel deswegen einen Schaden, machen
sich die gesetzlichen Vertreter wegen Körperverletzung oder sogar Tötung strafbar.

24 In dieser Weise sprechen sich die in Vorbereitung stehenden Empfehlungen der Akademie
über die Sterilisation geistig Behinderter aus.

25 Schweizerische Akademie der medizinischen Wissenschaften, Richtlinien für die Sterbe¬
hilfe vom 5.11.1976, Kommentar, III. Rechtliche Beurteilung, 2., S.5.

26 Dass der in dieser Weise handelnde oder untätig bleibende Arzt sich nicht der Tötung
des Patienten schuldig macht, darf In der Schweiz als herrschende Lehre angesehen
werden, siehe Stratenwerth, op.cit. § 1 I la, S.21, Jörg Rehberg, Strafrecht III, Delikte
gegen den Einzelnen, Vorlesungsskriptum, Zürich 1978, § 1 7, S.6, Gross, op.cit. 164/5,
Pierre-André Gunzlnger, Sterbehilfe und Strafgesetz, Berner Diss., Zürich 1978, 171 f.,
Hans Walder, Vorsätzliche Tötung, Mord und Totschlag, StrGB Art. 111 - 113,ZStrR
96 0979) 130.

27 Dies betont Albin Eser, Der Arzt zwischen Eigenverontwortung und Recht, in Festschrift
für Alfons Auer, Düsseldorf 1980, 55 f.

Adresse des Autors; Prof. Dr. iur. Dr. iur. h.c. H. Schultz, Pappelweg 11, CH-3600 Thun
(Schweiz)

332


	Die Würde des Patienten : ein Rechtsproblem?

