
Zeitschrift: Bulletin der Schweizerischen Akademie der Medizinischen
Wissenschaften = Bulletin de l'Académie suisse des sciences
médicales = Bollettino dell' Accademia svizzera delle scienze mediche

Herausgeber: Schweizerische Akademie der Medizinischen Wissenschaften

Band: 36 (1980)

Artikel: Die Würde des Patienten

Autor: Vogelsanger, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-308240

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-308240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bull. Schweiz. Akad. Med. Wiss. 36,249-258 (1980)

DIE WURDE DES PATIENTEN

PETER VOGELSANGER

Vorbeme rkung

Was ich Ihnen vorzutragen habe, Ist nichts Neues, vielmehr die Darlegung einiger uralter,

längst bekannter, als Selbstverständlichkeit geltender Wahrheiten, über die jeder verantwor-

tungsbewusste Arzt in seiner Praxis schon hundertmal nachgedacht hat, oder die er unbewusst

in sich trägt. Da aber gerade die tägliche Praxis mit ihren Strapazen sie immer wieder zu

verdunkeln droht; da vor allem die phänomenale Explosion technisch-chemischer Möglichkeiten

der modernen Medizin die Konsequenzen dieser Wahrheiten in Frage zu stellen scheint, vor

neue Probleme stellt, ist es gut, immer wieder darüber - über ihre Begründung wie über ihre

Konsequenzen - zu reflektieren und sie sich einzuprägen. Sie gehören nicht ins Gebiet der

Medizin im engeren Sinn, sondern des Ethos, der Ethik, der speziellen ärztlichen Ethik. Auf

diesem Gebiet ist der Dialog zwischen Medizin und Theologie nicht nur fruchtbar, sondern

unerlässlich.

1. Was ist Menschenwürde?

Von einer Würde des Patienten kann nur im Rahmen und auf dem Boden der Anerkennung einer

allgemeinen Menschenwürde gesprochen werden. Nicht kraft seines Patientseins, also einer

Angelegenheit der Pathologie, sondern kraft seines Menschseins, also einer Angelegenheit der

philosophischen und der theologischen Anthropologie, besitzt der Mensch eine Würde. Worin

besteht sie, und worin ist sie begründet? Menschenwürde - Im Unterschied von der von uns

subjektiv empfundenen Würde jedes Naturphänomens, etwa des Matterhorns oder eines Rassenpferdes

- besteht in der Tatsache, dass das menschliehe Subjekt in ontologischer Hinsicht vor

einer das bloss NatunSafte transzendierenden Instanz, wie immer wir diese benennen mögen,

Auszeichnung,einen speziellen, unverwechselbaren Wert hat. Der Mensch ist nach unserer

Erfahrung und Erkenntnis das einzige sich selbst transzendierende, auf eine Transzendenz, auf

ein höheres, uns nicht verfügbares Sein bezogene, dieser höheren Seinsordnung bewusste Wesen.

Das lässt sich nicht in einer autonomen Vernunftidee begründen, in einem allgemeinen Begriff

der Menschlichkeit, der auf Konvention oder Tradition beruht; denn gerade der Begriff der

249



aAutonomie würde sie - die Menschenwürde - zu einer jederzeit kündbaren, variablen, dem

menschlichen Emiessen beliebig verfügbaren Grösse degradieren. Die blosse Vernunft, weder

die reine noch die praktische, kann nicht die Instanz sein, die Menschenwürde

allgemeinverpflichtend, unverletzlich werden lässt. Noch weniger lässt sich solche Würde aus einer

naturalistisch-positlvistischen Sicht des Menschen, also aus einer naturwissenschaftlichen

Anthropologie, die diesen ols blosses Produkt biologisch-chemisch-physikalischer Vorgänge

versteht, deduzieren. Der Mensch, rein biologisch ols homo sapiens betrachtet, besitzt im

Rahmen der allgemeinen Natur keine spezielle, höchstens eine aesthetische Würde. Vielmehr

steht hinter der Statuierung einer besonderen, unverwechselbaren und unverlierbaren Menschen

würde stets bewusst oder unbewusst das christliche Leitbild - das eben mehr ols ein Leitbild ist,
das vielmehr eine ontologische Wirklichkeit ausdrückt - von der Imago Dei, von dem durch

Gott ausgezeichneten und auf Gott hin bezogenen Wesen der Schöpfung, dem in jedem

Einzelwesen ein besonderer, unverletzbarer, unverlierbarer, von allen anzuerkennender Wert

zukommt. Seine Würde besteht also nicht in naturhaften physischen orjer geistigen Vorzügen -
wobei die geistigen nach dem Verständnis des Positivismus sich auch wieder auf physische

reduzieren Hessen -, sondern in diesem letztlich auf Gott bezogenen Subjektsein.

Dementsprechend stehen hinter dem ethischen Postulat der Anerkennung und des Schutzes der

Menschenwürde stets bewusst oder unbewusst die Kategorien der christlich-theologischen Anthropologie

und Ethik. Ohne deren Gültigkeit würde jedes Reden von Menschenwürde zur Phraseologie.

2. Das Patientsein ols spezieller Aufruf zur verantwortlichen Mit-
mensch I i ch ke i t

Der Patient, also der der Behandlung des Arztes anvertraute Kranke, stel It insofern ein besonderes

Problem der allgemeinen Anerkennung der Menschenwürde dar, als bei ihm dieses eigentliche

Humanuni, sein Subjektsein, durch den physiologischen oder seelischen Deformationspro-

zess bedroht oder gefährdet ist. Wenn Gesundheit, Gesundsein - etwos vereinfacht - als Fähigkeit

zum vollen Menschsein definiert werden muss, so ist demgegenüber Kranksein in jedem

möglichen Sinn eine Beeinträchtigung dieser Fähigkeit zum vollen Menschsein. Krankheit hat

also beim Menschen neben allen andern auch immer einen metaphysischen Aspekt. Das wurde

freilich gerade von den ethisch höchst achtbaren älteren Vertretern des Positivismus geradezu

affektiv bestritten; so wenn etwa Virchow resolut erklärt, Krankheit sei "nichts anderes als ein«

Lebensäusserung der Materie", oder ähnlich Herwig, dass "das Organische nur eine höhere Fom

des Mechanischen" sei, oder wenn Lotze definiert, dass der Organismus nichts anderes sei "als

250



eine bestimmte Richtung und Kombination rein mechanischer Prozesse". Wenn ethische

Persönlichkeiten von höchstem Format so definierten, so taten sie es ohne Zweifel aus dem Streben

nach möglichst reiner wissenschaftlicher Erforschung des Naturvorganges im Krankheits- und

Genesungsprozess, die durch metaphysische Reflexionen nach ihrem Empfinden nur gestört

werden konnte. Die Frage aber, warum, auf Grund welcher Forderungen, In welchen Grenzen,

zu welchem Zweck und Ziel einem kranken Menschen zur Gesundheit zu verhelfen sei, inwiefern

also medizinische Wissenschaft und Praxis einer Forderung derEthik zu genügen haben,

Hessen sie ausser acht. - Erst bei Louis Binswanger taucht, soweit ich sehe, die bewusste

Verbindung von Medizin und Ethik wieder auf, die Ueberwindung des rein biologisch-naturalistischen

Standpunktes in seiner Formulierung von der "ontologischen Zusammengehörigkeit der

biologischen und der geistig-seelischen Krankheitssymptome"- Vor ollem die anthropologische

Schule der Medizin hat alles getan - ich nenne als ihren Exponenten nur Victor von

Weizsäcker - um klarzumachen, dass eine rein naturalistische Erklärung der Krankheit durchaus

unzureichend sei. Ohne die naturwissenschaftlichen Zusammenhänge zu vernachlässigen, betont

diese Schule, dass Krankheit weitgehend als eine Kritik und Krise des menschlichen Daseins,

also des Subjektseins, sich aufdrängt und dass wir uns mit ihr als einem Prüfstein menschlichen

Verhaltens auseinandersetzen müssen. Darin liegt die seit Hippokrates von der abendländischen

Ethik nicht ongezweifelte, vom christlichen Ethos vertiefte Verbindlichkeit und Verantwortlichkeit

der Medizin. Die Beeinträchtigung des Menschseins, dieses ontologischen Wertes an sich,

ruft der besonderen Verantwortlichkeit des Gesundendem Kranken gegenüber, mit allen

verfügbaren Mitteln ihm zur Restitution des vollen Menschseins, also der Gesundheit zu verhelfen

oder wenigstens die Folgen solcher Beeinträchtigung nach Möglichkeit zu lindem. Der

Repräsentant dieser Verantwortung und Verpflichtung, der stellvertretend und sachgemöss - "im Amte",

wie Luther sagen würde - handelt, ist der Arzt und mit ihm das gesamte ärztliche Personal. Das

macht seine besondere Würde aus. Aerztliche Hilfe ist nie nur eine technisch-wissenschaftliche,

sondern eine mi "menschliche Angelegenheit, ist personhafte Verantwortung für den Kranken.

Darin ist alle medizinische Ethik (als Sonderfall der allgemeinen humanen Ethik) begründet.

3 Res sacra m iser

In dieser aus der christlich-stoischen Ethik stammenden Formulierung ist diese Sonderstellung

des Patienten im Rahmen der allgemeinen Menschenwürde zugespitzt ausgedrückt. Sie hat sich

mir aus meinem Gymnasialunterricht unvergesslich eingeprägt. Ich bin nicht einmal ganz sicher,

woher sie stammt. Zwei Altphilologen, die ich befragte, haben sie verschieden geortet. Der

eine sagte, sie stamme von Seneca, der andere tippte auf Augustinus. Ursprünglich spielt viel-

251



leicht sogar Mythisches mit: die numinose Scheu vor dem Anderssein des Kranken, des Patienten.

Ins Licht gehoben, erkennen wir darin die Unantastbarkeit und Hilfsbedürftigkeit des

Kranken, die verbindliche Verantwortlichkeit des Gesunden gegenüber dem Kranken. Sie

statuiert nicht eine besondere Tabuisierung oder Sakral isierung des Patienten, sondern fordert

Pietät, Respekt vor ihm, enthalt den Aufruf, das gefährdete Menschsein des Patienten als

Herausforderung an den Nicht-Patienten nicht nur zum Mitleid, sondern zur tätigen Nächsten-

liebe aufzufassen. - Wie wenig selbstverständlich etwa im Sinne des Nafurrechtes oder einer

allgemeinen Vemunftidee diese Herausforderung und dieser Aufruf sind, zeigt der Blick auf

jede "moderne" oder auch uralt-heidnische Macht- und Vital itätsphilosophie. In unreflektier-

ter Form finden wir sie in der antiken Verachtung des Kranken und Schwachen, aber auch

noch in der uns allen heimlich innewohnenden, durch traditionelles Mitleid nur überdeckten

instiktmässigen Geringschätzung alles sogenannt Minderwertigen. In radikalster Ausprägung

enthüllt sie sich etwa bei Nietzsche, der mit ausdrücklicher Berufung auf Vernunft, Gefühl,

Natur, Instinkt aus dem grundlegenden Willen zum gesunden Menschensein und zum Leben

als Grundprinzip der gesamten Natur gerade die entgegengesetzten Konsequenzen zieht: für

ihn ist der miser nicht res sacro, sondern res detestabilis. Der vitale, instinktsichere Wille

zum Leben im gesunden Menschen verlangt nicht Respekt vor, Rücksicht auf den Kranken und

Elenden, vielmehr Abscheu, dessen Beseitigung. Ungekehrt ist Schonung, Rücksicht, Pflege,

Mitleid,gar Liebe zum Schwachen und Geringen die Sklavenmoral einer dekadenten, instinktlosen

Humanität. Der Starke und Gesunde soll über den Kranken, über alles Kranke und

Deformierte triumphleren und kraft einer "Ethik der Natur" nach dem Selektionsprinzip dessen

Beseitigung anstreben. In seiner harten Polemik gegen den christlichen Humanitätsgedanken

übersieht allerdings Nietzsche, dass Jesu fcirteinahme für den Kranken und Schwachen nicht

etwa einer Glorifizierung des Elendes als besonderer Gottesnähe entstammt. Der Text der

Evangelien spricht immer wieder davon, wie Jesus beim Anblick von Elend "ergrimmte"

(èmbrimôsen er empörte sich, er lehnte sich auf: also nichts von Ergebenheit ins Schicksal,

von Heiligsprechung des Elendes). Es ist der Grimm gegen das Nichtseinsollende, Schöpfungswidrige

von Krankheil und Elend in einer zur vollen, gesunden, allseitigen Entfaltung berufenen

Schöpfung. Christus ist der Aufruf, alle Kräfte zu mobilisieren gegen die Krankheit, um

so der Würde und der Freiheit des Menschen zu dienen.

252



4. Die spezifische Würde des Patienten

Die Würde des Patienten in seiner besonderen Situation läuft also auf seinen legitimen - freilich

nur transzendent, d.h. in einer höheren Seinsordnung begründeten und respektierten -
Anspruch auf Beachtung und Pflege, auf einen speziell durch seine besondere Gefährdung des

Menschseins gebotenen Schutz, auf bestmögliche Wiederherstellung seines vollen Menschseins

oder, in extremis, auf würdige Beendigung seines Irdischen Menschseins hinaus. Als dieses ein

in seiner allgemeinen Menschenwürde besonders bedrohte Subjekt Ist, kann von einer spezifischen

Würde des Patienten gesprochen werden. Als dieses einen legitimen Anspruch erhebende

Subjekt begegnet es dem Arzt, hat Anspruch auf dessen Zeit, Kraft und Fähigkeit, Als dieses

seinen Anspruch ernstnehmende, im Namen der Menschlichkeit zu erfüllen trachtende Subjekt

begegnet ihm der Arzt. Die Grundlage des Verhältnisses Arzt-Patient ist stets diese

Subjekt-Subjekt-Beziehung. Was sie eigentlich verbindet, Ist dieser verpflichtende Anspruch.

Der Patient will und soll als Subjekt vom Arzt emstgenommen werden, nie zum Objekt einer

anders motivierten ärztlichen Tätigkeit werden. Das ist - bei aller unumgänglichen und

notwendigen Versachlichung in den einzelnen Funktionen der Medizin -, der Kern, das Kriterium,

der nie aus den Augen zu lassende letzte Gesichtspunkt in der Arzt-Patient-Beziehung.

5. Die Objektivierung des Patienten

Diese ist, wie gesagt, unumgänglich, notwendig. Das Verhältnis Arzt-Patient verschiebt sich

im Prozess der Behandlung insofern aus der prinzipiellen Ich-Du-Beziehung, also aus der

humanen Ebene, in die Ich-Es-Beziehung, ols der Patient in diesem Prozess unzweifelhaft

zunächst zum Objekt ärztlicher Kunst und Hilfe wird und als der Arzt nach möglichst exakter,

objektiver, naturwissenschaftlich reiner Erkenntnis des Krankheitsprozesses und entsprechender

Behandlung streben muss. Damit kommt ein objektives Element in die Beziehung Arzt-Patient,

und es ist sogar nach möglichst weitgehender Ausschaltung aller subjektiven Elemente zu

trachten. Der Arzt wäre kein guter Arzt, wenn das nicht so wäre, wenn er statt dieser scheinbar

unmenschlichen Objektivität subjektive Gefühle oder weltanschauliche Ideen sprechen

Hesse. Ohne Zweifel hat die rasante Entwicklung der modernen Medizin mit ihren phänomenalen

diagnostischen und therapeutischen Methoden, und insbesondere der Chirurgie, diesen

Aspekt noch verdeutlicht. Wir müssen uns aber gerade an diesem Punkt vor Trugschlüssen und

vor einem falschen Pessimismus hüten, vor Kassandrarufen, die von einer Entmenschung .der

modernen Medizin, von Fabrikbetrieb in den modernen Spitälern etc. schreien. Es steckt In

dieser ganzen Entwicklung und Versachlichung neben unbestreitbaren Gefahren auch ein

hohes Element sublimster Ethik, verfeinertster Humanität, höchstentwickelter Sorgfalt dem

253



Menschenleben gegenüber, ja sie ist sogar, neben gewiss auch vorhandenem legitimem ärztlichem

Ehrgeiz, das eigentliche Motiv dieser Entwicklung. Gerade vom christliehen Standpunkt

aus ist einer gewissen, heutzutage oft, und leider manchmal auch von pastoraler Seite, praktizierter

Verketzerung der modernen Medizin als einer inhumanen Angelegenheit energisch

entgegenzutreten. Es werden dabei ous der ungeheuren Komplexheit medizinischer Erkenntnisse,

Tatbestände und MethorJen völlig falsche Schlüsse auf deren angebliche Enthumonisierung

gezogen. Der wirkliche Tatbestand verhält sich so und ist für den, der ehrlich denken will,
verhältnismässig einfach zu durchschauen: wirksame ärztliche Hilfe ist wesentlich auf das

Vertrauen des Patienten zum Arzt angewiesen. Dieses Vertrauen basiert aber nicht in erster Linie

auf irgendwelchen sympathischen menschlichen Qualitäten des Arztes, auf dessen Menschlichkeit

im populären Sinn; vielmehr ouf dessen wissenschaftliche Objektivität, auf die Zuverlässigkeit

seines Wissens, seines Könnens, seiner Vertrautheit mit den richtigen Behandlungsmethoden.

Es ergibt sich also die scheinbor paradoxe Talsache, dass ein Höchstmass von Subjektivität,

eben Vertrauen, sich auf ein Höchstmass von Objektivität, eben die wissenschaftliche

Zuverlässigkeit und Tüchtigkeit des Arztes stützt. Man sollte aufhören, die fachliche Kompeten

das Wissen und die Erfahrung des Arztes, dfe notwendig sachlich-objektiv sein müssen, gegen

seine menschlichen, charakterlIch-ethischen Qualitäten auszuspielen. Vielmehr besteht gerade

in der kaum unterscheidbaren Verbindung beider Kompetenzkreise die eigentliche Eignung

und Autorität des Arztes,

6, Das ärztliche Ziel: Wiederherstellung des vollen Subjektseins,
also der Würde des Patienten.

Durch diese scheinbar kühle Objektivierung des wissenschaftlich-technischen Vorgangs in der

ärztlichen Behandlung wird jedoch das Subjekt-Subjekt-Verhältnis zwischen Arzt und Patient

nicht ausgeschaltet. Es geht hier um den Unterschied zwischen Weg und Ziel. Das eigentliche

Ziel der ärztlichen Tätigkeit bleibt die bestmögliche Wiederherstellung des kranken Organismus

und damit der Würde des Menschen als Fähigkeit zum vollen Menschsein. Es ist das gleiche

Ethos, das beide miteinander verbindet. Gerade die einmalige Explosion der medizinischen

Kenntnis und Kunst verlangt vom Arzt, wenn er dem ererbten Ethos treu bleiben will, eine

ständige enorme Anstrengung, sich auf der Höhe seiner Wissenschoft und Kunst zu halten, durch

unermüdliches Forschen und Austausch der Kenntnisse, durch die er dem Patienten helfen und

sein Vertrauen bestärken kann. Durch diese Bemühung und Entwicklung sieht er sich heute von

einer Fülle früherer Hemmungen und Begrenzungen, von denen seine Hilfe eingeengt war,

befreit, um desto vollkommener jenes Ziel zu erreichen. Es kommt nur darauf an, diesen Zusam-

254



menhang dem Patienten auch ersichtlich zu machen. Er hat dafür Sorge zu tragen, dass er

durch seine nicht nur methodische, sondern menschliche Behandlung dem Vertrauen des

Patienten, auf das er ja eben in der Behandlung zum Erfolg angewiesen ist, Vorschub leistet und

es nicht etwa zerstört. Dabei geht es nicht um moralisierende Forderungen nach Nettigkeit,

Güte, Freundlichkeit, Herzenswäime, Jovialität etc. - sosehr solche Qualitäten durchaus

wUnJchbar sind -, sondern um das ethisch begründete Postulat, dass in der medizinischen Be-

handlung jene mehrfach zitierte Würde des Patienten, sein Subjektsein, den Primat behält und

nie aus den Augen verioren wird. Hier ergibt sich in der Praxis eine Fülle von Konfliktmöglichkeiten,

die gewiss durch den ungeahnten medizinischen Fortschritt noch bedeutend

vermehrt worden sind. Scheinbar ist durch sie das Subjekt-Subjekt-Verhältnis zwischen Arzt und

Patient fhirk verdunkelt, in den Hintergrund geschoben worden. In Wirklichkeit glaube ich,

dass dieser Fortschritt an dem Verhältnis grundsätzlich nichts geändert hat, auch wenn er an

die notwendige fortgesetzte Gewissensschärfung und Gewissensbildung des Arztes, vor allem

auch an die parallel zur wissenschaftlichen Ausbildung laufende notwendige ethische Ausbildung

des werdenden Mediziners, ungemein höhere Anforderungen stellt. Auch wenn das

idyllische Hausarztideal historisch im Schwinden begriffen, fast ganz durch den medizinischen

Techniker abgelöst werden sollte, bleibt doch am grundsätzlichen Verhältnis auch beim

hochentwickelten und gebildeten Spezialisten alles unverändert, ist dieser Fortschritt im tiefsten

Grunde als eine ungeheure Befreiungsbewegung zu wahrer Menschlichkeit zu werten. - Auf

die Fülle dieser Probleme und Konfliktsmöglichkeiten kann und darf der theologische Ethiker

und der pastorale Praktiker nicht eingehen. Das käme nur auf einen unerträglichen Dilettantismus

heraus. Der Mediziner sieht sich mit ihnen täglich konfrontiert, nur er kennt den genauen

Fall und muss aus seiner Verantwortung heraus die richtige Entscheidung treffen. Es kann »ich

also hier höchstens um den Aufweis einiger Kriterien handeln.

7. Der Patient als Subjekt

Der Arzt muss immer, bei aller notwendigen Objektivierung des Patienten im Verlauf der

Behandlung, dessen volles Menschsein resp. dessen Wiederherstellung oder sinnvollen indischen

Abschluss als Ziel vor Augen halten. Nie darf er dessen Subjektsein, also dessen Würde und

Freiheit, ausschalten wollen. Schlicht gesprochen heisst das: er muss ihm menschlich-peisonen-

haft begegnen, ihn nicht nur wissenschaftlich-technisch behandeln, und er muss auf diesen

stark gefühlsbetonten Aspekt stets grösste Sorgfalt verwenden- Dazu gehört vor allem auch

die bestmögliche Wahrung einer nicht durch äussere Regeln zu definierenden Intimsphäre.

Gerade die Explosion der medizinischen Behandlungsmethoden und biologisch-chemisch-

17 255



chirurgischen Möglichkeiten darf nicht zu einem medizinischen Triumphalismus führen, bei

dem der Selbstherrlichkeit keine Grenze gesetzt ist, bei der Gesundheit als etwas Objektiv-
Machbares, Selbstzweckliches betrachtet und über den Patienten einfach verfügt wird. Es ist

schwer, die Grenzen festzulegen, die der Medizin durch ethische Erwägungen gesetzt sind.

Nur ungern berühre ich hier etwa die vielbesprochenen Probleme der Herztransplantation und

der Euthanasie oder deren Gegenstück, der künstlichen Lebensverlöngerung.' Beide berühren

die Frage, inwiefern der ärztlichen Tätigkeit Grenzen gesetzt sind. Natürlich ist jede ärztliche

Tätigkeit Eingriff in den narurhaften Vorgang im Organismus des Subjekts. Die Frage ist

nur, ob er dem Subjekt dient oder dieses schlechthin manipuliert. Und das Kriterium ist nicht

die Machbarkeit, sondern die Verhältnismässigkeit. Es ist immer das kritische Bewusstsein

wachzuhalten, inwiefern die technisch-wissenschaftliche Perfektion wirklich dem Menschen

dient oder nicht in die Flucht vor den menschlichen Problemen des Patienten umschlägt. Ganz

zu schweigen von einer klinischen Praxis, bei dem der Patient zum zwar notwendigen, sachlich

unentbehrlichen, im Grunde aber eher lastigen Substrat der medizinischen Kunst oder

gar des medizinischen Ehrgeizes zu werden droht.

8. Die Freiheit des Patienten

Zum Subjektsein des Patienten, zu seiner Würde gehört auch dessen Freiheit. Sie ist sogar

deren Kem, bei allen Einschränkungen, die an einem optimistischen Freiheitsbegriff zu

machen sind. - Der Arzt hat nach Möglichkeit immer die letzte Entscheidungsfreiheit des

Patienten zu respektieren und ihn nicht nur vor dem subjektiven Gefühl, das im modernen

Spitalbetrieb leicht aufzukommen droht, sondern vor dem objektiven Sachverhalt einer faktischen

Entmündigung zu bewahren. Wie weit sich das, etwa bei vollständiger Hilflosigkeit und

Bewusstlosigkeit des Patienten, in casu jeweilen realisieren lässt, wie weit eventuell dieser

Freiheitsbereich durch Einbeziehung der stellvertretend für den Patienten stehenden nächsten

Verwandten gewahrt werden kann, wieweit aber vielmehr die ärztliche Verantwortung hier

stellvertretend für die Freiheit des Patienten eingreift, lässt sich, vor allem bei sogenannten

Notfällen, nicht durch eine Kasuistik, schon gar nicht durch staatliches Gesetz festlegen. Sie

bleibt ober Kriterium der ärztlichen Berufsethik. Sie wird vor allem gewahrt werden müssen

durch eine möglichst offene, weitgehende Informierung des Patienten über den Charakter,

den Sinn und die eventuellen Konsequenzen einer bestimmten Behandlung, und die Klagen

vieler Patienten über das Verstummen des Arztes auf seine - zugegeben vielleicht manchmal

naiven, laienhaften und darum lästigen - Fragen, ja über ein eigentliches verächtliches

Schweigen sind gewiss nicht alle aus der Luft gegriffen. In jedem Fall darf dem Patienten

keine Behandlung aufgenötigt werden, die er bei vollem Bewusstsein eindeutig nicht will.

256



9. Der Anspruch auf Wahrheit

Zur Würde des Patienten als Subjekt gehört sein prinzipieller Anspruch auf Wahrheit. Wenn

wir betonten, Vertrauen sei das eigentlich konstituierende Moment im Verhältnis Arzt-Patient,

so ist beizufügen, dass alles Vertrauen auf Wahrheit gegründet ist. Das Vertrauen zum Arzt ist

ja nicht ein schweigendes Vertrauen, das sich schwelgend in die Hand des schweigenden

Arztes fallen lässt. Vertrauen ist, wie kaum sonstwo, auf das Wort der Wahrheit gegründet, und

es wird durch Lügen zerstört. Das ist wechselseitig. Wenn der Patient den Arzt belügt, so ist

das schlimmer, als wenn der Tramfahrer den Kondukteur belügt; und wenn der Arzt den Patienten

belügt, ist das schlimmer, als wenn der Viehhändler den Metzger belügt. Doch Sie fragen

vielleicht mit Pilatus: "Was ist Wahrheit?" und Sie gehen noch weiter, dass die moderne

Philosophie den ontologischen Wahrheitsbegriff eines Aristoteles längst erschüttert habe- Es

ist mir auch bewusst, wie schwer und wie unterschiedlich in Diagnose und Prognose sich Wahrheit

feststellen und aussagen lässt. Die Diagnose, wie sehr in ihr auch das Element der Kunst,

der Intuition mitspielt, ist heute doch weitgehend eine nach naturwissenschaftlich-exakten

Methoden erarbeitete Feststellung über organische Deformationen. Die Prognose jedoch, die

Aussagen über den weiteren Verlauf der Krankheit und die Aussichten ihrer Behandlung, ist

eine von viel subjektiven Faktoren abhängige, auf Erkenntnis, Erfahrung und auch blosse

Vermutung beruhende Aussage, ja zuletzt eine Gleichung mit fast lauter Unbekannten. Auf dem

ersten Gebiet bewegt sich der Arzt mit grosser Sicherheit, auf dem zweiten, gerade wenn er

dem Patienten Mut und Vertrauen einflössen will, meist mit Recht mit höchster Vorsicht - vor

allem, wenn es um die Prognose "unheilbar" geht. - So sehr das den Kreis der Wahrheitsaussage

einschränkt, so bleibt doch der Anspruch selbst unbestritten: der Patient hat das Recht

auf Information, und der Arzt hat die Pflicht, seine Diagnose und Prognose mitzuteilen. Gewiss

nicht mit der Holzhammermethode. Es gibt auch das ernsthafte Problem, inwieweit der

Patient in einem bestimmten Moment seines physischen und seelischen Zustandes diese Wahrheit

zu ertragen vermag. Gleichwohl muss sein Subjektsein gerade in diesem Punkt ernstgenommen

werden, auch gegenüber den verantwortlichen nächsten Angehörigen, die als

Stellvertreter des Patienten zu gelten haben, und darf nicht leichtfertig beiseitegeschoben oder

gar dessen Missachtung zum medium sanitatis erhoben und idealisiert werden. Doch gibt es

auch hier keine Kasuistik.

257



1 0. Würde des Sterbens

Zum Anspruch des Patienten auf Beachtung seiner Würde gehört auch sein Anspruch auf ein

würdiges Sterben. Damit berühren wir eine Sphäre, die den medizinischen Bereich überschreitet.

Die ärztliche Kunst hat sich ja nicht mit dem Tod zu befassen. Sie hat ihn allenfalls

festzustellen. Aerztliches Wissen und Können haben sich aber nicht mit der Vorbereitung auf das

Sterben - das ist Soche des Patienten selbst und allenfalls seines Seelsorgers -, sondern mit

dem Kampf um die Erhaltung des Lebens zu befassen, und hier stellt sich lediglich die Frage,

wo allenfalls dieser Kampf als sinnlos einzustellen und der Natur ihr Lauf zu lossen sei. Mit
dem Tod befasst sich der Arzt nicht als Mediziner, sondern als ein dem Sterbenden verbundener

Mensch, der ihm das Sterben zu erleichtem, ja schmerzlos und mühelos zu machen

versucht. - Wenn wir von einem würdigen Sterben sprechen, so verstehen wir darunter nicht ein

feierlich-ornamentales oder sakralisiertes Lebensende, sondern einen Vorgang, bei dem der

Sterbende mit seinem Bewusstsein nach Möglichkeit nicht gänzlich ausgeschaltet wird, sondern

an diesem den möglichst maximalen Anteil hoben kann. "Ein jeder stirbt seinen eigenen

Tod", hat Rilke gesagt; ich möchte das leicht abwandeln: "Ein jeder hat das Recht auf seinen

eigenen Tod." Wieweit diese Idealforderung realisiert werden kann, wieweit sie durch andere

ethische Kriterien eingeschränkt ist, lässt sich wiederum nicht festlegen. Es geht nur darum,

dass man das Problem sieht. Es schliesst nicht aus, sondern ein, dass man dem Sterbenden

nach Möglichkeit alles zur Verfügung stellt, was seine Beschwerden und Schmerzen lindert.

Wo die Narkotisierung Linderung von Qualen bedeutet, ist sie nicht nur erlaubt, sondern

christlich geboten. Wo sie weiterschreitet zur völligen Entpersönlichung, wird sie problematisch.

Erst recht problematisch wird es, wenn man, wo jede weitere Behandlung aussichtslos

und domit sinnlos geworden ist, durch Apparaturen, Medikamente und Experimente ein Leben

verlängert, das praktisch zu existieren aufgehört hat, vielleicht nur, um einer ambitiösen

Perfektion zu genügen. Wichtig ist es auch, dass der Arzt den entscheidenden Moment

erfasst und respektiert, wo sein Wirken am Patienten demjenigen des Seelsorgers Raum zu geben

hat. Wichtig ist auch, dass er, vor allem im Spital, für eine Atmosphäre sorgt, die der gebotenen

Ehrfurcht vor der Würde des Sterbens nicht Eintrag tut. Wie es das Gebot der Ehrfurcht

vor dem Leben gibt, so gibt es ein Gebot der Ehrfurcht vor dem Sterben.

Adresse des Autors: Pfarrer Dr. theol. Peter Vogelsanger, Haus am Bühl, CH 8926 Koppel am

Albi» (Schweiz)

258


	Die Würde des Patienten

