Zeitschrift: Bulletin der Schweizerischen Akademie der Medizinischen
Wissenschaften = Bulletin de I'Académie suisse des sciences

médicales = Bollettino dell' Accademia svizzera delle scienze mediche

Herausgeber: Schweizerische Akademie der Medizinischen Wissenschaften
Band: 36 (1980)

Artikel: Wiirde und Rechte des Patienten
Autor: Saner, Hans
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-308239

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-308239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bull, Schweiz. Akod. Med. Wiss. 36, 235-245 (1980)

WURDE UND RECHTE DES PATIENTEN

HANS SANER

Zusammenfassung

Das Mass des drztlichen Hondelns ist letztlich nicht dos blosse biologische Leben des Patien-
ten, sondem die Wurde und Integrittt seiner Person, die in der Miglichkeit seiner Freiheit
grinden. Yon da her bekommen die Rechte des Patienten ihren Sinn als Recht auf Leben und
angemessene Behandlung unter den Bedingungen der Selbstbestimmung, der Integritit und der
Wurde der Person. Die Selbstbestimmung des Patienten aber setzt ein Racht auf Information
und Kommunikation vorous und dies wieder eine Pflicht des Arztes zur klaren Sprache und
zum hinreichenden Zeitaufwand. Die Integritat der Person begriUndet nicht bloss den An-
spruch auf Schutz durch Geheimhaltung und Diskrefion, sondemn dos umfassende Recht, in
aller partiellen Behandlung als physio-psycho—soziale Einheit einer konkraten Individuali-
tat anerkannt zu werden, und die Wurde der Person begrindet schliesslich das Recht des
konkreten Individuums, als Zweck aller Therapie zu gelten. DarUber hinaus kann es ein
Recht auf Gesundheit nur im negativen sozialen Sinn geben als Recht, durch die Ordnung
der Gesellschaft nicht vermeidbar krank gemacht zu werden - und ein Recht auf Krankheit
nur in dem eingeschriinkten Sinn, wegen trztlich diagnostizierter Krankheit nicht sozial
benachteiligt zv werden.

Summary

In his treaiment of the patient, the doctor must be guided not simply by concern for the
patient's biological existence but ultimately by concem for the dignity and integrity of

his person. These qualities are founded in the patient's innate human freedom, which equally
underlies his entitlement to |ife and to proper treatment without sacrifice of his right to self-
determination, his inviolability and his humon dignity. Self-determination presupposes the
right to information and communication, and this in tum an cbligation on the part of the
doctor fo talk in terms which the patient understands ond to devota sufficient time to his
needs. Respect for the inviolability of the patient's person implies not only his right to the

security of confidentiality and discretion, but also his right, when receiving any form of

235



treatment, to be acknowledged as a physiclogical , psychological and social entity with o
concrete individuality. Human dignity, finally, implies the right of each .individual to be
the real "raison d'&tre” for any treatment to which he is subjected. Beyond this, a right to
health can only exist in the negative sense of the right not be made avoidably ill by the
social order, and a right to sickness only in the restricted sense of not being put at a social
disadvantage as the result of a medically diagnosed illness.

Meine Damen und Herren,

VIKTOR VON WEIZSACKER hat in seiner Abhandlung "Der Arzt und der Kranke" dos Wesen
des Kronkseins als "eine blir“ umschrieben, die "sich als eine Bitte um Hilfe" &ussert. "lch
nenne den krank" , so fahrt er fort, "der mich als Arzt anruft und in dem ich als Arzt die Not
anerkenne. FuUr die Urteilsaussage "Dieser ist krank" ist die bestimmende "Kategorie": der
Arzt." (1) Ich will nicht auf die fatale Parallele dieser Aussage zur biblischen Heilssprache
eingehen - das "Rufe mich an in der Not, so will ich dich emmetten" (2 ist uniberhdrbar -,
sondern m8chte auf eine Konsequenz dieses Satzes hinweisen. Wenn er richtig ist, donn mach)
der Arzt den Menschen zum Potienten, und die Medizin ist dann jene Wissenschoft, die mehr
oder weniger diffuse Leiden in "objektive Krankheiten verwondelt" {(3), in der Hoffnung, sie
erkennbar und therapierbar zu machen. Nun gab und gibt es mehr Leiden als Krankheiten.
Die Medizin wiire ongesichts dieser Leiden an ihr fatales Ende gekommen, wenn sie den
Willen htitte und es ihr auch gelinge, sie alle als Krankheiten objektiv zu bestimmen und
der Behandlung zuzufUhren. Denn dies hitte zur Konsequenz, das ganze Leben zv medikali-
sieren, die Menschheit als eine Gesellschaft von Kranken und die Welt als ein riesiges
Krankenhaus zu verstehen. Die Medizin selber briichte so den Massenwahn des Krankseins
hervor als unendliche Legitimation ihrer Arbeit.

Dass wir in diesem Prozess stecken, bezeugen Fakten: Die Medizin ist in einem bisher nicht
gekannten Ausmass arbeitsteilig geworden. Spezialisten fUr alle Lebensalter, alle Organbe -
handlungen und fur viele Spielformen der Psychotherapie hoben sich etabliert. In unseren
hochindustrialisierten Gesellschaften sind an einem Stichtag etwa 12 % der Gesamtbevilke-
rung - das sind mehr Menschen, als eine Bildungs-Anstalt besuchen - in #rztlicher Behand-
lung und etwa 2.8 % in einer Nervenklinik interniert; etwa 80 % nehmen alle 24 bis 36
Stunden ein Medikoment zu sich und noch mehr suchen mindestens ein Mal im Jahr einen
Arzt auf. Die Spittler sind zu Prestige—Bauten geworden, die medizinische Zulieferungs-
Industrie floriert krisenunabhiingig und dos Gesundheitswesen ist das privilegierte Kind der
Staatshaushal te.

236



In der Folge davon hat sich ein Gesundheits-Begriff durchgesetzt, angesichts dessen sich nie-
mand mehr fur gesund halten kann. Gesundheit ist, so definiert die Weltgesundheitsorganisa-
tion, nicht bloss negativ die Abwesenheit von Krankheit, sondem positiv "physisches, psychi-
sches und soziales Wohlbefinden". Wer sich in einer dieser Beziehungen nicht "wohlbefindet”,
hat die Chance, als krank anerkonnt zu werden, wenn er nur in der "Not" den richtigen Fach-
mann "anruft".

Diese Entwicklung hat im Verhdltnis von Arzt und Patient zu einem merkwlrdigen Paradoxon
gefuhrt. Obwohl durch die Spezialisierung, durch die sich ausbreitende Forschung der Medi-
zin und durch das grosse Anwachsen des Gesundheitswesens die objektiven Chancen auf Be-
handlung und Heilung gestiegen sind, ist das subjektive Nicht-Wohlbefinden in der Bevdike-
rung gewachsen, und zwar in physischer, psychischer und sozialer Hinsicht, Man konn beinahe
sagen: Je besser die medizinische Versorgung, desto mehr Menschen fuhlen sich kronk. Dieses
Paradoxon ist kein ollzu schwieriges Ritsel. Am Massstab des neuen Gesundheits-Begriffs ist
der Gesundheits-Anspruch zu einem umfassenden Glucks-Anspruch geworden, als ob sie, die
Gesundheit, die Dreifaltigkeit von physischem, psychischem und sozialem Gluck wire, und
nicht bloss eine mgliche, aber nicht in jeder Beziehung notwendige Voraussetzung des Glikcks.
Der Arzt wird dadurch zum Garanten des Lebensglicks. Aber eben durch diese Erwartung

fallt der Patient zurlck in sein UnglUck, und eben an ihr scheitert der Arzt ols gebietsspezi-
fischer Fachmann. Insofern ist die Medikalisierung des Lebens das UnglUck des Patienten und
die Entzavberung der Medizin.

Diese Entzauberung fuhrt den Patienten - je noch dem Typus des Arztes - Uber eine Reihe

fast stereotyper Erfahrungen. Sie dussert sich, angesichis des Primtirarztes, etwa in den Sdtzen:
“Er hat ja keine Zeit fur mich.” - "Er erkltirt mir die Dinge gar nicht." - "Er speist mich mit
Medikamenten ab.” - "Ich bin ihm als Person gleichgultig.™ Diese Entttiuschungen sind noch
obwendbar, wenn man das Gluck hat, einen befreundeten Housarzt zu finden. Aber sie stei-
gert sich sofort, wenn man in die Hinde eines Spezialisten-Teams und unter die Obhut einer
Klinik gertt. Es ist dann, als cb mon in eine fremde Kultur versetzt wlrde, in der Sterilitat
und anonyme Kashte herrschen, in der men als Liegender und PflegebedUrftiger einem Druck
der Infantilisierung ousgesetzt ist, Objekt des wissenschaftlichen Kalkuls wird und durch
Freiheitsentzug, Kommunikations-Beschrinkung und eine Anzahl unsinniger Housregeln sich
unfrei fuhlt {4). Ich gloube, dass fUr die meisten Menschen die zunehmende Skepsis gegen

die Medizin in dieser Klinik-Erfahrung grindet. Man war gleichsam nicht krank genug, um
“sichin dieser Behandlung wohl zufUhlen, und man fuhlte sich nicht wohl genug, um in ihr
gesunden zu knnen. Die Erfchrung des Patienten daber, als Erkrankter unter Umstidnden auch
ein Entrechteter zu sein, lenkt bei ihm die Reflexion auf das Problem der m die ihm als

237



kranker Mensch zustehen mUssten. Aus Enttduschung michte er sich durch das Recht wenig-

stens ein Grundmass an humaner Behandlung sichern.

Ich vemute nun, dass dieser Versuch niemals zu einer Vertinderung seiner Lage gefUhrt hatte,
wenn nicht ouch der Arzt, aufgrund ganz anderer Effahrungen, eine Sicherung im Recht des
Patienten gesucht hatte. Die Erfohrungen, dass es fur keine Heilung eine objektive Gorantie
gibt, sondern dass fUr ihr Gelingen auch subjektive Motivationen des Patienten eine Rolle
spielen; dass ein gewisses Mass on Versuchen, die auch negativ verlaufen k&'ll'l&l;l, in vielen
Behandlungen notwendig ist; doss er nicht selten Entscheidungen treffen musste, die Uber
Leben und Tod und Uber eine psychische Verdnderung des Patienten bestimmen ktnnten; dass
ihm schliesslich die hoch technisierte Medizin Eingriffe emiglicht, von denen er nicht mehr
weiss, ob sie eigentlich erloubt und ob sie noch sinnvoll sind - all diese Erfahrungen haben
ihn dazu gezwungen, zu seiner eigenen Entlastung auf die Mitubernahme von Verantwortung
durch den Patienten zu reflektieren. Aus dieser Not- und Grenz-Situation erwitichst praktisch
seine Barsitschaft, den Patienten als Rechts- und darin als moralisches Wesen ernst zu nehmen,
obwohl ihm das seinen Beruf in anderer Hinsicht auch erschwert. Denn das Recht des Andern
ouferiegt ihm neue Pflichten, und die Freiheit des Patienten kann der seinen erfolgreich
widerstreiten, und dos obwohl er mehr weiss und mehr konn.

Dieses neue Verhdltnis von Arzt und Patient wird zwar in Rechtskategorien als ein Vertrags-
verhtltnis, in dem der Patient der Auftraggeber und der Arzt der Beauftragte ist, cbgesichert,
Aber es wird im Machhinein meoralisch begrundet. Dies bringt es mit sich, doss die Folgen aus
diesem Verhdltnis, namlich die einzelnen Rechte des Patienten und damit die Pflichten des
Arztes, kaum eigens im positiven Recht kodifiziert werden, sondem in Richtlinien, die sich
letztlich in der Idee der Grund- und Menschenrechte mehr philosophisch als rechtlich ver-
onkern. Die Frage ist also, auf welche menschenrechtliche oder auch ethische Grundsituation
der Patient einen Anspruch hat. Welche Grundrechte mUssten ihm gesichert werden?

Wenn Menschenrechte Rechte sind, die dem Menschen als Menschen zukommen, dann kann
die Antwort nur heissen: alle Menschenrechte mussten im Prinzip M Patienten zukommen;
denn Kronke sind Menschen. Aber keine Gesellschaft verfhrt nach dieser Maxime. Jede
sondert, mit der Begrindung der Unzurechnungsfthigkeit, zumindest zwel Klassen von Patien-
ten aus: die Kinder und die Geisteskranken. Zwar lHsst sie ihre Rechte durch Eltern und Vor=-
mund wahren; aber in der konkreten Behandlungssituation werden diese Rechte doch foktisch
Ubergangen. Das ist nicht vor allem ein tirztliches Problem, sondem ein gesamt-gesellschaft-
liches. Die gesomte Gesellschoft behandelt Kinder als Unmindige und Geisteskranke als
EntmUndigte. Aber das Problem spitzt sich im Verhtltnis von Arzt und Patient zu. Die mani-

238



feste Rechtlosigkeit ganzer Gruppen ist immer eine VerfUhrung zur Inhumanitit des Handelns.
Ich bin deshalb der Meinung, dass, jenseits von der Frage nach der Zurechnungsfihigkeit, fur
beide Gruppen von Patienten ein gesonderter Katalog von Rechten aufgestellt werden sollte,
um diese Gefahr einzuddmmen (5). |
Vielleicht wird heute nur ein Grundrecht allen Patienten, gleich ob Geisteskranke oder
physisch Kronke, ob Erwachsene oder-l(inder, gewiihrt: das Recht auf Leben. Es wiire danach
das einzige, dos wir im Verhiltnis von Arzt und Patient im strengen Sinn als Menschenrecht
behandeln. Die Froge ist aber, wozu es den Arzt verpflichtet.

Das hingt weitgehend davon ab, ob wir dieses Grundrecht als absolutes Recht auslegen oder,
wie die Ubrigen Rechte des Patienten, als Option. Wenn es ein absolutes Grundrecht ist,
dann hitte der Arzt in jedem Fall die Pflicht, Leben bis an die Grenze des Miglichen zu
erhalten. Er wiire dann in Grenzfillen vielleicht zur Grausamkeit verpflichtet, zur Verltn-
gerung auch sinnlosen Lebens und darin zur Schaffung kinstlicher Leidenszustinde. Das
Grenzproblem der Euthonasie wirde schlechthin unlésbar. Wenn es als Option verstanden
wird, dann kdnnte der Patient es entweder in Anspruch nehmen oder auf es verzichten. Die
Pflicht des Arztes zur Lebensverl ingerung fiinde dann eine Grenze an der Selbstbestimmung
des Patienten oder an seinem Recht, nicht sinnlos leiden zu mUssen. Ich halte nur diese
zweite Interpretation in der Konsequenz fUr zumutbar, obwohl in der Rechisliteratur eher die
erste vertreten wird (8).

Mon kénnte das Recht auf Leben rechtslogisch zum Fundament aller Ubrigen Rechte des Pa-
tienten erkltren; denn jeder Inonspruchnahme eines Rechts setzt ein lebendiges Wesen vor-
aus. Unmittelbar mit dem Recht ouf Leben wiire dann das Recht ouf sachkundige Behandlung
verknUpft, Aber mir scheint, dass das eigentliche Fundament der Rechte des Patienten sein
Recht auf Freiheit und Selbstbestimmung sein muss. Denn das Lebensrecht verhindert nur das
willentliche und fohrldssige Ttiten und die Verweigerung von Pflege durch den Arzt, aber

es schriinkt seine VerfUgungsgewalt im lebenbewcohrenden Umgong mit dem Patienten nicht
ein. Erst die Freiheitsrechte des Patienten setzen dem Arzt auch Schranken in diesem Han-
deln. Allein sie schutzen vor der Macht des Arztes. Die bestimmende Rechtsmaxime fur die
Rechte des Patienten kann deshalb nicht heissen "Vita aegroti suprema lex esto" und auch
nicht "Salus cegroti suprema lex esto”, sondem sie muss heissen "Voluntas aegroti suprema
lex esto”. Das ist denn auch der Grundsatz, zu dem sich der Europarat in der Erarbeitung
einer Resolution Uber die Kranken und Sterbenden bekannt hat (7).

16 239



Gegen das Recht des Patienten auf Freiheit und Selbstbestimmung spricht nun indirekt eine
Auslegung von Krankheit, die im Umkreis der Psychotherapie wichtig geworden ist. MIT-
SCHERLICH hat geradezu thetisch formuliert: "In der Krankheit wird Freiheit verloren” @)
und "Der Kranke hat die Freiheit, wollen zu kdnnen, verloren" (¥). Diese Sutze sind zwor
partiel| wahr fur bestimmte Krankheiten und Kranke, Sie ober zu All-Sdtzen zu machen, ist
nicht nur ein wissenschaftlich unhaltbares Vorgehen, sondemn ein verkappter Machtanspruch
von verheerender Konsequenz. Wie soll es Uberhaupt noch Freiheitsrechte des Patienten ge-
ben kinnen, wenn Krankheit gerade Verlust von Freiheit ist; wie soll der Kranke diese Rechte
noch wohren wollen, wenn Kranksein "Nicht-mehr-wollen-Ktnnen" heisst? Die Diskussion
tber die Rechte des Patienten hat nur dann einen Sinn, wenn die Aerzte ein solches Krank-
heits-Verstiindnis aufgeben, wenn sie darauf verzichten, die Installateure der Frelheit zu
sein und statt dessen miglicher Freiheit dienen. Philosophisch aber grundet dis Wurde des
Menschen nicht dorin, dass er Freiheit hat oder nicht hat, sondem dorin, dass die Muglich-
keit der Freiheit in ihm ist als miglicher Ursprung des Handelns. An diese Miglichkeit odres-
siert sich der Arzt in der Respektierung der Freiheit des Patienten und nicht on ein Quontum
von Freiheit, das er scheinbor obmessen kann.

Dieses Recht auf Freiheit und Selbsthestimmung des Patienten wird in der Literatur konkreti-
siert als das Recht auf Ablehnung oder Annahme einer Behandlung und als Recht auf freien
Spital-Ein- oder -Austritt. Das sind zweifellos wichtige Punkte. Aber diese Konkretion triigt
dem spezifisch modernen Krankenwesen zv wenig Rechnung, dem Faktum ntimlich, dass die
Klinik eine Einheit ist von Therapier-Zentrum, Lehr- und Forschungs-Stdtte und burokrati-
scher Verwaltung. Der Patient wird bloss vor dem Eingriff des Arztes geschUtzt, aber noch
nicht vor dem Zugriff der Verwaltung und nicht vor den vielleicht legitimen Interessen der
Forschung, die ihn der Tendenz nach eher als Fall unter Fallen behandelt denn als selbstbe-
stimmenden Menschen. Die Freiheit, in 2in Krankenhaus einzutreten, ist in der konkreten
Notlage meist eine kleine Fraiheit. Im Spital aber in den Verwal tungsnomen sines anonymen
Grossbetriebs zu leben und sinem Wissenschafts-Betrieb ausgesetzt zu sein, ist meist eine
grosse Unfreiheit. Die mdgliche Freiheit im Alltag der Klinik ist nicht genUgend geschutzt,
vor allem nicht fUr Unterklassen-Patienten.

Das Recht auf Freiheit und Selbstbestimmung des Patienten hat zur Voraussetzung das Recht
auf Information und zur Folge das Recht auf Wirde und Integritit der Person.

Dieses Recht auf perstinliche Wurde wird meist cusgelegt als Recht ouf Wohrung der Privat-
sphire und als Recht auf Geheimhaltung. Aber damit ist das Entscheidende der perstinlichen
Wurde nicht getroffen. Person ist der Patient deshalb, weil er in der Selbst= und Mitbestim=

240



mung Yerantwortung tbemimmt und sich darin ols moralisches Wesen qualifiziert. Eben dies
macht seine Worde aus. KANT hat die Wurde der Person damit charakterisiert, dass sie nie
bloss zum Mittel fremder Zwecke werden darf, sondem immer auch Zweck bleiben muss (10].
Mir scheint des FUr das drztliche Handeln eine wichtige Bestimmung zu sein. Wenn der Pa=-
tient ndmlich immer auch Endzweck des drztlichen Handelns ist, dann sind alle Versuche der
Therapie an ihm allein statthaft in der Sorge um seine individuelle Linderung und Heilung.
Mit dieser Kategorie kdnnte er also auch dort der Verfugungsgewalt des Wissenschofts-Be-
triebs entzogen werden, wo er vielleicht in Unkenntnis der genaven Sachlage die Zustimmung
zu vorgeschlagenem Handeln Q'lbl. Es kiinnte so vielleicht eine Grenze gezogen werden zwi-
schen dem noch legitimen Versuch mit ihm und dem wissenschafts-interessierten illegitimen.
Auch scheint mir die Kategorie der Integritat der Person mit Aspekten der Geheimhaltung
nicht ausgeschiipft zu sein. Die Integritsdt und die Wirde haben vielmehr die Einheit der Per-
son 2u ihrem Kern. Auch hierauf kinnte ein wichtiges Schutzrecht grinden, ein Recht gegen
die arbeitsteilige Medizin, ndmlich das Recht, in oller Partialisierung des medizinischen Zu-
griffs doch als psycho-physio—soziale Handlungs- und Bestimmungs-Einheit respektiert zu wer-
den. Die oft notwendige Partialisierung der Behandlung stinde dann wenigstens unter der

ldee der Einheit einer momlischen Person. Man mag einwenden, dies sei zu abstrakt und

bringe fur das konkrete medizinische Handeln zu wenig ein. Es scheint mir aber fUr die ganze
Verfassung eines Arztes eine Rolle zu spielen, ob er weiss, dass er einen beseelten Leib eines
konkreten Sozialwesers als Erscheinung eines moralischen Subjektes vor sich hat. Allein da-
durch kann er die Objektivation des Patienten zum Foll, die in Phasen seiner Arbeit ntig
sein mag, durch ein Regulativ wieder aufheben und eben darin des leidende Subjekt als kon=
.kreteﬁ Individuum annehmen.
Das Recht auf Information ist, so sagte ich schon, die Voraussetzung des Selbstbestimmungs-
rechis. Denn alle Selbstbestimmung wird zur Farce, wenn der Patient nicht hinreichend weiss,
worlber bestimmt werden soll. Dieses Recht wird deshalb konkretisiert ols Recht auf Informa-
" tion Uber Diagnose und Prognose, Uber die Nebenwirkungen einer Behandlung, die Einrich-
tungen eines Spitals und die Therapie-Mbglichkeiten anderswo.
Ich halte die Formulierung dieses Rechts fur unglUcklich. Information allein kann etwos Kaltes
und Zersttrendes sein, auch wo sie wahr ist, und am schlimmsten vielleicht dort, wo sie fano-
tisch wohr ist. Sie kann den Patienten seiner Verzweiflung Uberlassen und so ein Grund der -
schlechteren Heilungs-Chancen werden. Die Alternative dozu ist nicht dos Schweigen und

Verschweigen - es sei denn, der Patient winscht dies - und schon gar nicht die Luge, sondem

24]



der Diclog, das Gesprtich. Erst in ihm wird die Wahrheit vielleicht annehmbar und nur in ihm
kann sich auch eine optimale Selbstbestimmung entwickeln. Mir scheint deshalb, man musste
dieses Recht als Recht auf das informative Gesprich fassen oder als Recht auf Kommunikation.
Es schliesst zwei Forderungen in sich: dass der Arzt Zeit hat fUr den Patienten, und diese For-
derung richtet sich gegen den medizinischen Massen-Betrieb, und daoss er eine versténdliche
Sprache findet, und diese Forderung richtet sich gegen den Wimm:hafls’-Snobismus. Nur wo

eine versttindliche Sprache gefunden wird, kann sich Uberhaupt ein Verstehens-Prozess anboh-
nen. Das ist der Grund, weshalb jeder gute Arzt im Verhdlinis zu seinem Patienten auch ein
Popularisator seiner Wissenschaft sein muss, chne dass diese darunter |eidet. Das ist die Kehr-
seite dovon, dass er im Selbstbestimmungsrecht vom Laien eine medizinisch vernunftige Ent-
scheidung erwartet,

Unbestritten wie das Recht auf Leben gilt schliesslich das ouf angemessene Behandlung. Unter
der Voraussetzung der Freiheitsrechte kann es nicht bloss fachkundige Behandlung garantieren
und somit einerseits vor Behandlungsverweigerung und andererseits vor fahrlissiger Behandlung
schiitzen. Angemessen ist eine Behandlung erst dann, wenn sie, als fachkundige Behandlung,
den Patienten eben als selbstbestimmende Person in ihrer WUrde respektiert, und zwar in der
ganzen Weite des Krankenwesens.

Sicher schliesst eine angemessene Behandlung die Vermeidung der vemeidbaren Leiden in
sich. Ergibt sich daraus ein Recht des Patienten, nicht |eiden zu mUssen, wie dies der Europa-
rat formuliert hat {11)? Das hiingt davon ab, ob alle Leiden wirklich vermeidbar sind und wie
hoch der Preis ihrer Vermeidung ist. Zwar hat dieses Recht einen guten Sinn for die Betreuung
von Moribunden, denn es mchte einen Tod in Wurde garantieren; aber die Frage bleibt offen,
ob es nicht eine Dimension von Leiden verkennt. Vielleicht leiden nur die Toten nie. Leiden
in der gonzen Weite knnen auch eine Reaktion der Freiheit und der Wirde der Person sein.
Zuweilen |leidet man, wenn man kein schibiger Kerl ist - und das wohl auch im Sterben. Das
berechtigt zwar niemonden alles Leiden oder gor alles Kronksein mit einem objektiven Sinn
oder mit einer Wirde zu behaften. Gewisse Aerzte, etwa JORES, haben das zuweilen getan
(12). Sie sind allesamt in einer moralisierenden und frémmelnden Ideclogie gestrandet. Lei-

den und Kranksein ist on sich sinnlos; aber der Leidende, und nur er, kann ihm einen Sinn

geben. Falls das Recht, nicht leiden zu mUssen, olso im Sinn einer Option verstanden wird
und falls derin der Leidens-Begriff medizin-kritisch aufgefasst ist, so ist dieses Recht legiti-
miert; als obsolutes Recht whire es nur ein Abglanz der Medikalisierung des gonzen Lebens,

und es misste, wie diese, migliche Freiheit zersttren.

242



Falls der leidende Mensch subjektiv seiner Krankheit aus Freiheit einen Sinn verleihen kann
und falls die Freiheitsrechte der Angel punkt der Rechte des Patienten sind, musste es dann

nicht auch ein Recht auf Krankheit geben als Recht auf mein Leiden und auf dessen Sinn?

[

Verschiedene Forscher haben das direkt gefordert. 50 hat etwa PARSON dergelegt, die sozio-
logische Funktion der Krankheit |iege fur den Einzelnen in der Entlastung von den Rollener-
wartungen und Rollenzwingen, die die Gesellschaft ihm auferlege (13). Es gibt-ﬁhnliche
psychologisch und physiologisch begrundete Forderungen, die etwa sagen, der Mensch bengtige
gelegentlich eine Zeit der Wieder- und Neubesinnung oder eine Zeit der Regeneration des
Kérpers. All diese Argumente gehen aber davon aus, dass sich ein oligemeiner Krankheitssinn
aufzeigen lasse. Sie sind deshalb nicht stichhaltig, ganz abgesehen davon, doss sie das
Kranksein mit dem Schlaf und mit dem Urlaub verwechseln. Wie aber: wenn die Leiden durch
Roliendruck und durch Stress eben da sind: hat der so Leidende dann nicht das Recht als
Kranker vom Arzt anerkannt zu werden, so dass lerztiich der Patient auch selber bestimmt,

dass und wann er krank ist? - Ein solches Recht hidtte wiederum nur Gultigkeit im Zeitalter

der Medikalisierung aller Leiden. Ich vermute zwar, dass unser Zeitalter diesen Weg geht -
nicht ohne Schuld der Medizin und der sie vorantreibenden Industrie. 50 lange es ihn aber
nicht zu Ende gegangen ist, muss wohl gelten, dass der Patient zwar ein Rechf ouf Anmeldung
seiner Leiden hat, und auch ein Recht cuf Mitbestimmung einer angemessenen Pflege, aber
nicht dos uneingeschrinkte Recht, sich selber als krank zu deklarieren.

Ein Recht auf Krankheit aber misste in einer bestimmten soziclen Hinsicht erassen werden.
Es dirfte nicht die soziale Bestrafung fUr die wrztlich festgestellte Krankheit geben, etwa

die Entlassung wthrend einer Krankheit und wegen ihr. Auch diese Tendenz aber nimmt zu.
Die Medikalisierung aller Leiden fuhet schliesslich zum indirekten Leidensverbot. Denn im
vollstandig medikalisierten Zeitalter wird das Leiden notwendigerweise zu einem primér
Bkonomischen Problem. Das aber wiire weder eine Befreiung vom Leiden noch eine Befreiung
des Leidens, sondern seine objektive Fremdbestimmung durch Bkonemische Kategorien und
seine subjektive Unterdriickung im angstbestimmten Handeln, als ob man gesund wiire. Es
mbusste also ein Recht auf Krankheit geben, das freilich nicht ein Recht des Patienten ange-
sichis des Arztes ist, sondem angesichts der Gesellschoft.

Prizis eingeschrankt musste schliesslich das Recht auf Gesundheit werden. Im Verhdltnis zum
Arzt gilt es als Recht zur angemessenen Behandlung. Im Verhltnis zur Gesel lschoft musste es
Uberdem als Recht statuiert werden, durch die soziale Crdnung, etwa eine vermeidbare
Organisation von Arbeit oder durch die Zerstdrung der Umwelt nicht krank gemacht zu

werden. Aber ein umfassendes Recht auf Gesundheit halte ich aus zwei Griinden fur il lusionér:

243



erstens ist nicht jede Krankheit vermeidbar und heilbar und zweitens endet jedes Leben in
Krankheit und Zersttrung. Das uneingeschrtinkte Recht auf Gesundheit banalisiert eine
Grundsituation unseres Lebens.

Das Recht auf Gesundheit gar zum umfassenden Arﬁpruch auf Wt;hlbefinden in physischer,
psychischer und sozialer Hinsicht zu deklarieren und dieses Gluck ouch vom Arzt zu erwar-
ten, wire vollends eine schlechte Utepie. Es gibt gewisse soziogene Kronkheiten wie es
psychogene und somatogene gibt und {ibrigens auch hiatrogene - und sehr oft mégen ver-
schiedene Umsachen zusammenwirken. Sofern Gesundheit im negativen Sinn nicht nur die
Abwesenheit von Symptomen ist, sondemn auch die ihrer Ursachen, sttsst der Arzt schon im
Versuch, manifeste Krankheiten zu heilen, nicht ollein on die Grenzen seiner Wissenschoft
und seiner Kunst, sondem auch an existentielle Grenzen des Patienten und on soziale der

Gesellschaft. Scfern Gesundheit mehr ols Abwesenheit von Krankheit bedeutet, ist sie nur

mdglich als Kooperation von Arzt, Potient und Gesellschaft. Sie hat die besten Chancen,
wenn der Arzt kritisch die Grenzen seiner Wirkungsmtiglichkeiten sieht, wenn der Patient
seine Lebensvorgtinge kldrt und die Gesellschaft ihre Ordnung humanisiert. All das bedeutet
weder die Abschaffung cller Leiden, noch die Generalisierung des Wohlbefindens in der
Welt, aber die Chance, ein sinnvolles Leben in ihr zu fuhren. Und vielleicht ist das die

umfassendere Gesundheit, die es selbst noch in der Krankheit gibt.

1. Viktor von Weizsticker: Sticke einer medizinischen Anthropologie. I: Der Arzt und dér

Kranke (1927). Zitiert nach: V.v.W.: Arzt und Kranker [, Stutigart 1949, p. &8,

Psclm 50, 15.

Dazu: lvan Hlich: Die Eni‘elgnung der Gesundheit (Medical Nemesis). Dt. von N.Th.

Lindquist, Reinbek/Haomburg 1975, pp. 115 ff., Zitat: p. 118.

4. Dazu: Johann Jurgen Rohde: Strukturelle Momenfe der Unhumanitét einer humanen
Institution. Ueber die Situation des Patienten im Krankenhaus. - In: Arzt und Patient
in der Industriegesellschaft. Hrsg. von Otto Dishner, Frankfurt 1973 {= edition suhrkemp
643), pp. 13 ff.

5. Falls Menschenrechte, wie dies meist geschieht, in der Wirde des Menschen gegriindet
werden und die Wirde wiederum in der miglichen Freiheit des Individuums als morali-
sches Wesen, dann konn kein Argument die Ubliche Praxis stUtzen, in der Kinder und
Geisteskranken die Menschenrechte vorenthalten werden; es sei denn, man versteige
sich zur Behauptung, diesen Menschenklassen fehle auch die Méglichkeit zur Freiheit.

6. Dazu: Jost Gross: Die perstinliche Freiheit des Patientén. Zur sffentlich-rechtlichen
Nomierung des medizinischen Behandiungsverhiltnisses (= Abhendlungen zum schwei-
zerischen Recht Heft 446}, Bern 1977,

7. Dazu: Urs Peter Haemmerli: Medizin und Menschenrechte. = In: Leben mUssen - sterben
durfen. Die letzien Dinge, die letzte Stunde. Hrsg. v. W Huofer, Bergisch Gladbach
1977, pp. 155 ff., bes. 157 §F.

8. Alexunder M;lscharluch Freiheit und Unfreiheit in der Krankheit. Studien zur psycho-
somatischen Medizin 3, Frankfurt 1977 (= edmon suhrlcamp 505), p. 73.

@ N

244



11.
12.

13,

A.a.O.,p. 76 ;

Immonuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Zweiter Abschnitt, - Ed. Karl
Vorltinder, Hamburg 1957 (= Philosophische Bibliothek Bd. 41) p. 52.

Dazu:Urs Peter Haemmerli, a. a. O., p. 158.

Arthur Jores: Vom Sinn der Krankheit. Rektoratsrede. Hamburg 1950. - Vgl. sbenfalls
Guntrom Knapp: Ueber die Krankheit. Diss. Munchen 1968.

Dazu: Joachim Bodomer: Das Recht des Menschen auf seine eigene Krankheit. = in:
Revolution und Technik, Evolution des Rechts. Festgabe zum 60. Geburistag von Karl
Oftinger, Zurich 1969, pp. 1 ff. - Talcott Parsons: Definition von Gesundheit und Krank-
heit im Lichte der Wertbegriffe und der sozialen Struktur Amerikas. = In: A. Mitscherlich
v.0. (Hrig.): Der Kronke in der modernen Gesellschaft, Kéin/Berlin 3. Aufl. 1970, pp.
57 ff.

Adresse des Autors: Dr. H. Saner, Wonderstrasse 10, CH-4054 Beosel (Schweiz).

245



	Würde und Rechte des Patienten

