
Zeitschrift: Bulletin der Schweizerischen Akademie der Medizinischen
Wissenschaften = Bulletin de l'Académie suisse des sciences
médicales = Bollettino dell' Accademia svizzera delle scienze mediche

Herausgeber: Schweizerische Akademie der Medizinischen Wissenschaften

Band: 36 (1980)

Artikel: Würde und Rechte des Patienten

Autor: Saner, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-308239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-308239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bull. Schweiz. Akod. Med. Wiss. 36,235-245 (1980)

WURDE UND RECHTE DES PATIENTEN

HANS SANER

Zusammenfassung

Das Mass des ärztlichen Handelns ist letztlich nicht das blosse biologische Leben des Patienten,

sondern die Würde und Integrität seiner Person, die in der Möglichkeit seiner Freiheit

gründen. Von da her bekommen die Rechte des Patienten ihren Sinn als Recht auf Leben und

angemessene Behandlung unter den Bedingungen der Selbstbestimmung, der Integrität und der

Würde der Person. Die Selbstbestimmung des Patienten aber setzt ein Recht auf Information

und Kommunikation voraus und dies wieder eine Pflicht des Arztes zur klaren Sprache und

zum hinreichenden Zeitaufwand. Die Integrität der Person begründet nicht bloss den

Anspruch auf Schutz durch Geheimhaltung und Diskretion, sondern dos umfassende Recht, in

aller partiellen Behandlung als physio-psycho-soziale Einheit einer konkreten Individualität

anerkannt zu werden, und die Wunde der Peison begründet schliesslich das Recht des

konkreten Individuums, als Zweck aller Therapie zu gelten. Darüber hinaus kann es ein

Recht auf Gesundheit nur Im negativen sozialen Sinn geben als Recht, durch die Ordnung

der Gesellschaft nicht vermeidbar krank gemacht zu werden - und ein Recht auf Krankheit

nur in dem eingeschränkten Sinn, wegen ärztlich diagnostizierter Krankheit nicht sozial

benachteiligt zu werden.

Summary

In his treatment of the patient, the doctor must be guided not simply by concern for the

patient's biological existence but ultimately by concern for the dignity and integrity of

his person. These qualities are founded in the patient's innate human freedom, which equally

underlies his entitlement to life and to proper treatment without sacrifice of his right to self-

determination, his inviolability and his human dignity. Self-determination presupposes the

right to information and communication, and this In turn an obligation on the port of the

doctor to talk In termi which the potient understands and to devote sufficient time to his

needs. Respect for the inviolability of the patient's person implies not only his right fo the

security of confidentialIty and discretion, but also his right, when receiving any fotm of

235



treatment, to be acknowledged as a physiological, psychological and social entity with a

concrete individuality. Human dignity, finally, implies the right of each individual to be

the real "raison d'être" for any treatment to which he is subjected. Beyond this, a right to

health can only exist in the negative sense of the right not be made avoidably ill by the

social order, and a right to sickness only in the restricted sense of not being put at a social

disadvantage as the result of a medically diagnosed illness.

Meine Damen und Herren,

VIKTOR VON WEIZSÄCKER hat in seiner Abhandlung "Der Arzt und der Kranke" das Wesen

des Krankseins als "eine Not" umschrieben, die "sich als eine Bitte um Hilfe" äussert. "Ich

nenne den krank", so fährt er fort, "der mich als Arzt anruft und in dem ich als Arzt die Not

anerkenne. Für die Urfeilsaussage "Dieser ist krank" ist die bestimmende "Kategorie": der

Arzt." 0) Ich will nicht auf die fatale Parallele dieser Aussage zur biblischen Heilssprache

eingehen - das "Rufe mich an in der Not, so will ich dich erretten" (2) ist unüberhörbar -,
sondern möchte auf eine Konsequenz dieses Satzes hinweisen. Wenn er richtig ist, dann mach)

der Arzt den Menschen zum Patienten, und die Medizin ist dann jene Wissenschaft, die mehr

oder weniger diffuse Leiden in "objektive Krankheiten verwandelt" (3), in der Hoffnung, sie

erkennbar und therapierbar zu machen. Nun gab und gibt es mehr Leiden als Krankheiten.

Die Medizin wäre angesichts dieser Leiden an ihr fatales Ende gekommen, wenn sie den

Willen hätte und es ihr ouch gelänge, sie alle als Krankheiten objektiv zu bestimmen und

der Behandlung zuzuführen. Denn dies hätte zur Konsequenz, das ganze Leben zu medikali-

sieren, die Menschheit als eine Gesellschaft von Kranken und die Welt als ein riesiges

Krankenhaus zu verstehen. Die Medizin selber brächte so den Massenwahn des Krankseins

hervor als unendliche Legitimation ihrer Arbeit.

Dass wir in diesem Prozess stecken, bezeugen Fakten: Die Medizin ist in einem bisher nicht

gekannten Ausmass arbeitsteilig geworden. Spezialisten für alle Lebensalter, alle

Organbehandlungen und für viele Spielformen der Psychotherapie haben sich etabliert. In unseren

hochindustrialisierten Gesellschaften sind an einem Stichtag etwa 12 % der Gesamtbevölkerung

- das sind mehr Menschen, als eine Bildungs-Anstalt besuchen - in ärztlicher Behandlung

und etwa 2,8 % in einer Nervenklinik interniert; etwa 80 % nehmen alle 24 bis 36

Stunden ein Medikament zu sich und noch mehr suchen mindestens ein Mal im Jahr einen

Arzt auf. Die Spitäler sind zu Prestige-Bauten geworden, die medizinische Zulieferungs-

Industrie floriert krisenunabhängig und das Gesundheitswesen ist das privilegierte Kind der

Staatshaushalte.

236



In der Folge davon hat sich ein Gesundheits-Begriff durchgesetzt, angesichts dessen sich

niemand mehr für gesund halten kann. Gesundheit ist, so definiert die Weltgesundheitsorganisation,

nicht bloss negativ die Abwesenheit von Krankheit, sondern positiv "physisches, psychisches

und soziales Wohlbefinden". Wer sich in einer dieser Beziehungen nicht "wohlbefindet",

hat die Chance, als krank anerkannt zu werden, wenn er nur in der "Not" den richtigen Fachmann

"anruft".

Diese Entwicklung hat im Verhältnis von Arzt und (-"orient zu einem merkwürdigen Paradoxon

geführt. Obwohl durch die Spezialisierung, durch die sich ausbreitende Forschung der Medizin

und durch das grosse Anwachsen des Gesundheitswesens die objektiven Chancen auf

Behandlung und Heilung gestiegen sind, ist das subjektive Nicht-Wohlbefinden in der Bevölkerung

gewachsen, und zwar in physischer, psychischer und sozialer Hinsicht. Man kann beinahe

sagen: Je besser die medizinische Versorgung, desto mehr Menschen fühlen sich krank. Dieses

Paradoxon ist kein allzu schwieriges Rätsel. Am Massstab des neuen Gesundheits-Begriffs ist

der Gesundheits-Anspruch zu einem umfassenden Glücks-Anspruch geworden, als ob sie, die

Gesundheit, die Dreifaltigkeit von physischem,psychischem und sozialem Glück wäre, und

nicht bloss eine mögliche, aber nicht in jeder Beziehung notwendige Voraussetzung des Glücks.

Der Arzt wird dadurch zum Garanten des Lebensglücks. Aber eben durch diese Erwartung

fällt der Patient zurück in sein Unglück, und eben an ihr scheitert der Arzt als gebietsspezifischer

Fachmann. Insofern ist die Medikalisierung des Lebens das Unglück des Patienten und

die Entzauberung der Medizin.

Diese Entzauberung führt den Patienten - je noch dem Typus des Arztes - über eine Reihe

fast stereotyper Erfahrungen. Sie äussert sich, angesichts des Primararztes, etwa in den Sätzen:

"Er hat ja keine Zeit für mich." - "Er erklärt mir die Dinge gar nicht." - "Er speist mich mit

Medikamenten ab." - "Ich bin ihm als Person gleichgültig." Diese Enttäuschungen sind noch

abwendbar, wenn man das Glück hat, einen befreundeten Hausarzt zu finden. Aber sie steigert

sich sofort, wenn man in die Hände eines Spezialisten-Teams und unter die Obhut einer

Klinik gerät. Es ist dann, als ob man in eine fremde Kultur versetzt würde, in der Sterilität

und anonyme Kälte herrschen, in der man als Liegender und Pflegebedürftiger einem Druck

der Infantilisierung ausgesetzt ist, Objekt des wissenschaftlichen Kalküls wird und durch

Freiheitsentzug, Kommunikations-Beschränkung und eine Anzahl unsinniger Hausregeln sich

unfrei fühlt (4). Ich glaube, dass für die meisten Menschen die zunehmende Skepsis gegen

die Medizin in dieser Klinik-Erfahrung gründet. Man war gleichsam nicht krank genug, um

sich in dieser Behandlung wohlzufUhlen, und man fühlte sich nicht wohl genug, um in ihr

gesunden zu können. Die Erfahrung des Patienten aber, als Erkrankter unter Umständen auch

ein Entrechteter zu sein, lenkt bei ihm die Reflexion auf das Problem der Rechte, die ihm als

237



kranker Mensch zustehen mussten. Aus Enttäuschung möchte ersieh durch das Recht wenigstens

ein Grundmass on humaner Behandlung sichern.

Ich vermute nun, dass dieser Versuch niemals zu einer Veränderung seiner Lage geführt hätte,

wenn nicht auch der Arzt, aufgrund ganz anderer Erfahrungen, eine Sicherung im Recht des

Patienten gesucht hätte. Die Erfahrungen, dass es für keine Heilung eine objektive Garantie

gibt, sondern dass für ihr Gelingen auch subjektive Motivationen des Patienten eine Rolle

spielen; dass ein gewisses Mass an Versuchen, die auch negativ verlaufen können, in vielen

Behandlungen notwendig ist; dass er nicht selten Entscheidungen treffen musste, die über

Leben und Tod und über eine psychische Veränderung des Patienten bestimmen könnten; dass

ihm schliesslich die hoch technisierte Medizin Eingriffe ermöglicht, von denen er nicht mehr

weiss, ob sie eigentlich erlaubt und ob sie noch sinnvoll sind - all diese Erfahrungen haben

ihn dazu gezwungen, zu seiner eigenen Entlastung auf die Mitübernähme von Verantwortung

durch den Patienten zu reflektieren. Aus dieser Not- und Grenz-Situatlon erwächst praktisch

seine Bereitschaft, den Patienten als Rechts- und darin als moralisches Wesen ernst zu nehmen,

obwohl ihm das seinen Beruf in anderer Hinsicht auch erschwert. Denn das Recht des Andern

auferlegt ihm neue Pflichten, und die Freiheit des Patienten kann der seinen erfolgreich

widerstreiten, und das obwohl er mehr weiss und mehr kann.

Dieses neue Verhältnis von Arzt und Patient wird zwar in Rechtskategorien als ein Verfrags-

verhältnls, In dem der Patient der Auftraggeber und der Arzt der Beauftragte ist, cbgesichert.

Aber es wird im Nachhinein moralisch begründet. Dies bringt es mit sich, dass die Folgen aus

diesem Verhältnis, nämlich die einzelnen Rechte des Patienten und damit die Pflichten des

Arztes, kaum eigens im positiven Recht kodifiziert werden, sondern in Richtlinien, die sich

letztlich in der Idee der Grund- und Menschenrechte mehr philosophisch als rechtlich

verankern. Die Frage ist also, auf welche menschenrechtliche oder auch ethische Grundsituation

der Patient einen aArapruch hat. Welche Grundrechte mussten ihm gesichert werden?

Wenn Menschenrechte Rechte sind, die dem Menschen als Menschen zukommen, denn kann

die Antwort nur heissen: olle Menschenrechte mussten im Prinzip allen Patienten zukommen;

denn Kranke sind .Menschen. Aber keine Gesellschaft verfährt nach dieser Maxime. Jede

sondert, mit der Begründung der Unzurechnungsfähigkeit, zumindest zwei Klassen von Patienten

aus: die Kinder und die Geisteskranken. Zwar lässt sie ihre Rechte durch Eltern und

Vormund wahren; aber in der konkreten Behandlungssituation werden diese Rechte doch faktisch

übergangen. Das ist nicht vor allem ein ärztliches Problem, sondern ein gesamt-gesellschaftliches.

Die gesamte Gesellschaft behandelt Kinder als Unmündige und Geisteskranke als

Entmündigte. Aber das Problem spitzt sich im Verhältnis von Arzt und Patient zu. Die mani-

238



feste Rechtlosigkeit ganzer Gruppen ist immer eine Verführung zur Inhumanität des Handelns.

Ich bin deshalb der Meinung, dass, jenseits von der Frage nach der Zurechnungsfähigkeit, für

beide Gruppen von Patienten ein gesonderter Katalog von Rechten aufgestellt werden sollte,

um diese Gefahr einzudämmen (5).

Vielleicht wird heute nur ein Grundrecht allen Patienten, gleich ob Geisteskranke oder

physisch Kranke, ob Erwachsene oder Kinder, gewährt: das Recht auf Leben. Es wäre danach

das einzige, das wir im Verhältnis von Arzt und Patient im strengen Sinn als Menschenrecht

behandeln. Die Frage ist aber, wozu es den Arzt verpflichtet.

Das hängt weitgehend davon ab, ob wir dieses Grundrecht als absolutes Recht auslegen oder,

wie die übrigen Rechte des Patienten, als Option. Wenn es ein absolutes Grundrecht ist,

dann hätte der Arzt in jedem Fall die Pflicht, Leben bis an die Grenze des Möglichen zu

erhalten. Er wäre dann in Grenzfällen vielleicht zur Grausamkeit verpflichtet, zur Verlängerung

auch sinnlosen Lebens und darin zur Schaffung künstlicher Leidenszustände. Das

Grenzproblem der Euthanasie würde schlechthin unlösbar. Wenn es als Option verstanden

wird, dann könnte der Patient es entweder in Anspruch nehmen oder auf es verzichten. Die

Pflicht des Arztes zur Lebensverlängerung fände dann eine Grenze an der Selbstbestimmung

des Patienten oder an seinem Recht, nicht sinnlos leiden zu müssen. Ich halte nur diese

zweite Interpretation in der Konsequenz für zumutbar, obwohl in der Rechtsliteratur eher die

erste vertreten wird (6).

Man könnte das Recht auf Leben rechtslogisch zum Fundament aller übrigen Rechte des

Patienten erklären; denn jeder Inanspruchnahme eines Rechts setzt ein lebendiges Wesen voraus.

Unmittelbar mit dem Recht auf Leben wäre dann das Recht auf sachkundige Behandlung

verknüpft. Aber mir scheint, dass das eigentliche Fundament der Rechte des Patienten sein

Recht auf Freiheit und Selbstbestimmung sein muss. Denn das Lebensrecht verhindert nur das

willentliche und fahrlässige Töten und die Venweigerung von Pflege durch den Arzt, aber

es schränkt seine Verfügungsgewalt im lebenbewahrenden Umgang mit dem Patienten nicht

ein. Erst die Freiheitsrechte des Patienten setzen dem Arzt auch Schranken in diesem Handeln.

Allein sie schützen vor der Macht des Arztes. Die bestimmende Rechtsmaxime für die

Rechte des Patienten kann deshalb nicht heissen "Vita oegroti suprema lex esto" und auch

nicht "Salus oegroti suprema lex esto", sondern sie muss heissen "Voluntas oegroti suprema

lex esto". Das ist derm auch der Grundsatz, zu dem sich der Europarat in der Erarbeitung

einer Resolution über die Kranken und Sterbenden bekannt hat (7).

16 239



Gegen das Recht des Patienten auf Freiheit und Selbstbestimmung spricht nun indirekt eine

Auslegung von Krankheit, die im Umkreis der Psychotherapie wichtig geworden ist.

MITSCHERLICH hat geradezu thetisch formuliert: "In der Krankheit wird Freiheit verloren" (8)

und "Der Kranke hat die Freiheit, wollen zu können, verloren" (9). Diese Sätze sind zwar

partiell wahr für bestimmte Krankheiten und Kranke. Sie aber zu All-Sätzen zu machen, ist

nicht nur ein wissenschaftlieh unhaltbares Vorgehen, sondern ein verkappter Machtanspruch

von verheerender Konsequenz. Wie soll es überhaupt noch Freiheitsrechte des Patienten geben

können, wenn Krankheit gerade Verlust von Freiheit ist; wie soll der Kranke diese Rechte

noch wahren wollen, wenn Kranksein "Nicht-mehr-wollen-Können" heisst? Die Diskussion

über die Rechte des Patienten hat nur dann einen Sinn, wenn die Aerzte ein solches

Krankheits-Verständnis aufgeben, wenn sie darauf verzichten, die Installateure der Freiheit zu

sein und statt dessen möglicher Freiheit dienen. Philosophisch aber gründet die Würde des

Menschen nicht darin, dass er Freiheit hat oder nieht hat,sondern darin, dass die Möglichkeit

der Freiheit in ihm ist als möglicher Ursprung des Handelns. An diese Möglichkeit adressiert

sich der Arzt in der Respektierung der Freiheit de» Patienten und nicht an ein Quantum

von Freiheit, das er scheinbar abmessen kann.

Dieses Recht auf Freiheit und Selbstbestimmung des Patienten wind in der Literatur konkretisiert

als das Recht auf Ablehnung oder Annahme einer Behandlung und als Recht auf freien

Spital-Ein- oder -Austritt. Das sind zweifellos wichtige Punkte. Aber diese Konkretion trägt

dem spezifisch modernen Krankenwesen zu wenig Rechnung, dem Faktum nämlich, dass die

Klinik eine Einheit ist von Therapier-Zentrum, Lehr- und Forschungs-Stätte und bürokratischer

Verwaltung. Der Patient wird bloss vor dem Eingriff des Arztes geschützt, aber noch

nicht vor dem Zugriff der Verwaltung und nicht vor den vielleicht legitimen Interessen der

Forschung, die ihn der Tendenz nach eher als Fall unter Fällen behandelt denn als selbstbe-

stimmenden Menschen. Die Freiheit, in ein Krankenhaus einzutreten, ist in der konkreten

Notlage meist eine kleine Freiheit. Im Spital aber in den Verwaltungsnonnen eines anonymen

Grossbetriebs zu leben und einem Wissenschafts-Betrieb ausgesetzt zu sein, ist meist eine

grosse Unfreiheit. Die mögliche Freiheit im Alltag der Klinik ist nicht genügend geschützt,

vor al lem nicht für Unterklassen-Patienten.

Das Recht auf Freiheit und Selbstbestimmung des Patienten hat zur Voraussetzung das Recht

auf Information und zur Folge das Recht auf Würde und Integrität der Person.

Dieses Recht auf persönliche Würde wird meist ausgelegt als Recht auf Wahrung der Privot-

sphäre und als Recht auf Geheimhaltung. Aber damit ist das Entscheidende der persönlichen

Würde nicht getroffen. Person ist der Patient deshalb, weil er in der Selbst- und Mltbestim-

240



mung Verantwortung übernimmt und sich darin als moralisches Wesen qualifiziert. Eben dies

macht seine Würde aus. KANT hat die Würde der Person damit charakterisiert, dass sie nie

bloss zum Mittel fremder Zwecke werden darf, sondern immer auch Zweck bleiben muss (10).

Mir scheint das für das ärztliche Handeln eine wichtige Bestimmung zu sein. Wenn der

Patient nämlich immer auch Endzweck des ärztlichen Handelns ist, dann sind alle Versuche der

Therapie an ihm allein statthaft in der Sorge um seine individuelle Linderung und Heilung,

Mit dieser Kategorie könnte er also auch dort der Verfügungsgewalt des Wissenschafts-Be-

triebs entzogen werden, wo er vielleicht in Unkenntnis der genauen Sachlage die Zustimmung

zu vorgeschlagenem Handeln gibt. Es kannte so vielleicht eine Grenze gezogen werden

zwischen dem noch legitimen Versuch mit ihm und dem wissenschofts-interessierten illegitimen.

Auch scheint mir die Kategorie der Integrität der Person mit Aspekten der Geheimhaltung

nicht ausgeschöpft zu sein- Die Integrität und die Würde haben vielmehr die Einheit der Person

zu ihrem Kern. Auch hierauf könnte ein wichtiges Schutzrecht gründen,ein Recht gegen

die arbeitsteilige Medizin, nämlich das Recht, in aller PartialIsierung des medizinischen

Zugriffs doch als psycho-physio-sozicle Handlung*- und Bestimmungs-Einheit respektiert zu werden.

Die oft notwendige Partial isierung der Behandlung stände dann wenigstens unter der

Idee der Einheit einer moralischen Person. Man mag einwenden, dies sei zu abstrakt und

bringe für das konkrete medizinische Handeln zu wenig ein. Es scheint mir aber für die ganze

Verfassung eines Arztes eine Rolle zu spielen, ob er weiss, dass er einen beseelten Leib eines

konkreten Sozialwesens als Erscheinung eines moralischen Subjektes vor sich hat. Allein

dadurch kann er die Objektivation des Patienten zum Fall, die in Phasen seiner Arbeit nötig

sein mag, durch ein Regulativ wieder aufheben und eben darin das leidende Subjekt als

konkretes Individuum annehmen.

Das Recht auf Information ist, so sagte ich schon, die Voraussetzung des Selbstbestimmungsrechts.

Denn alle Selbstbestimmung wird zur Farce, wenn der Patient nicht hinreichend weiss,

worüber bestimmt werden soll, Dieses Recht wird deshalb konkretisiert als Recht auf Information

über Diagnose und Prognose, über die Nebenwirkungen einer Behandlung, die Einrichtungen

eines Spitals und die Therapie-Möglichkeiten anderswo.

Ich halte die Formulierung dieses Rechts für unglücklich. Information allein kann etwas Kaltes

und 2^erstörendes sein, auch wo sie wahr ist, und am schlimmsten vielleicht dort, wo sie fanatisch

wahr Ist. Sie kann den Patienten seiner Verzweiflung überlassen und so ein Grund der

schlechteren Heilungs-Chancen werden. Die Alternative dazu ist nicht dos Schweigen und

Verschweigen - es sei denn, der Patient wünscht dies - und schon gar nicht die Lüge, sondern

241



der Dialog, das Gespräch. Erst in ihm wird die Wahrheit vielleicht annehmbar und nur in ihm

kann sich auch eine optimale Selbstbestimmung entwickeln. Mir scheint deshalb, man musste

dieses Recht als Recht auf das informative Gespräch fassen oder als Recht auf Kommunikation.

Es schliesst zwei Forderungen in sich: dass der Arzt Zeit hat für den Patienten, und diese

Forderung richtet sich gegen den medizinischen Massen-Betrieb, und dass er eine verständliche

Sprache findet, und diese Forderung richtet sich gegen den Wissenschafts-Snobismus. Nur wo

eine verständliche Sprache gefunden wird, kann sich überhaupt ein Verstehens-Prozess anbahnen.

Das ist der Grund, weshalb jeder gute Arzt im Verhältnis zu seinem Patienten auch ein

Popularlsator seiner Wissenschaft sein muss, ohne dass diese darunter leidet. Das ist die Kehrseite

davon, dass er im Selbstbestimmungsrecht vom Laien eine medizinisch vernünftige

Entscheidung erwartet.

Unbestritten wie das Recht auf Leben gilt schliesslich das auf angemessene Behandlung. Unter

der Voraussetzung der Freiheitsrechte kann es nicht bloss fachkundige Behandlung garantieren

und somit einerseits vor Behandlungsveiweigerung und andererseits vor fahrlässiger Behandlung

schützen- Angemessen ist eine Behandlung erst dann, wenn sie, als fachkundige Behandlung,

den Patienten eben als selbstbestimmende Person in ihrer Würde respektiert, und zwar in der

ganzen Weite des Krankenwesens.

Sicher schliesst eine angemessene Behandlung die Vermeidung der vermeidbaren Leiden in

sich. Ergibt sich daraus ein Recht des Patienten, nicht leiden zu müssen, wie dies der Europarat

formuliert hat (11)? Das hängt davon ab, ob alle Leiden wirklich vermeidbor sind und wie

hoch der Preis ihrer Vermeidung ist. Zwar hat dieses Recht einen guten Sinn für die Betreuung

von Moribunden, denn es möchte einen Tod in Würde garantieren; aber die Frage bleibt offen,

ob es nicht eine Dimension von Leiden verkennt. Vielleicht leiden nur die Toten nie. Leiden

in der ganzen Weite können auch eine Reaktion der Freiheit und der Würde der Person sein.

Zuweilen leidet mon, wenn man kein schäbiger Kerl ist - und das wohl auch im Sterben. Das

berechtigt zwar niemanden alles Leiden oder gor alles Kranksein mit einem objektiven Sinn

oder mit einer Würde zu behaften. Gewisse Aerzte, etwa JORES, haben dos zuweilen getan

(12). Sie sind allesamt in einer moralisierenden und frömmelnden Ideologie gestrandet. Leiden

und Kranksein ist on sich sinnlos; aber der Leidende, und nur er, kann ihm einen Sinn

geben. Falls das Recht, nicht leiden zu müssen, also im Sinn einer Option verstanden wird

und falls darin der Leidens-Begriff medizin-kritisch aufgefasst ist, so ist dieses Recht legitimiert;

als absolutes Recht wäre es nur ein Abglanz der Medikai isierung des ganzen Lebens,

und es musste, wie diese, mögliche Freiheit zerstören.

242



Falls der leidende Mensch subjektiv seiner Krankheit aus Freiheit einen Sinn verleihen kann

und falls die Freiheitsrechte der Angelpunkt der Rechte des Patienten sind, musste es dann

nicht auch ein Recht auf Krankheit geben als Recht auf mein Leiden und auf dessen Sinn?

Verschiedene Forscher haben das direkt gefordert. So hat etwa PARSON dargelegt, die

soziologische Funktion der Krankheit liege für den Einzelnen in der Entlastung von den

Rollenerwartungen und Rollenzwängen, die die Gesellschaft ihm auferlege (13). Es gibt ähnliche

psychologisch und physiologisch begründete Forderungen, die etwa sagen, der Mensch benötige

gelegentlich eine Zeit der Wieder- und Neubesinnung oder eine Zeit der Regeneration des

Körpers. All diese Argumente gehen aber davon aus, dass sich ein allgemeiner Krankheitssinn

aufzeigen lasse. Sie sind deshalb nicht stichhaltig, ganz abgesehen davon, dass sie das

Kranksein mit dem Schlaf und mit dem Urlaub verwechseln. Wie aber: wenn die Leiden durch

Rollendruck und durch Stress eben da sind: hat der so Leidende dann nicht das Recht als

Kranker vom Arzt anerkannt zu werden, so dass letztlich der Patient auch selber bestimmt,

dass und wann er krank ist? - Ein solches Recht hätte wiederum nur Gültigkeit im Zeitalter

der Medikolisierung aller Leiden. Ich vermute zwar, dass unser Zeitalter diesen Weg geht -

nicht ohne Schuld der Medizin und der sie vorantreibenden Industrie. So lange es ihn aber

nicht zu Ende gegangen ist, muss wohl gelten, dass der Patient zwar ein Recht auf Anmeldung

seiner Leiden hat, und auch ein Recht auf Mitbestimmung einer angemessenen Pflege, aber

nicht das uneingeschränkte Recht, sich selber als krank zu deklarieren.

Ein Recht auf Krankheit aber musste in einer bestimmten sozialen Hinsicht erlassen werden.

Es dürfte nicht die soziale Bestrafung für die ärztlich festgestellte Krankheit geben, etwa

die Entlassung wahrend einer Krankheit und wegen ihr. Auch diese Tendenz aber nimmt zu.

Die Medikai isierung aller Leiden führt schliesslich zum indirekten Leidensverbot, Denn im

vollständig medikalisierten Zeitalter wird das Leiden notwendigerweise zu einem primär

ökonomischen Problem. Das aber wäre wedereine Befreiung vom Leiden noch eine Befreiung

des Leidens, sondern seine objektive Fremdbestimmung durch ökonomische Kategorien und

seine subjektive Untendrückung im angstbestimmten Handeln, als ob man gesund wäre. Es

musste also ein Recht auf Krankheit geben, das freilich nicht ein Recht des Patienten angesichts

des Arztes ist, sondern angesichts der Gesellschaft.

Präzis eingeschränkt musste schliesslich das Recht auf Gesundheit werden, Im Verhältnis zum

Arzt gilt es als Recht zur angemessenen Behandlung. Im Verhältnis zur Gesellschaft musste es

überdem als Recht statuiert werden, durch die soziaje Ordnung, etwa eine vermeidbare

Organisation von Arbeit oder durch die Zerstörung der Umwelt nicht krank gemacht zu

werden. aAber ein umfassendes Recht auf Gesundheit halte ich aus zwei Gründen für illusionär:

243



erstens ist nicht jede Krankheit vermeidbar und heilbar und zweitens endet jedes Leben in

Krankheit und Zerstörung. Das uneingeschränkte Recht ouf Gesundheit banalisiert eine

Grundsituation unseres Lebens.

Das Recht auf Gesundheit gar zum umfassenden Anspruch auf Wohlbefinden in physischer,

psychischer und sozialer Hinsicht zu deklarieren und dieses Glück auch vem Arzt zu erwarten,

wäre vollends eine schlechte Utopie. Es gibt gewisse soziogene Krankheiten wie es

psychogene und somatogene gibt und übrigens auch hiatrogene - und sehr oft mögen

verschiedene Ureachen zusammenwirken. Sofern Gesundheit im negativen Sinn nicht nur die

Abwesenheit von Symptomen ist, sondern auch die ihrer Ursachen, stösst der Arzt schon im

Versuch, manifeste Krankheiten zu heilen, nicht allein an die Grenzen seiner Wissenschaft

und seiner Kunst, sondern auch an existentielle Grenzen des Patienten und an soziale der

Gesellschaft. Sofern Gesundheit mehr als aAbwesenheit von Krankheit bedeutet, ist sie nur

möglich als Kooperation von Arzt, Patient und Gesellschaft. Sie hat die besten Chancen,

wenn der Arzt kritisch die Grenzen seiner Wirkungsmöglichkeiten sieht, wenn der Patient

seine Lebensvorgänge klärt und die Gesellschaft ihre Ordnung humanisiert. All das bedeutet

weder die Abschaffung aller Leiden, noch die Generalisierung des Wohlbefindens in der

Welt, aber die Chance, ein sinnvolles Leben in ihr zu führen. Und vielleicht ist das die

umfassendere Gesundheit, die es selbst noch in der Krankheit gibt.

1. Viktor von Weizsäcker: Stücke einer medizinischen Anthropologie. I: Der Arzt und der
Kranke (1927). Zitiert nach: V.v.W.: Arzt und Kranker I, Stuttgart 1949, p. 68.

2. Psalm 50, 15.
3. Dazu: Ivan lllich: Die Enteignung der Gesundheit (Medical Nemesis). Dt. von N.Th.

Lindquist, Reinbek/Hamburg 1975, pp. 115ff., Zitat:p. 118.
4. Dazu: Johann Jürgen Rohde: Strukturelle Momente der Unhumanität einer humanen

Institution. Ueber die Situation des Patienten im Krankenhaus. - In: Arzt und Patient
in der Industriegesellschaft. Hrsg. von Otto Döhner, Frankfurt 1973 edition suhrkamp
643), pp. 13 ff.

5- Falls Menschenrechte, wie dies meist geschieht, in der Würde des Menschen gegründet
werden und die Würde wiederum in der möglichen Freiheit des Individuums als moralisches

Wesen, dann kann kein Argument die übliche Praxis stützen. In der Kinder und

Geisteskranken die Menschenrechte vorenthalten werden; es sei denn, man versteige
sich zur Behauptung, diesen Menschenklassen fehle auch die Möglichkeit zur Freiheit.

6. Dazu: Jost Gross: Die persönliche Freiheit des Patienten, Zur öffentlich-rechtlichen
Normierung des medizinischen BehandlungsvenSältnisses Abhandlungen zum
schweizerischen Recht Heft 446), Bern 1977.

7. Dazu: Urs Peter Haemmerli: Medizin und Menschenrechte. - In: Leben müssen - stetben
dürfen. Die letzten Dinge, die letzte Stunde- Hrsg. v. W. Höfer, Bergisch Gladbach
1977, pp. 155 ff., bes. 157 ff.

8. Alexander Mitscherlich: Freiheit und Unfreiheit in der Krankheit. Studien zur psycho¬
somatischen Medizin 3, Frankfurt 1977 (=^ition suhrkamp 505), p. 73.

244



9. A. a.o., p. 76.
10. Immonuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Zweiter Abschnitt. - Ed. Karl

Vorländer, Hamburg 1957 Philosophische Bibliothek Bd. 41) p. 52.
11. Dazu-.Urs Peter Haemmerli,a. a. 0.,p. 158.
12. Arthur JorestVom Sinn der Krankheit. Rektoratsrede. Hamburg 1950. -Vgl. ebenfalls

Guntram Knapp: Ueber die Krankheit. Diss. München 1968.
13. Dazu: Joachim Bodamer: Das Recht des Menschen auf seine eigene Krankheit. - In:

Revolution und Technik, Evolution des Rechts. Festgabe zum 60. Geburtstag von Karl

Oftinger, Zürich 1969, pp. 1 ff. - Talcott Parsons: Definition von Gesundheit und Krankheit

im Lichte der Wertbegriffe und der sozialen Struktur Amerikas. - In: A. Mitscherlich
u.a. (Hrsg.): Der Kranke in der modernen Gesellschaft, Köln/fterlin 3. Aufl. 1970, pp.
57 ff.

Adresse des Autors: Dr. H. Saner, Wanderstrasse 10, CH-4054 Basel (Schweiz).

245


	Würde und Rechte des Patienten

