Zeitschrift: Reihe Kriminologie / Schweizerische Arbeitsgruppe fir Kriminologie =

Collection criminologie / Groupe suisse de travail de criminologie

Herausgeber: Schweizerische Arbeitsgruppe fir Kriminologie

Band: 14 (1996)

Artikel: Der spirituelle Weg und seine Gefahren aus der Sicht der Psychologie
und Psychotherapie

Autor: Jacobowitz, Susanne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1051245

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1051245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SUSANNE JACOBOWITZ

DER SPIRITUELLE WEG UND SEINE GEFAHREN AUS DER
SICHT DER PSYCHOLOGIE UND PSYCHOTHERAPIE

Dass ein Thema wie das des spirituellen Weges und seiner Gefahren
auf einer Kriminologietagung abgehandelt wird, mag auf den ersten
Blick erstaunen. In Anbetracht der Gesamtthematik, nidmlich Sekten,
Okkultismus, Grenzgebiete, die sich meistens auf spirituell anmutende
Weltanschauungen berufen, und den immer hiaufiger damit verbunde-
nen kriminellen Erscheinungen, wird das Thema «Spiritualitit und
seine Gefahren» allerdings sehr relevant.

Wir konnen im Phianomen der ideologisch fehlgeleiteten, die Gesell-
schaft schiddigenden religiosen Gruppierungen gewissermassen den
Schnittpunkt zwischen den Bereichen Kriminalitdat und Spiritualitat er-
kennen.

Mein Ziel ist es, aus psychologischer und psychotherapeutischer Sicht
und aufgrund der Aussagen spiritueller Traditionen einen Bezugsrah-
men zu erstellen, der uns erlaubt, die Entstehung von Gefahren auf
dem spirituellen Weg in ihren nicht selten kriminellen Aspekten zu
verstehen. Wenn in diesem Vortrag von Sekten die Rede ist, so sind
damit ausschliesslich solche mit spirituellen oder religiosen Interessen
gemeint.

Der spirituelle Weg ...

Wir wollen zunichst ein paar definitorische Uberlegungen anstellen.
Was ist Spiritualitit tiberhaupt? Im Begriff «Spiritualitidt» steckt das
lateinische Wort «spiritus», was mit «Geist» iibersetzt werden kann.
Da der Begriff «Geist» aber in unserem Sprachgebrauch einen sehr
eingeschrinkten Bedeutungsgehalt hat, d.h. nur einen Aspekt des



278 Der spirituelle Weg und seine Gefahren

Menschseins darstellt, wire es treffender, vom Bewusstsein als sol-
chem zu sprechen (SCHARFETTER, 1991). Spiritualitit wire dann
eine bestimmte Haltung des Bewusstseins, die sich am besten charak-
terisieren liesse als ein Trachten nach dem Ganzen, als ein fortwihren-
des Hinstreben zum Einen. Spiritualitit bedeutet eine Uberwindung
des eingeschriankten Ich-Bereichs hin zu einem iiberindividuellen
Sein. Dieses Sein ist nicht etwas von der Natur des Menschen Ge-
trenntes, im Gegenteil, es konstituiert den Kern unseres Wesens, es
bildet die Substanz unserer wahren Natur. Wir miissen festhalten, dass
Beschreibungen wie «das Ganze», «das Eine» oder das «iiberindividu-
elle Sein» und dhnliche Begriffe, alle einen Bewusstseinszustand mei-
nen, welcher letztlich undefinierbar ist, iiber alle Eigenschaftszuwei-
sungen hinausreicht und somit dem Verstand unzuginglich bleibt.

Spiritualitit ist insofern religios, als sie eine subjektive Erfahrung des
Heiligen beinhaltet, sie ist aber im Gegensatz zur Religion nicht an ei-
ne bestimmte Doktrin gebunden.

Um spirituelles Bewusstsein zu erlangen, haben sich Menschen aus al-
len Kulturen und Epochen bewusst auf einen nicht immer ungefihrli-
chen Weg begeben, den wir den spirituellen Weg nennen wollen. Dem
Entscheid, den spirituellen Weg zu gehen, geht meist eine tief empfun-
dene Sehnsucht nach Selbsttranszendenz voraus. Diese Sehnsucht ist
Teil der Conditio humana. Der berithmte Psychologe Abraham Mas-
low glaubte, dass jeder Mensch mit spirituellen Bediirfnissen und ei-
ner Sehnsucht nach Selbsttranszendenz geboren wird. Diese Sehn-
sucht existiert unabhéangig von Sékularisierungskriften innerhalb einer
Gesellschaft.

Der spirituelle Weg kann als ein in Stadien verlaufender Prozess der
Bewusstseinsentwicklung aufgefasst werden. Mit den verschiedenen
Stadien sind auch ganz spezifische Krisen verbunden. Solche Krisen
stellen erlebnismissig schwierige Phasen seelisch-geistiger Wandlun-
gen dar, die sich emotional, sinnlich, kognitiv und leiblich dussern
konnen. So kann es sein, dass innere Erfahrungen abrupt und stérend



Susanne Jacobowitz 279

in das Alltagsleben einbrechen und den Betreffenden tiberwiltigen.
Dies mag Gefiihle der Angst und des Kontrollverlustes hervorrufen.
Das Erlebte verunsichert, ist schwer zu integrieren (WATSON, 1994).
Spirituelle Krisen sind auf dem Weg der Bewusstseinsentwicklung et-
was vollig Normales. In allen kontemplativen Traditionen werden
klassische Krisen beschrieben. Im allgemeinen wird auch davon aus-
gegangen, dass sich Krisen schliesslich positiv auswirken und zu einer
hoheren Bewusstseinsebene fithren, vorausgesetzt, dass sie liberwun-
den werden konnen. Gewiss konnen spirituelle Krisen auch gefiahrlich
werden. Wann dies der Fall ist, werden wir spater sehen.

Mit zunehmender Bewusstseinsentwicklung unter kompetenter Fiih-
rung oder im Alleingang veridndert sich der Mensch zunehmend in ei-
ne Richtung, die er subjektiv als «allmadhliches Erwachen» erlebt. Es
folgt dann ein Zustand der Erleuchtung, des vollen Erwachens. Wie
wird ein derartiger Zustand erlebt? Der Erwachte ist sich einer immer-
wihrenden, unmittelbaren Verbundenheit, ja Einheit mit dem Urgrund
bzw. dem Sein aller Dinge gewahr. Dieses Allbewusstsein dussert sich
in heiterer, engagierter Gelassenheit, in innerem Frieden, einer ausge-
glichenen, ruhigen Freude, tief empfundenem Mitgefiihl fiir alle Ge-
schopfe und in einer bedingungslosen Liebe gegeniiber allen Mitmen-
schen. Ein Kennzeichen des Erwachten ist, dass er immer in der Ge-
genwart lebt und allen Dingen liebevolle Achtsamkeit schenkt. Da der
Erwachte alle Haftungen iiberwunden hat, ist er wahrhaft frei.

Dieser Bewusstseinszustand ist kein Abstraktum. Nicht wenige Men-
schen haben ihn verwirklicht. Die zunehmende Vermarktung von Spi-
ritualitit in enger Verkniipfung mit New Age und Okkultismus hat je-
doch dazu gefiihrt, dass vermehrt Ziele angestrebt werden, die nur
noch sehr wenig zu tun haben mit jenen der kontemplativen Traditio-
nen.

Der spirituelle Weg kann autonom oder heteronom begangen werden
(SCHARFETTER, 1991). Im ersteren Fall vollzieht sich der Weg im
Alleingang. Oft sind solche Menschen mit keiner bestimmten spiritu-



280 Der spirituelle Weg und seine Gefahren

ellen Tradition verbunden. Sie lassen sich leiten von ihren Traumen,
inneren Fiihrern und lernen aus allem, was das Leben zu bieten hat.

Wihrend beim autonomen Typ innere Fiihrung und Lebensumstinde
sowie alle Mitmenschen die Rolle des Guru einnehmen, folgt der
Mensch, der den heteronomen Weg begeht, einer dusserlichen spiritu-
ellen Autoritit, die die Funktion eines Meisters bzw. Gurus innehat.
Eine nicht zu unterschitzende Gefahr bei diesem Weg liegt darin, dass
die Fiihrerfigur, der unbedingtes Vertrauen und Hingabe entgegenge-
bracht wird, letztlich nicht die erwarteten Eigenschaften spiritueller
Authentizitit besitzt.

Die meisten spirituellen Wege kennen eine oder mehrere Disziplinen.
Die bekannteste diirfte die Meditation in all ihren Variationen sein.
Durch regelmissige Konzentration auf ein Meditationsobjekt (z.B. den
Atem) wird zunachst kurzweilig, dann fiir immer ausgedehntere Zeit-
abschnitte ein besonderer, nicht-alltaglicher Bewusstseinszustand er-
reicht. Dieser lasst sich charakterisieren als ein Zustand erhohter
Wachheit, Klarheit und innerer Ruhe.

... und seine Gefahren

Gefahren auf dem spirituellen Weg entstehen dann, wenn personliche
Erlebnisse und Krisen nicht integriert bzw. bewiltigt werden konnen.
Dabei ist festzuhalten, dass die Erlebnisse und Krisen nicht unbedingt
etwas mit dem spirituellen Weg an sich zu tun haben miissen. Es kann
sich z.B. um eine in der Pubertit entstandene Identitdtskrise handeln,
die zu Beginn einer spirituellen Disziplin noch nicht iiberwunden ist.

Es ist anzunehmen, dass es zwischen einer gelungenen Bewiltigung
von Krisen, die dann ein Fortschreiten auf dem Weg erlaubt, und ei-
nem Nicht-bewiltigen-Konnen von Krisen, das zur Gefahr fiir das In-
dividuum und fiir andere werden kann, fliessende Ubergiinge gibt.



Susanne Jacobowitz 281

Wir konnen die Gefahren auf dem spirituellen Weg, in Anlehnung an
SCHARFETTER (1991), in drei Bereiche einteilen:

1. In der Person gelegene Gefahren
2. Im setting gelegene Gefahren
3. In der Disziplintechnik gelegene Gefahren

Wir werden nun diese einzelnen Punkte aus der Sicht der Psychologie
abhandeln.

... aus der Sicht der Psychologie

Spiritualitét ist bis vor kurzem in der Psychologie weitgehend ein An-
tithema gewesen. Auch heute noch tut sich die Psychologie schwer da-
mit. Die orthodoxen Richtungen der Psychologie berufen sich aut Mo-
delle, die sich vornehmlich mit den Funktionen des normalen Wachbe-
wusstseins befassen. Alle anderen Bewusstseinsschichten werden nur
insofern erldutert, als sie das rationale, reibungslose Funktionieren des
Tageswachbewusstseins storen konnten. Das Religiose oder gar das
Spirituelle, das seinem Wesen nach transrational ist, muss daher su-
spekt erscheinen. Schliesslich steht die Psychologie auch noch unter
dem Diktat der Wissenschaftlichkeit. Da gilt nur, was sich objektivie-
ren und validieren lésst.

Dennoch hat sich in den letzten Jahrzehnten einiges gedndert. Durch
die kulturelle Revolution der Sechzigerjahre und das wachsende Inter-
esse an Ostlichen Meditationsformen ist Spiritualitit bei vielen Psy-
chologen wieder salonfihig geworden. Seridse Psychologen bemiihen
sich um eine das Spirituelle integrierende Sicht des Menschen. Was
hier gesagt wird tiber die Gefahren des spirituellen Weges, beruht also
auf den Uberlegungen dieser modernen Denker.

Wir kommen zu den in der Person gelegenen Gefahren.



282 Der spirituelle Weg und seine Gefahren

Die folgende Darstellung fundiert auf iibereinstimmenden Grundan-
nahmen psychoanalytisch orientierter Denker (vgl. ENGLER, 1988).
Man kann diese Annahmen als Hypothesen betrachten, die einer empi-
rischen Untersuchung durchaus zugidnglich wiren.

SPIRITUELLER WEG

SELBSTORGANISATION
DES SICH AUF DEN WEG
MACHENDEN MENSCHEN

GESUNDE NEUROTISCHE STRUKTURELL PSYCHOTISCHE
SELBST- SELBST- DEFIZIENTE SELBST-
ORGANISATION ORGANISATION SELBST- ORGANISATION
ORGANISATION
FLIESSENDE UBERGANGE
D — &
\ 4  / v
GUTE BEWALTI- ENTWICKLUNGS- KEINE ODER NUR WENIG
GUNG NORMALER FORTSCHRITT ENTWICKLUNG.
KRISEN. DANN, WENN
BEWUSSTWERDUNG GEFAHREN:
ENTWICKLUNGS- UND INTEGRATION
FORTSCHRITT DER "SCHATTEN- -WEITERE FRAGMENTUR DER
SEITEN" GELINGT. ZERBRECHLICHEN
SELBSTSTRUKTUR
-NARZISSTISCHE INFLATION
-ICH-DESINTEGRATION

Stadien der Selbstreprisentation und spirituelle Entwicklung



Susanne Jacobowitz 283

Wir beginnen mit der Selbstorganisation des sich auf den Weg ma-
chenden Menschen: Da gibt es grob betrachtet die gesunde Selbstorga-
nisation, die neurotische Selbstorganisation, die strukturell defiziente
und die psychotische Selbstorganisation. Die meisten Menschen las-
sen sich schwer ausschliesslich in die eine oder die andere Kategorie
einordnen, sodass von fliessenden Ubergiingen die Rede sein muss.
Unter «Selbst» wollen wir in diesem Zusammenhang eine psychische
Struktur verstehen, die aus all unseren Erfahrungen, die Objekte und
Interaktionen beinhalten, konstruiert wird. Erlebt wird das Selbst als
Ich-Bewusstsein, als Gefiihl personaler Einheit und Identitdt. Das
«Ich» mit all seinen regulativen Funktionen steht im Zentrum des Ta-
geswachbewusstseins; es ist Spielball von Trieben und Wiinschen,
Trager von Freude und Leid.

Die gesunde Selbstorganisation dussert sich in einem kohérenten, inte-
grierten Selbstgefiihl, in einer stabilen und gleichzeitig flexiblen per-
sonalen Identitit, in konstanten (d.h. wunschunabhédngigen) realitats-
bezogenen Objektbeziehungen und in weitgehend integrierten Schat-
tenseiten. Im Idealfall haben wir einen innerlich gereiften, individuali-
sierten, authentischen Menschen vor uns. Eine Bewaltigung von Kri-
sen auf dem spirituellen Weg sollte hier ohne weiteres gelingen.

Die neurotische Selbstorganisation ist charakterisiert durch eine diffe-
renzierte und integrierte Selbststruktur, die jedoch in einem defensiven
Kampf gegen verdringte Impulse steht. Durch die Abwehr der in das
Bewusstsein eindringenden Impulse entsteht das neurotische Sym-
ptom. C.G. Jung hat fiir die verdringten Bewusstseinsinhalte den Be-
griff «Schattenseiten» gepréagt. Nur wenn eine Integration der Schat-
tenseiten in das Tageswachbewusstsein gelingt, ist ein spirituelles
Fortschreiten moglich. Die Meditation stellt hier vor allem in den An-
fangsstadien eine Gefahr dar. Da durch das Meditieren Verdrangtes ins
Bewusstsein aufsteigen kann, konnte ein Mensch mit einer neuroti-
schen Struktur iiberwiltigt werden von all dem, was da hoch kommt,
und eventuell unfahig sein, das Material zu verarbeiten (EPSTEIN &
LIEFF, 1988).



284 Der spirituelle Weg und seine Gefahren

Wir kommen nun zu jenem Fall, wo eine strukturell defiziente Selbst-
organisation vorliegt. Ein Fehlschlag in der friihkindlichen Entwick-
lung hat dazu gefiihrt, dass ein integriertes und kohérentes Selbstge-
fiihl gar nicht oder nur in Ansitzen entstehen konnte. Wir finden hier
jene Selbstpathologien wieder, die als narzisstische und Borderline-
storungen bekannt sind. In beiden Storungen herrschen primitive Um-
gangsformen mit sich selbst und der Umwelt vor. So etwa die Spal-
tung aller Objekte in «gut» und «bose», wobei gute Objekte ideali-
siert, schlechte abgewertet werden. Der Spaltung der Aussenwelt ent-
spricht auch eine Spaltung im Ich. So konnen eine arrogant grandiose
Haltung und Gefiihle personlicher Unzulidnglichkeit ohne Widerspruch
nebeneinander bestehen.

Die Wahrnehmungsdichotomie von «ganz gut» und «ganz bose» ist
uns als formales Charakteristikum von Ideologien vieler Sekten nicht
unbekannt. Es ist hier auch ein Zusammenhang zu vermuten. Wenn
wir davon ausgehen, dass Menschen das Bediirfnis haben, auf ihrer
Stufe der Selbstentwicklung legitimiert zu sein, so suchen sie diese
Bestidtigung womdoglich innerhalb einer Gruppe (WILBER, 1995). Ei-
ne narzisstisch gestorte Personlichkeit wird sich deshalb zu einer
Gruppe oder Sekte hingezogen fiihlen, die ihrem narzisstischen Welt-
bild entspricht.

Wir haben nun noch die psychotische Selbstorganisation. Sie weist die
schwersten Mingel in ihrer Ich-Struktur auf. Fiir ihre Entstehung ist
wohl kaum ausschliesslich eine Fehlentwicklung in der Kindheit ver-
antwortlich zu machen.

Was geschieht nun, wenn sich ein Mensch mit ich-strukturellen Defi-
ziten auf den spirituellen Weg macht? Wahrscheinlich macht er keine
oder nur wenige Fortschritte. Mit Sicherheit ldsst sich aber sagen, dass
er diversen Gefahren ausgesetzt ist, die keineswegs harmlos sind. Bei
Borderline-Personlichkeiten bergen bewusstseinsverindernde Techni-
ken wie die Meditation die Gefahr einer weiteren Fragmentur der oh-
nehin schon zerbrechlichen Selbststruktur. Meditation verstdarkt noch



Susanne Jacobowitz 285

die fiir Borderlinestérungen so typische Identitdtsdiffusion (ENGLER,
1988). Die Grenzen zwischen Selbst und Welt 16sen sich weiter auf,
was schliesslich zu einer ich-desintegrativen Krise fiihren kann
(SCHARFETTER, 1991). Dabei handelt es sich um einen psychoti-
schen oder psychosenahen Zustand, der sich in einem Verlust der
Selbstverfiigbarkeit, in Untergangsangst und Gefiihlen der Verloren-
heit dussert.

Bei narzisstisch gestérten Menschen besteht besonders die Gefahr der
Ich-Inflation. Narzisstische Personlichkeiten fallen durch ihre ausser-
gewohnliche Selbstbezogenheit auf. Sie wollen von allen bewundert
werden. Thr aufgeblihtes Selbstbild bedarf allerdings einer unersittli-
chen Bestitigung durch andere. Ihre mitmenschlichen Beziehungen
sind geprdgt durch einen ausbeuterischen Charakter (KERNBERG,
1983). Wenn solche Menschen einen spirituellen Weg beschreiten, ge-
fahrden sie nicht nur sich selbst, sondern auch andere. Nicht selten ge-
schieht ndmlich das Folgende: Eine narzisstisch gepriagte Person hat
eine echte spirituelle Erfahrung. Das Ich identifiziert sich nun mit die-
ser Erfahrung. Durch den Einfluss einer Gruppe oder eines Gurus wird
diese ichhafte Identifikation mit hoheren Zustianden gefordert. Eine
kritische Selbstiiberpriifung wird gemieden (ROSENTHAL, 1995).

Gerit die narzisstische Person selber in die Rolle eines Gurus, so steht
ihr aufgeblihtes Grossenselbst oft im Mittelpunkt der von ihr verbrei-
teten Ideologie. Dem selbsternannten Guru untersteht nicht selten eine
ausgekliigelte, differenzierte Gruppen-Infrastruktur, deren alleiniger
Zweck es ist, seinen megalomanen Phantasien und Bemichtigungs-
wiinschen zu dienen bzw. seine masslosen Bediirfnisse nach Selbstbe-
statigung zu erfiillen (CASPAR, 1995). Vor materieller, sozialer und
sexueller Ausbeutung wird nicht zuriickgeschreckt. Belohnt werden
jene, von denen er narzisstische Zufuhr erwarten kann. Diejenigen, die
sich weigern, werden bestraft, im schlimmsten Falle vernichtet.

Fiihlt sich das Grossenselbst ernsthaft bedroht, so wird manchmal als
einzige «Rettung» vor einer Niederlage die Flucht in den Tod gewihlt,



286 Der spirituelle Weg und seine Gefahren

der als unausweichlich, schicksalsbestimmt und ehrenhaft deklariert
wird. Die zelebrierte, ritualisierte Totalvernichtung des Fiihrers mit
samt seiner auserwahlten Gefolgschaft ist dann der letzte und drama-
tischte Akt narzisstischer Selbstverblendung.

Wir wollen uns jetzt den im setting gelegenen Gefahren zuwenden.

Der Begriff «setting» bezieht sich auf das Umfeld, das den spirituell
Suchenden umgibt. Dieses kann sich fordernd oder hindernd auf die
spirituelle Entwicklung auswirken. Eine Gefahr ldge z.B. in zu grosser
Isoliertheit und Fiihrungslosigkeit. So etwa bei Menschen, die sich in
einer spirituellen Krise befinden und sich niemanden anvertrauen kon-
nen, weil sie befiirchten miissen, von ihrer Umgebung pathologisiert
zu werden (SCHARFETTER, 1991).

Ist ein spirituell suchender Mensch Anhédnger einer religiésen Ge-
meinschaft, so definiert diese sein Umfeld. Wihrend einige Gruppie-
rungen das spirituelle Wachstum fordern, gibt es nicht wenige Grup-
pen, die, im Gegenteil, regressive Tendenzen unterstiitzen, Eigenver-
antwortlichkeit und selbstdndiges Denken unterminieren und durch
Manipulation von Angst- und Schuldgefiihlen zur blinden Hingabe an
einen charismatischen Fiihrer oder zur kritiklosen Ubernahme einer
heilsversprechenden Glaubenslehre zwingen wollen.

Bekannt ist auch die Tatsache, dass die durch spirituelle Disziplinen
wie etwa Meditation, Fasten und Schlafentzug sich einstellenden aus-
sergewOhnlichen Bewusstseinszustiande und die anfanglich damit ver-
bundene Aufhebung kritisch-rationalen Denkens von Fiihrern aus-
geniitzt werden fiir das Erzielen einer willigen Unterordnung der Mit-
glieder bis hin zum Erzwingen von Abhangigkeit (SARGANT, 1957).

Kurz erwdhnen mochte ich schliesslich noch Gefahren im Ausiiben
von spirituellen Disziplinen.



Susanne Jacobowitz 287

Werden Techniken wie Atemiibungen oder Yoga falsch geiibt, oder
fehlt ein stufenweiser Aufbau, kann dies zu psychosomatischen Sto-
rungen fiihren. Die wohl grosste Gefahr liegt im iiberverhaltnisméssig
langen Meditieren, wobei korperliche Grundbediirfnisse vernachlas-
sigt werden. Eine solche «overmeditation» kann bei ich-schwachen
Menschen im schlimmsten Fall eine psychotische Desintegration zur
Folge haben (SCHARFETTER, 1991).

... aus der Perspektive der Psychotherapie

Ich mochte mich der Perspektive der Psychotherapie zuwenden und
aufzeigen, wie auch hier der Weg zu einem Verstidndnis von Spiritua-
litat und seinen Gefahren kein einfacher ist. In den meisten traditionel-
len psychotherapeutischen Schulen wurde das Thema «Spiritualitit»
ausgeklammert oder gar pathologisiert. Diese negative Haltung hat un-
ter anderem ihre Wurzeln in Freuds antireligioser Weltanschauung.
Religioser Glaube und seelische Gesundheit waren fiir ithn unvereinba-
re Gegensitze. Brachten Klienten religitse oder spirituelle Anliegen in
die Therapie, so wurden sie von den Nachfolgern Freuds ignoriert, als
irrelevant abgetan oder als symbolische Repridsentationen neurotischer
Angste, Wiinsche und Konflikte gedeutet (GENIA, 1990).

Die negative Haltung gegeniiber der Spiritualitdt wird ferner geschiirt
durch ein recht eng konzipiertes Menschenbild. So ist das Beste, wor-
auf wir hoffen kénnen nach Freud, das ganz normale Leiden ohne neu-
rotische Zusitze. In den letzten Jahrzehnten hat sich das Menschenbild
vor allem durch die humanistische Psychologie um ein paar weitere
Fahigkeiten als die des normalen Leidens erweitert. Das kreative Po-
tential sowie das personliche Wachstum des Menschen werden bei-
spielsweise gefordert. Dennoch stehen die menschlichen Moéglichkei-
ten, die uns von den spirituellen Traditionen iiberliefert bzw. von ech-
ten Meistern vorgelebt werden, und diejenigen Moglichkeiten, welche
psychisch gesunden Menschen seitens psychotherapeutischer Schulen
zugesprochen werden, in keinem Verhiltnis zueinander. Fast gegen-



288 Der spirituelle Weg und seine Gefahren

siatzlich muten uns ferner die Wege an, die zu den jeweiligen Zielen
fiihren sollen.

Schauen wir einmal genauer hin und betrachten Ziele und Wege beider
Richtungen. Dies wird uns helfen, echte Gefahren des spirituellen
Weges von Pauschalurteilen zu unterscheiden, was fiir die Sektenthe-
matik ausserordentlich wichtig ist. Zweifelhafte religiose Gruppierun-
gen geben namlich nicht selten vor, dhnliche Ziele anzustreben, wie
dies seriose traditionelle spirituelle Wege tun. Ein Zitat aus der Zeit-
schrift Psychoscope soll dies veranschaulichen:

«Manche der fraglichen Gruppen huldigen einer Ideologie, die
dem Welt- und Menschenbild, das den meisten Psychotherapien
zugrundeliegt, entgegenlduft. Letztere sehen die Klienten als
Wesen, die lernen sollten, autonom zu handeln, ethische Verant-
wortung fiir ihre Handlungen zu iibernehmen und diesem Han-
deln auch einen eigenen Sinn zu geben. Die erwédhnten Gruppen
versprechen dagegen «Kontrolle iiber Geist und Materie», «Sieg
des Guten iiber das Bose», «Vereinigung mit dem Kosmos» etc.
und stellen Gehorsam, Hingabe an die Gruppenziele und das
Aufgehen in etwas Ubermenschlichem als Werte und Lebenszie-
le iiber jegliche Individualitdt und Autonomie.» (SCHAAF &
STRAULLI, 1995, 17)

Die hier beschriebenen Divergenzen weisen auf einen noch viel tiefer
liegenden Grundkonflikt hin, dessen Wurzeln bis in das Mark westli-
cher Kulturwerte reichen. Es geht um nichts Geringeres als um das
Schicksal des «Ich». Sowohl spirituelle als auch psychotherapeutische
Bemiihungen haben es in erster Linie mit dem «Ich» zu tun. Aller-
dings scheinen der spirituelle Weg und der psychotherapeutische An-
satz in Hinblick auf das Schicksal des «Ich» diametral entgegengesetz-
te Uberzeugungen zu vertreten. Fiir den spirituellen Weg ist die Identi-
fikation mit dem Ich bzw. das Ichgefiihl mit all seinen psychischen
Manifestationen die Wurzel allen Ubels. Die Identifikation mit dem
Ich hindert den Menschen namlich daran, sein wahres Wesen zu er-



Susanne Jacobowitz 289

kennen, welches eins ist mit den Urgrund aller Dinge. Spirituelle Au-
toritdten diverser Hochreligionen betonen daher die Wichtigkeit der
Transzendenz des Ich. In einigen Traditionen (Buddhismus, Hinduis-
mus) wird sogar behauptet, dass dieses Ich- und Identititsgefiihl eine
Illusion sei. In der christlichen Spiritualitdt dussert sich die Transzen-
denz des Ich in der Unio Mystica, dem Einheitserlebnis mit Gott.

Wie sieht das nun von der psychotherapeutischen Seite aus? Fiir den
Kliniker macht die Transzendenz des Ich wenig Sinn. Es wiirde be-
deuten, all das aufzugeben, was wir schwerlichst in der ontogeneti-
schen Entwicklung errungen haben, namlich eine differenzierte, inte-
grierte, stabile Ich-Struktur. Die Entwicklung eines gesunden Ich-ge-
fiihls, wahrlich ein erstrebenswertes Ziel, beinhaltet ja auch all jene
Fihigkeiten, die uns menschlich machen. Das Ich ermdglicht uns zu
denken, planen, kreativ zu sein, zu wiinschen, zu hoffen etc. Fiir den
Kliniker wiirde ein Ich-Verlust jenem Zustand gleichkommen, wie 1hn
stark regredierte oder psychotische Patienten erleben. Dabei kann es
sich nur um einen ausserordentlich pathologischen Zustand handeln.
Die Meinung vieler traditioneller Psychotherapeuten (z.B. ALEXAN-
DER, 1931; PRINCE & SAVAGE, 1966), dass spirituelle Disziplinen
zu einem narzisstischen Riickzug oder bestenfalls zu einer Regression
im Dienste des Ich fiihren, miissen wir von diesem Hintergrund verste-
hen.

An dieser Stelle driangt sich die Frage auf: Sind diese widerspriichli-
chen Ansitze der Spiritualitit und der Psychotherapie derart funda-
mental, dass wir sie in keinem sinnvollen Bezug zueinander stellen
konnen? Eines konnen wir sagen: Gerade dieses ungeldste Grundpro-
blem wird einen Einfluss darauf nehmen, wie wir zu Gruppierungen
eingestellt sind, die sich einem fiir viele Menschen schwer nachvoll-
ziehbaren Menschenbild und Lebensziel verpflichtet fiihlen. Sekten,
Kulte und religiose Bewegungen mit spirituellen Zielen stellen schon
allein aufgrund ihrer Infragestellung der Grundpfeiler unseres indivi-
duum-orientierten Wertesystems, welches eine stetig im Wachsen be-
griffene Ich-Kultur regelrecht fordert, eine massive Gefahr dar. Mit



290 Der spirituelle Weg und seine Gefahren

diesen ideologischen Bedrohungen unseres Wertesystems im Riicken,
fallt es uns dann besonders schwer, Sachlichkeit und Differenzierungs-
vermogen zu bewahren, wenn es darum geht, die Gefihrlichkeit reli-
gioser Gruppierungen einzuschéitzen.

Ich komme zuriick auf unser fundamentales Dilemma. In Anlehnung
an Shakespeare will ich es in die Worte fassen: fo be or not to be, that
is the question. Mehr psychologisch ausgedriickt geht es um die Frage,
ein Ich zu sein oder kein Ich zu sein. Bevor wir uns einem Losungs-
versuch anndhern, ist es notwendig, kurz auf die Weiterentwicklung
der Psychotherapie einzugehen, denn von ihr erwarten wir schliesslich
eine Antwort.

Es kann heute gesagt werden, dass das feindschaftliche Verhiltnis ge-
geniiber der Spiritualitdt allgemein nachgelassen hat. Dies dussert sich
z.B. in den Revisionen des DSM 4 (1992), einem Handbuch zur Dia-
gnose psychischer Storungen. Die ethischen Prinzipien und der Ver-
haltenskodex fiir Psychologen fordern, dass Psychotherapeuten sich
religionsbezogener Themen bei ihren Klienten bewusst sind, sowie die
Bereitschaft, religiose Probleme im Rahmen der Therapie anzuspre-
chen. Ferner enthdlt DSM 4 (1994) einen V-Codex mit der Bezeich-
nung «Religiose oder Spirituelle Probleme».

In den letzten Jahrzehnten konnten wir das Entstehen psychologischer
Richtungen verfolgen, die die spirituelle Dimension des Menschen zu-
nehmend miteinbeziehen. Das Paradebeispiel ist die Transpersonale
Psychologie. Auch Psychotherapeuten traditioneller Richtungen be-
ginnen sich vermehrt dem Thema Spiritualitat zu 6ffnen, allerdings
noch recht vereinzelt (z.B. MILLER & MARTIN, 1988 in der Verhal-
tenstherapie). In empirischen Studien wird die Einstellung von Psy-
chotherapeuten zum Thema Spiritualitit untersucht (vgl. SHAF-
RANSKE & GORSUCH, 1984).

Psychotherapeuten aus verschiedenen Schulen, aber vor allem jene der
Transpersonalen Psychologie haben sich mit unserem Dilemma einge-



Susanne Jacobowitz 29]

hend befasst. Es ist erstaunlich, dass sie aufgrund theoretischer Uber-
legungen und klinischer Erfahrung zu einem iibereinstimmenden Re-
sultat geckommen sind. Zu meiner Frage «to be or not to be» wiirden
sie wohl antworten «to be and then not to be», oder in anderen Wor-
ten: Ich muss erst werden, bevor ich ent-werden kann.

Wir erahnen, was es heisst, Personlichkeit zu werden im Sinne einer
seelischen Reifung, einer Entwicklung hin zu einem ganzheitlichen
Seinsausdruck, zur Echtheit, Aufrichtigkeit und Ehrlichkeit. Hierzu
beizutragen, wire eine wesentliche Aufgabe der Psychotherapie. Was
sollen wir aber unter ent-werden verstehen? Unsere Bedenken sind
hier zweierlei. Erstens: Heisst «ent-werden», in einen quasi-pathologi-
schen Zustand, in eine Regression zuriickzukehren, wie es einige Psy-
chotherapeuten behaupten? Die Antwort der sachkundigen Psychothe-
rapeuten lautet einhellig «nein», vorausgesetzt natiirlich, dass ein ge-
sundes Ich, eines, das schon geworden ist, sich auf den spirituellen
Weg macht.

Unsere zweite Befiirchtung ist die: Bedeutet «ent-werden», all jene
psychischen Errungenschaften einer stabilen Ich-Struktur aufgeben zu
miissen, die es uns ermoglichen, in dieser nicht gerade einfachen Welt
zu bestehen? Gemeint ist kritisches Denken, schopferisches Tatigsein,
autonom sein, sich durchsetzen und fiir etwas einsetzen konnen, usw.
Die Antwort wire wiederum ein eindeutiges «Nein». Spirituell er-
wachte Menschen tun all diese Dinge und zwar viel wirksamer und er-
folgreicher als der Durchschnittsmensch. Auch ist die Annahme
falsch, dass Vernunft und Rationalitdt Widersacher der Spiritualitit
seien. Im Gegenteil, echte Spiritualitdt und Vernunft bedingen einan-
der.

Was muss dann aber geopfert werden? Die Antwort ist: Die Identifika-
tion unseres Bewusstseins mit dem Ich, das eingeschrinkte, vom Ur-
grunde allen Seins getrennte Ichgefiihl. Dieses vom Ganzen abgespal-
tene Ichgefiihl muss transzendiert werden. Tatsache ist namlich, dass



292 Der spirituelle Weg und seine Gefahren

es ein Bewusstsein ohne Ichgefiihl gibt. Eine moderne christliche My-
stikerin aus den USA schreibt iiber ihr Erwachen:

«Who can understand what it means to learn that the ultimate
reality 1s ... as close as our eyes, as simple as a smile, and as

clear as the identity of «that» which remains when there is no
self?» (ROBERTS, 1993, 114)

Wir fassen zusammen: Da wo das Ziel der psychischen Entwicklung
weitgehend erreicht ist, ndmlich bei einer gesunden, lebensfihigen
Ich-Organisation, setzen die spirituellen Traditionen den Anfang. Eine
gesunde Ich-Struktur ist Voraussetzung fiir das Uberwinden des Ich,
denn nur was ich gehalten habe, kann ich loslassen (STUSSI, 1995).
Da wo diese Voraussetzung nicht erfiillt ist, lauern massive Gefahren.
Der Weg in die Kriminalitat ist nicht mehr auszuschliessen, wie wir es
z.B. bei narzisstisch gestorten Fiihrerfiguren beobachten kénnen.

Der Zweck aller spirituellen Schulungen ist es, die ausschliessliche
Identifikation mit dem Ich und das damit verbundene Gefiihl, ein von
anderen gesondertes Individuum zu sein, zu iiberwinden. Heute begeg-
nen wir dem Ansinnen, die Identifikation mit dem Ich zu unterminie-
ren, in wohl den meisten spirituellen Gemeinschaften und Sekten.
Nicht alle Gruppierungen verfolgen dabei edle Absichten. Die Sehn-
sucht nach Ich- und Welt-Transzendenz mag bei Mitgliedern spirituel-
ler Gruppen die unterschiedlichsten Motive haben, ebenso bei vielen
Sekten- und Gruppenfiihrern die Aufforderung, das Ich zu opfern. Von
aussen ist es oft kaum erkennbar, welche Absichten sich hinter den
seltsam anmutenden Verhaltensweisen vieler Sekten- und Gruppen-
fiihrer verbergen.

Was konnen wir alle, unabhangig von unserer beruflichen Stellung,
tun angesichts der Gefahren, die da lauern, wenn spirituell suchende
Menschen sich auf den Weg machen? Es sind ein paar bescheidene
Schritte, die ich vorschlagen mochte, sie werden aber ihre Wirkung
letztlich nicht verfehlen. Wir miissen erkennen, dass es grundsitzlich



Susanne Jacobowitz 293

keine Problembereiche oder Schwierigkeiten gibt, die als solche in der
Gesellschaft oder in uns irgendwann einmal entstehen. Ein Geschehen
wird dann zum Problem, wenn wir es aufgrund eines inneren Bewer-
tungs- und Urteilprozesses als Problem definieren. In diesem Sinne
sind wir an der Entstehung von Problemen massgeblich beteiligt.
Wenn wir dies zu erkennen vermogen, wird es uns auch moglich, all
das, was die sichere Ordnung unseres Lebens bzw. unserer Gesell-
schaft storen konnte, von einer anderen Perspektive zu betrachten,
namlich als Herausforderung an uns selbst.

Bei der Begegnung mit dem Sektenphdnomen werden wir mit
menschlichen Realititen konfrontiert, die wir aus unserem eigenen Le-
ben ausgeklammert haben. Um mit C.G. Jung zu sprechen: Sekten,
Okkultismus und destruktive Kulte sind unsere Schattenseiten, sie sind
die verirrte Manifestation all unserer Sehnsiichte nach dem Spirituel-
len, unseres Hungers nach Ganzheit und unseres Durstes nach einem
Lebenssinn, der tiefer reicht als das Streben nach all jenen vergingli-
chen materiellen und sozialen Privilegien, die die moderne Gesell-
schaft anzubieten vermag.

Unsere wichtigste Aufgabe in der Zukunft wird daher sein, der zutiefst
menschlichen Sehnsucht nach Spiritualitidt, Ganzheit und Gotteserfah-
rung wieder Raum zu geben, in uns selbst und in unserer Gesellschaft.
Eine gesunde Spiritualitidt ist ndmlich die beste Vorbeugung gegen
schidliche Sekten. Solange Menschen mit spirituellen Sehnsiichten
kein Gehor finden in unserer Gesellschaft, werden Sekten, die sich der
«Verstossenen» annehmen, weiterhin attraktiv bleiben.



294 Der spirituelle Weg und seine Gefahren

Literatur

ALEXANDER, F., 1931: Buddhist training as an artificial catatonia.
Psychoanalytic Review, 18, 129-145.

BERNADETTE, R., 1993: The Experience of No-Self. New York:
State University of New York Press.

CASPAR, F., 1995: Sekten sind eine Herausforderung: Sondergemein-
schaften aus psychologischer Sicht. Psychoscope, 16,10-12.

ENGLER, J., 1988: Therapeutische Ziele in Psychotherapie und Me-
ditation: Entwicklungsstadien der Selbstreprasentation. In: WIL-
BER, K., ENGLER, J. and BROWN D. P, Psychologie der Befrei-
ung. (p.31-66). Bern: Scherz Verlag.

EPSTEIN, M. D. und LIEFF, J.D., 1988: Psychiatrische Komplikatio-
nen der Meditationspraxis. In: WILBER, K., ENGLER, J. and
BROWN D. P, Psychologie der Befreiung. (p.67—76). Bern: Scherz
Verlag.

GENIA, V., 1990: Interreligious encounter group: A Psychospiritual
Experience for faith development. Councelling and Values, 35,
39-51.

KERNBERG, O. F., 1983: Borderlinestdungen und pathologischer
Narzissmus. Frankfurt: Suhrkamp Verlag.

MILLER, W. R. and MARTIN,, J. E. (eds.), 1988: Behavior therapy
and Religion: Integrating spiritual and behavioral approaches to
change. Newbury Park, CA: Sage Publications, Inc.

PRINCE, R. and SAVAGE, C., 1966: Mystical States and the concept
of regression. Psychedelic Review, 8, 59-81.

ROSENTHAL, G., 1995: Das Phinomen der psychischen Inflation im
spirituellen Bereich. In: WILBER, K. et al. (Hrsg.), Meister, Gurus
Menschenfianger (p. 83—101). Frankfurt: Wolfgang Kriiger Verlag.

SARGANT, W., 1957: Battle for the mind. London: Heinemann.

SCHAATF, S. und STRAULI, D., 1995: Wege aus der Abhingigkeit:
Psychotherapie und psychologische Beratung von Sektenbetroffe-
nen und deren Angehorigen. Psychoscope, 16,16—19.

SCHARFETTER, C., 1991: Der spirituelle Weg und seine Gefahren.
Stuttgart: Enke Verlag.



Susanne Jacobowitz 295

SHAFRANSKE, E. P. and GORSUCH R. L., 1984: Factors associated
with the perception of spirituality in psychotherapy. The Journal of
Transpersonal Psychology, 16, 231-241.

STUSSI, R., 1995: Auf dem Weg zur Meisterschaft des Lebens. Bad
Camberg/Taunus: Unikat-Verlag.

WATSON, K. W.,1994: Spiritual emergency: Concepts and implicati-
ons for Psychotherapy. Journal of Humanistic Psychology, 34,
22-45.

WILBER, K., 1995: Das Spektrum des Bewusstseins und Wege der
Schulung des Geistes. In: WILBER, K. et al. (Hrsg.), Meister, Gu-
rus Menschenfianger (p. 165—196). Frankfurt: Wolfgang Kriiger
Verlag.






	Der spirituelle Weg und seine Gefahren aus der Sicht der Psychologie und Psychotherapie

