
Zeitschrift: Reihe Kriminologie / Schweizerische Arbeitsgruppe für Kriminologie =
Collection criminologie / Groupe suisse de travail de criminologie

Herausgeber: Schweizerische Arbeitsgruppe für Kriminologie

Band: 14 (1996)

Artikel: Der spirituelle Weg und seine Gefahren aus der Sicht der Psychologie
und Psychotherapie

Autor: Jacobowitz, Susanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1051245

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1051245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Susanne Jacobowitz

Der spirituelle Weg und seine Gefahren aus der
Sicht der Psychologie und Psychotherapie

Dass ein Thema wie das des spirituellen Weges und seiner Gefahren
auf einer Kriminologietagung abgehandelt wird, mag auf den ersten
Blick erstaunen. In Anbetracht der Gesamtthematik, nämlich Sekten,
Okkultismus, Grenzgebiete, die sich meistens auf spirituell anmutende
Weltanschauungen berufen, und den immer häufiger damit verbundenen

kriminellen Erscheinungen, wird das Thema «Spiritualität und
seine Gefahren» allerdings sehr relevant.

Wir können im Phänomen der ideologisch fehlgeleiteten, die Gesellschaft

schädigenden religiösen Gruppierungen gewissermassen den

Schnittpunkt zwischen den Bereichen Kriminalität und Spiritualität
erkennen.

Mein Ziel ist es, aus psychologischer und psychotherapeutischer Sicht
und aufgrund der Aussagen spiritueller Traditionen einen Bezugsrahmen

zu erstellen, der uns erlaubt, die Entstehung von Gefahren auf
dem spirituellen Weg in ihren nicht selten kriminellen Aspekten zu
verstehen. Wenn in diesem Vortrag von Sekten die Rede ist, so sind
damit ausschliesslich solche mit spirituellen oder religiösen Interessen

gemeint.

Der spirituelle Weg

Wir wollen zunächst ein paar definitorische Überlegungen anstellen.
Was ist Spiritualität überhaupt? Im Begriff «Spiritualität» steckt das

lateinische Wort «spiritus», was mit «Geist» übersetzt werden kann.
Da der Begriff «Geist» aber in unserem Sprachgebrauch einen sehr

eingeschränkten Bedeutungsgehalt hat, d.h. nur einen Aspekt des



278 Der spirituelle Weg und seine Gefahren

Menschseins darstellt, wäre es treffender, vom Bewusstsein als
solchem zu sprechen (SCHARFETTER, 1991). Spiritualität wäre dann
eine bestimmte Haltung des Bewusstseins, die sich am besten
charakterisieren liesse als ein Trachten nach dem Ganzen, als ein fortwährendes

Hinstreben zum Einen. Spiritualität bedeutet eine Überwindung
des eingeschränkten Ich-Bereichs hin zu einem überindividuellen
Sein. Dieses Sein ist nicht etwas von der Natur des Menschen
Getrenntes, im Gegenteil, es konstituiert den Kern unseres Wesens, es

bildet die Substanz unserer wahren Natur. Wir müssen festhalten, dass

Beschreibungen wie «das Ganze», «das Eine» oder das «überindividu-
elle Sein» und ähnliche Begriffe, alle einen Bewusstseinszustand meinen,

welcher letztlich undefinierbar ist, über alle Eigenschaftszuweisungen

hinausreicht und somit dem Verstand unzugänglich bleibt.

Spiritualität ist insofern religiös, als sie eine subjektive Erfahrung des

Heiligen beinhaltet, sie ist aber im Gegensatz zur Religion nicht an eine

bestimmte Doktrin gebunden.

Um spirituelles Bewusstsein zu erlangen, haben sich Menschen aus
allen Kulturen und Epochen bewusst auf einen nicht immer ungefährlichen

Weg begeben, den wir den spirituellen Weg nennen wollen. Dem
Entscheid, den spirituellen Weg zu gehen, geht meist eine tief empfundene

Sehnsucht nach Selbsttranszendenz voraus. Diese Sehnsucht ist
Teil der Conditio humana. Der berühmte Psychologe Abraham Mas-
low glaubte, dass jeder Mensch mit spirituellen Bedürfnissen und
einer Sehnsucht nach Selbsttranszendenz geboren wird. Diese Sehnsucht

existiert unabhängig von Säkularisierungskräften innerhalb einer
Gesellschaft.

Der spirituelle Weg kann als ein in Stadien verlaufender Prozess der
Bewusstseinsentwicklung aufgefasst werden. Mit den verschiedenen
Stadien sind auch ganz spezifische Krisen verbunden. Solche Krisen
stellen erlebnismässig schwierige Phasen seelisch-geistiger Wandlungen

dar, die sich emotional, sinnlich, kognitiv und leiblich äussern
können. So kann es sein, dass innere Erfahrungen abrupt und störend



Susanne Jacobowitz 279

in das Alltagsleben einbrechen und den Betreffenden überwältigen.
Dies mag Gefühle der Angst und des Kontrollverlustes hervorrufen.
Das Erlebte verunsichert, ist schwer zu integrieren (WATSON, 1994).
Spirituelle Krisen sind auf dem Weg der Bewusstseinsentwicklung
etwas völlig Normales. In allen kontemplativen Traditionen werden
klassische Krisen beschrieben. Im allgemeinen wird auch davon
ausgegangen, dass sich Krisen schliesslich positiv auswirken und zu einer
höheren Bewusstseinsebene führen, vorausgesetzt, dass sie überwunden

werden können. Gewiss können spirituelle Krisen auch gefährlich
werden. Wann dies der Fall ist, werden wir später sehen.

Mit zunehmender Bewusstseinsentwicklung unter kompetenter Führung

oder im Alleingang verändert sich der Mensch zunehmend in eine

Richtung, die er subjektiv als «allmähliches Erwachen» erlebt. Es

folgt dann ein Zustand der Erleuchtung, des vollen Erwachens. Wie
wird ein derartiger Zustand erlebt? Der Erwachte ist sich einer
immerwährenden, unmittelbaren Verbundenheit, ja Einheit mit dem Urgrund
bzw. dem Sein aller Dinge gewahr. Dieses Allbewusstsein äussert sich
in heiterer, engagierter Gelassenheit, in innerem Frieden, einer
ausgeglichenen, ruhigen Freude, tief empfundenem Mitgefühl für alle
Geschöpfe und in einer bedingungslosen Liebe gegenüber allen Mitmenschen.

Ein Kennzeichen des Erwachten ist, dass er immer in der
Gegenwart lebt und allen Dingen liebevolle Achtsamkeit schenkt. Da der
Erwachte alle Haftungen überwunden hat, ist er wahrhaft frei.

Dieser Bewusstseinszustand ist kein Abstraktum. Nicht wenige
Menschen haben ihn verwirklicht. Die zunehmende Vermarktung von
Spiritualität in enger Verknüpfung mit New Age und Okkultismus hat
jedoch dazu geführt, dass vermehrt Ziele angestrebt werden, die nur
noch sehr wenig zu tun haben mit jenen der kontemplativen Traditionen.

Der spirituelle Weg kann autonom oder heteronom begangen werden
(SCHARFETTER, 1991). Im ersteren Fall vollzieht sich der Weg im
Alleingang. Oft sind solche Menschen mit keiner bestimmten spiritu-



280 Der spirituelle Weg und seine Gefahren

eilen Tradition verbunden. Sie lassen sich leiten von ihren Träumen,
inneren Führern und lernen aus allem, was das Leben zu bieten hat.

Während beim autonomen Typ innere Führung und Lebensumstände
sowie alle Mitmenschen die Rolle des Guru einnehmen, folgt der
Mensch, der den heteronomen Weg begeht, einer äusserlichen spirituellen

Autorität, die die Funktion eines Meisters bzw. Gurus innehat.
Eine nicht zu unterschätzende Gefahr bei diesem Weg liegt darin, dass

die Führerfigur, der unbedingtes Vertrauen und Hingabe entgegengebracht

wird, letztlich nicht die erwarteten Eigenschaften spiritueller
Authentizität besitzt.

Die meisten spirituellen Wege kennen eine oder mehrere Disziplinen.
Die bekannteste dürfte die Meditation in all ihren Variationen sein.
Durch regelmässige Konzentration auf ein Meditationsobjekt (z.B. den

Atem) wird zunächst kurzweilig, dann für immer ausgedehntere
Zeitabschnitte ein besonderer, nicht-alltäglicher Bewusstseinszustand
erreicht. Dieser lässt sich charakterisieren als ein Zustand erhöhter
Wachheit, Klarheit und innerer Ruhe.

und seine Gefahren

Gefahren auf dem spirituellen Weg entstehen dann, wenn persönliche
Erlebnisse und Krisen nicht integriert bzw. bewältigt werden können.
Dabei ist festzuhalten, dass die Erlebnisse und Krisen nicht unbedingt
etwas mit dem spirituellen Weg an sich zu tun haben müssen. Es kann
sich z.B. um eine in der Pubertät entstandene Identitätskrise handeln,
die zu Beginn einer spirituellen Disziplin noch nicht überwunden ist.

Es ist anzunehmen, dass es zwischen einer gelungenen Bewältigung
von Krisen, die dann ein Fortschreiten auf dem Weg erlaubt, und
einem Nicht-bewältigen-Können von Krisen, das zur Gefahr für das

Individuum und für andere werden kann, fliessende Übergänge gibt.



Susanne Jacobowitz 281

Wir können die Gefahren auf dem spirituellen Weg, in Anlehnung an
SCHARFETTER (1991), in drei Bereiche einteilen:

1. In der Person gelegene Gefahren
2. Im setting gelegene Gefahren
3. In der Disziplintechnik gelegene Gefahren

Wir werden nun diese einzelnen Punkte aus der Sicht der Psychologie
abhandeln.

aus der Sicht der Psychologie

Spiritualität ist bis vor kurzem in der Psychologie weitgehend ein An-
tithema gewesen. Auch heute noch tut sich die Psychologie schwer
damit. Die orthodoxen Richtungen der Psychologie berufen sich auf
Modelle, die sich vornehmlich mit den Funktionen des normalen Wachbe-
wusstseins befassen. Alle anderen Bewusstseinsschichten werden nur
insofern erläutert, als sie das rationale, reibungslose Funktionieren des

Tageswachbewusstseins stören könnten. Das Religiöse oder gar das

Spirituelle, das seinem Wesen nach transrational ist, muss daher
suspekt erscheinen. Schliesslich steht die Psychologie auch noch unter
dem Diktat der Wissenschaftlichkeit. Da gilt nur, was sich objektivieren

und validieren lässt.

Dennoch hat sich in den letzten Jahrzehnten einiges geändert. Durch
die kulturelle Revolution der Sechzigerjahre und das wachsende Interesse

an östlichen Meditationsformen ist Spiritualität bei vielen
Psychologen wieder salonfähig geworden. Seriöse Psychologen bemühen
sich um eine das Spirituelle integrierende Sicht des Menschen. Was
hier gesagt wird über die Gefahren des spirituellen Weges, beruht also
auf den Überlegungen dieser modernen Denker.

Wir kommen zu den in der Person gelegenen Gefahren.



282 Der spirituelle Weg und seine Gefahren

Die folgende Darstellung fundiert auf übereinstimmenden Grundannahmen

psychoanalytisch orientierter Denker (vgl. ENGLER, 1988).
Man kann diese Annahmen als Hypothesen betrachten, die einer
empirischen Untersuchung durchaus zugänglich wären.

SPIRITUELLER WEG

SELBSTORGANISATION

DES SICH AUF DEN WEG
MACHENDEN MENSCHEN

FUESSENDE ÜBERGÄNGE

GUTE BEWÄLTIGUNG

NORMALER
KRISEN.

ENTWICKLUNGS-
FORTSCHRITT

ENTWICKLUNGS-
FORTSCHRITT

DANN, WENN
BEWUSSTWERDUNG
UND INTEGRATION
DER "SCHATTENSEITEN"

GELINGT.

KEINE ODER NUR WENIG
ENTWICKLUNG.

GEFAHREN:

-WEITERE FRAGMENTUR DER
ZERBRECHLICHEN
SELBSTSTRUKTUR

-NARZISSTISCHE INFLATION

-ICH-DESINTEGRATION

Stadien der Selbstrepräsentation und spirituelle Entwicklung



Susanne Jacobowitz 283

Wir beginnen mit der Selbstorganisation des sich auf den Weg
machenden Menschen: Da gibt es grob betrachtet die gesunde Selbstorganisation,

die neurotische Selbstorganisation, die strukturell defiziente
und die psychotische Selbstorganisation. Die meisten Menschen lassen

sich schwer ausschliesslich in die eine oder die andere Kategorie
einordnen, sodass von fliessenden Übergängen die Rede sein muss.
Unter «Selbst» wollen wir in diesem Zusammenhang eine psychische
Struktur verstehen, die aus all unseren Erfahrungen, die Objekte und
Interaktionen beinhalten, konstruiert wird. Erlebt wird das Selbst als

Ich-Bewusstsein, als Gefühl personaler Einheit und Identität. Das
«Ich» mit all seinen regulativen Funktionen steht im Zentrum des Ta-

geswachbewusstseins; es ist Spielball von Trieben und Wünschen,
Träger von Freude und Leid.

Die gesunde Selbstorganisation äussert sich in einem kohärenten,
integrierten Selbstgefühl, in einer stabilen und gleichzeitig flexiblen
personalen Identität, in konstanten (d.h. wunschunabhängigen) realitäts-
bezogenen Objektbeziehungen und in weitgehend integrierten
Schattenseiten. Im Idealfall haben wir einen innerlich gereiften, individualisierten,

authentischen Menschen vor uns. Eine Bewältigung von Krisen

auf dem spirituellen Weg sollte hier ohne weiteres gelingen.

Die neurotische Selbstorganisation ist charakterisiert durch eine
differenzierte und integrierte Selbststruktur, die jedoch in einem defensiven

Kampf gegen verdrängte Impulse steht. Durch die Abwehr der in das

Bewusstsein eindringenden Impulse entsteht das neurotische
Symptom. C.G. Jung hat für die verdrängten Bewusstseinsinhalte den
Begriff «Schattenseiten» geprägt. Nur wenn eine Integration der
Schattenseiten in das Tageswachbewusstsein gelingt, ist ein spirituelles
Fortschreiten möglich. Die Meditation stellt hier vor allem in den
Anfangsstadien eine Gefahr dar. Da durch das Meditieren Verdrängtes ins
Bewusstsein aufsteigen kann, könnte ein Mensch mit einer neurotischen

Struktur überwältigt werden von all dem, was da hoch kommt,
und eventuell unfähig sein, das Material zu verarbeiten (EPSTEIN &
LIEFF, 1988).



284 Der spirituelle Weg und seine Gefahren

Wir kommen nun zu jenem Fall, wo eine strukturell defiziente
Selbstorganisation vorliegt. Ein Fehlschlag in der frühkindlichen Entwicklung

hat dazu geführt, dass ein integriertes und kohärentes Selbstgefühl

gar nicht oder nur in Ansätzen entstehen konnte. Wir finden hier
jene Selbstpathologien wieder, die als narzisstische und Borderlinestörungen

bekannt sind. In beiden Störungen herrschen primitive
Umgangsformen mit sich selbst und der Umwelt vor. So etwa die Spaltung

aller Objekte in «gut» und «böse», wobei gute Objekte idealisiert,

schlechte abgewertet werden. Der Spaltung der Aussenwelt
entspricht auch eine Spaltung im Ich. So können eine arrogant grandiose
Haltung und Gefühle persönlicher Unzulänglichkeit ohne Widerspruch
nebeneinander bestehen.

Die Wahrnehmungsdichotomie von «ganz gut» und «ganz böse» ist
uns als formales Charakteristikum von Ideologien vieler Sekten nicht
unbekannt. Es ist hier auch ein Zusammenhang zu vermuten. Wenn
wir davon ausgehen, dass Menschen das Bedürfnis haben, auf ihrer
Stufe der Selbstentwicklung legitimiert zu sein, so suchen sie diese
Bestätigung womöglich innerhalb einer Gruppe (WILBER, 1995). Eine

narzisstisch gestörte Persönlichkeit wird sich deshalb zu einer
Gruppe oder Sekte hingezogen fühlen, die ihrem narzisstischen Weltbild

entspricht.

Wir haben nun noch die psychotische Selbstorganisation. Sie weist die
schwersten Mängel in ihrer Ich-Struktur auf. Für ihre Entstehung ist
wohl kaum ausschliesslich eine Fehlentwicklung in der Kindheit
verantwortlich zu machen.

Was geschieht nun, wenn sich ein Mensch mit ich-strukturellen Defiziten

auf den spirituellen Weg macht? Wahrscheinlich macht er keine
oder nur wenige Fortschritte. Mit Sicherheit lässt sich aber sagen, dass

er diversen Gefahren ausgesetzt ist, die keineswegs harmlos sind. Bei
Borderline-Persönlichkeiten bergen bewusstseinsverändernde Techniken

wie die Meditation die Gefahr einer weiteren Fragmentur der
ohnehin schon zerbrechlichen Selbststruktur. Meditation verstärkt noch



Susanne Jacobowitz 285

die für Borderlinestörungen so typische Identitätsdiffusion (ENGLER,
1988). Die Grenzen zwischen Selbst und Welt lösen sich weiter auf,
was schliesslich zu einer ich-desintegrativen Krise führen kann
(SCHARFETTER, 1991). Dabei handelt es sich um einen psychotischen

oder psychosenahen Zustand, der sich in einem Verlust der
Selbstverfügbarkeit, in Untergangsangst und Gefühlen der Verlorenheit

äussert.

Bei narzisstisch gestörten Menschen besteht besonders die Gefahr der
Ich-Inflation. Narzisstische Persönlichkeiten fallen durch ihre ausser-
gewöhnliche Selbstbezogenheit auf. Sie wollen von allen bewundert
werden. Ihr aufgeblähtes Selbstbild bedarf allerdings einer unersättlichen

Bestätigung durch andere. Ihre mitmenschlichen Beziehungen
sind geprägt durch einen ausbeuterischen Charakter (KERNBERG,
1983). Wenn solche Menschen einen spirituellen Weg beschreiten,
gefährden sie nicht nur sich selbst, sondern auch andere. Nicht selten
geschieht nämlich das Folgende: Eine narzisstisch geprägte Person hat
eine echte spirituelle Erfahrung. Das Ich identifiziert sich nun mit dieser

Erfahrung. Durch den Einfluss einer Gruppe oder eines Gurus wird
diese ichhafte Identifikation mit höheren Zuständen gefördert. Eine
kritische Selbstüberprüfung wird gemieden (ROSENTHAL, 1995).

Gerät die narzisstische Person selber in die Rolle eines Gurus, so steht
ihr aufgeblähtes Grössenselbst oft im Mittelpunkt der von ihr verbreiteten

Ideologie. Dem selbsternannten Guru untersteht nicht selten eine

ausgeklügelte, differenzierte Gruppen-Infrastruktur, deren alleiniger
Zweck es ist, seinen megalomanen Phantasien und Bemächtigungs-
wünschen zu dienen bzw. seine masslosen Bedürfnisse nach
Selbstbestätigung zu erfüllen (CASPAR, 1995). Vor materieller, sozialer und
sexueller Ausbeutung wird nicht zurückgeschreckt. Belohnt werden
jene, von denen er narzisstische Zufuhr erwarten kann. Diejenigen, die
sich weigern, werden bestraft, im schlimmsten Falle vernichtet.

Fühlt sich das Grössenselbst ernsthaft bedroht, so wird manchmal als

einzige «Rettung» vor einer Niederlage die Flucht in den Tod gewählt,



286 Der spirituelle Weg und seine Gefahren

der als unausweichlich, schicksalsbestimmt und ehrenhaft deklariert
wird. Die zelebrierte, ritualisierte Totalvernichtung des Führers mit
samt seiner auserwählten Gefolgschaft ist dann der letzte und dramatischte

Akt narzisstischer Selbstverblendung.

Wir wollen uns jetzt den im setting gelegenen Gefahren zuwenden.

Der Begriff «setting» bezieht sich auf das Umfeld, das den spirituell
Suchenden umgibt. Dieses kann sich fördernd oder hindernd auf die
spirituelle Entwicklung auswirken. Eine Gefahr läge z.B. in zu grosser
Isoliertheit und Führungslosigkeit. So etwa bei Menschen, die sich in
einer spirituellen Krise befinden und sich niemanden anvertrauen können,

weil sie befürchten müssen, von ihrer Umgebung pathologisiert
zu werden (SCHARFETTER, 1991).

Ist ein spirituell suchender Mensch Anhänger einer religiösen
Gemeinschaft, so definiert diese sein Umfeld. Während einige Gruppierungen

das spirituelle Wachstum fördern, gibt es nicht wenige Gruppen,

die, im Gegenteil, regressive Tendenzen unterstützen,
Eigenverantwortlichkeit und selbständiges Denken unterminieren und durch
Manipulation von Angst- und Schuldgefühlen zur blinden Hingabe an
einen charismatischen Führer oder zur kritiklosen Übernahme einer
heilsversprechenden Glaubenslehre zwingen wollen.

Bekannt ist auch die Tatsache, dass die durch spirituelle Disziplinen
wie etwa Meditation, Fasten und Schlafentzug sich einstellenden aus-
sergewöhnlichen Bewusstseinszustände und die anfänglich damit
verbundene Aufhebung kritisch-rationalen Denkens von Führern
ausgenützt werden für das Erzielen einer willigen Unterordnung der
Mitglieder bis hin zum Erzwingen von Abhängigkeit (SARGANT, 1957).

Kurz erwähnen möchte ich schliesslich noch Gefahren im Ausüben
von spirituellen Disziplinen.



Susanne Jacobowitz 287

Werden Techniken wie Atemübungen oder Yoga falsch geübt, oder
fehlt ein stufenweiser Aufbau, kann dies zu psychosomatischen
Störungen führen. Die wohl grösste Gefahr liegt im überverhältnismässig
langen Meditieren, wobei körperliche Grundbedürfnisse vernachlässigt

werden. Eine solche «overmeditation» kann bei ich-schwachen
Menschen im schlimmsten Fall eine psychotische Desintegration zur
Folge haben (SCHARFETTER, 1991).

aus der Perspektive der Psychotherapie

Ich möchte mich der Perspektive der Psychotherapie zuwenden und
aufzeigen, wie auch hier der Weg zu einem Verständnis von Spiritualität

und seinen Gefahren kein einfacher ist. In den meisten traditionellen

psychotherapeutischen Schulen wurde das Thema «Spiritualität»
ausgeklammert oder gar pathologisiert. Diese negative Haltung hat unter

anderem ihre Wurzeln in Freuds antireligiöser Weltanschauung.
Religiöser Glaube und seelische Gesundheit waren für ihn unvereinbare

Gegensätze. Brachten Klienten religiöse oder spirituelle Anliegen in
die Therapie, so wurden sie von den Nachfolgern Freuds ignoriert, als
irrelevant abgetan oder als symbolische Repräsentationen neurotischer
Ängste, Wünsche und Konflikte gedeutet (GENIA, 1990).

Die negative Haltung gegenüber der Spiritualität wird ferner geschürt
durch ein recht eng konzipiertes Menschenbild. So ist das Beste, worauf

wir hoffen können nach Freud, das ganz normale Leiden ohne
neurotische Zusätze. In den letzten Jahrzehnten hat sich das Menschenbild
vor allem durch die humanistische Psychologie um ein paar weitere
Fähigkeiten als die des normalen Leidens erweitert. Das kreative
Potential sowie das persönliche Wachstum des Menschen werden
beispielsweise gefördert. Dennoch stehen die menschlichen Möglichkeiten,

die uns von den spirituellen Traditionen überliefert bzw. von echten

Meistern vorgelebt werden, und diejenigen Möglichkeiten, welche
psychisch gesunden Menschen seitens psychotherapeutischer Schulen
zugesprochen werden, in keinem Verhältnis zueinander. Fast gegen-



288 Der spirituelle Weg und seine Gefahren

sätzlich muten uns ferner die Wege an, die zu den jeweiligen Zielen
führen sollen.

Schauen wir einmal genauer hin und betrachten Ziele und Wege beider

Richtungen. Dies wird uns helfen, echte Gefahren des spirituellen
Weges von Pauschalurteilen zu unterscheiden, was für die Sektenthematik

ausserordentlich wichtig ist. Zweifelhafte religiöse Gruppierungen

geben nämlich nicht selten vor, ähnliche Ziele anzustreben, wie
dies seriöse traditionelle spirituelle Wege tun. Ein Zitat aus der
Zeitschrift Psychoscope soll dies veranschaulichen:

«Manche der fraglichen Gruppen huldigen einer Ideologie, die
dem Welt- und Menschenbild, das den meisten Psychotherapien
zugrundeliegt, entgegenläuft. Letztere sehen die Klienten als

Wesen, die lernen sollten, autonom zu handeln, ethische
Verantwortung für ihre Handlungen zu übernehmen und diesem Handeln

auch einen eigenen Sinn zu geben. Die erwähnten Gruppen
versprechen dagegen «Kontrolle über Geist und Materie», «Sieg
des Guten über das Böse», «Vereinigung mit dem Kosmos» etc.
und stellen Gehorsam, Hingabe an die Gruppenziele und das

Aufgehen in etwas Übermenschlichem als Werte und Lebensziele

über jegliche Individualität und Autonomie.» (SCHAAR &
STRÄULI, 1995, 17)

Die hier beschriebenen Divergenzen weisen auf einen noch viel tiefer
liegenden Grundkonflikt hin, dessen Wurzeln bis in das Mark westlicher

Kulturwerte reichen. Es geht um nichts Geringeres als um das

Schicksal des «Ich». Sowohl spirituelle als auch psychotherapeutische
Bemühungen haben es in erster Linie mit dem «Ich» zu tun. Allerdings

scheinen der spirituelle Weg und der psychotherapeutische Ansatz

in Hinblick auf das Schicksal des «Ich» diametral entgegengesetzte
Überzeugungen zu vertreten. Lür den spirituellen Weg ist die

Identifikation mit dem Ich bzw. das Ichgefühl mit all seinen psychischen
Manifestationen die Wurzel allen Übels. Die Identifikation mit dem
Ich hindert den Menschen nämlich daran, sein wahres Wesen zu er-



Susanne Jacobowitz 289

kennen, welches eins ist mit den Urgrund aller Dinge. Spirituelle
Autoritäten diverser Hochreligionen betonen daher die Wichtigkeit der
Transzendenz des Ich. In einigen Traditionen (Buddhismus, Hinduismus)

wird sogar behauptet, dass dieses Ich- und Identitätsgefühl eine
Illusion sei. In der christlichen Spiritualität äussert sich die Transzendenz

des Ich in der Unio Mystica, dem Einheitserlebnis mit Gott.

Wie sieht das nun von der psychotherapeutischen Seite aus? Für den
Kliniker macht die Transzendenz des Ich wenig Sinn. Es würde
bedeuten, all das aufzugeben, was wir schwerlichst in der ontogeneti-
schen Entwicklung errungen haben, nämlich eine differenzierte,
integrierte, stabile Ich-Struktur. Die Entwicklung eines gesunden Ich-ge-
fühls, wahrlich ein erstrebenswertes Ziel, beinhaltet ja auch all jene
Fähigkeiten, die uns menschlich machen. Das Ich ermöglicht uns zu
denken, planen, kreativ zu sein, zu wünschen, zu hoffen etc. Für den
Kliniker würde ein Ich-Verlust jenem Zustand gleichkommen, wie ihn
stark regredierte oder psychotische Patienten erleben. Dabei kann es

sich nur um einen ausserordentlich pathologischen Zustand handeln.
Die Meinung vieler traditioneller Psychotherapeuten (z.B. ALEXANDER,

1931; PRINCE & SAVAGE, 1966), dass spirituelle Disziplinen
zu einem narzisstischen Rückzug oder bestenfalls zu einer Regression
im Dienste des Ich führen, müssen wir von diesem Hintergrund verstehen.

An dieser Stelle drängt sich die Frage auf: Sind diese widersprüchlichen

Ansätze der Spiritualität und der Psychotherapie derart
fundamental, dass wir sie in keinem sinnvollen Bezug zueinander stellen
können? Eines können wir sagen: Gerade dieses ungelöste Grundproblem

wird einen Einfluss darauf nehmen, wie wir zu Gruppierungen
eingestellt sind, die sich einem für viele Menschen schwer
nachvollziehbaren Menschenbild und Lebensziel verpflichtet fühlen. Sekten,
Kulte und religiöse Bewegungen mit spirituellen Zielen stellen schon
allein aufgrund ihrer Infragestellung der Grundpfeiler unseres indivi-
duum-orientierten Wertesystems, welches eine stetig im Wachsen
begriffene Ich-Kultur regelrecht fördert, eine massive Gefahr dar. Mit



290 Der spirituelle Weg und seine Gefahren

diesen ideologischen Bedrohungen unseres Wertesystems im Rücken,
fällt es uns dann besonders schwer, Sachlichkeit und Differenzierungsvermögen

zu bewahren, wenn es darum geht, die Gefährlichkeit
religiöser Gruppierungen einzuschätzen.

Ich komme zurück auf unser fundamentales Dilemma. In Anlehnung
an Shakespeare will ich es in die Worte fassen: to be or not to be, that
is the question. Mehr psychologisch ausgedrückt geht es um die Frage,
ein Ich zu sein oder kein Ich zu sein. Bevor wir uns einem Lösungsversuch

annähern, ist es notwendig, kurz auf die Weiterentwicklung
der Psychotherapie einzugehen, denn von ihr erwarten wir schliesslich
eine Antwort.

Es kann heute gesagt werden, dass das feindschaftliche Verhältnis
gegenüber der Spiritualität allgemein nachgelassen hat. Dies äussert sich
z.B. in den Revisionen des DSM 4 (1992), einem Handbuch zur
Diagnose psychischer Störungen. Die ethischen Prinzipien und der
Verhaltenskodex für Psychologen fordern, dass Psychotherapeuten sich
religionsbezogener Themen bei ihren Klienten bewusst sind, sowie die
Bereitschaft, religiöse Probleme im Rahmen der Therapie anzusprechen.

Ferner enthält DSM 4 (1994) einen V-Codex mit der Bezeichnung

«Religiöse oder Spirituelle Probleme».

In den letzten Jahrzehnten konnten wir das Entstehen psychologischer
Richtungen verfolgen, die die spirituelle Dimension des Menschen
zunehmend miteinbeziehen. Das Paradebeispiel ist die Transpersonale
Psychologie. Auch Psychotherapeuten traditioneller Richtungen
beginnen sich vermehrt dem Thema Spiritualität zu öffnen, allerdings
noch recht vereinzelt (z.B. MILLER & MARTIN, 1988 in der
Verhaltenstherapie). In empirischen Studien wird die Einstellung von
Psychotherapeuten zum Thema Spiritualität untersucht (vgl. SHAF-
RANSKE & GORSUCH, 1984).

Psychotherapeuten aus verschiedenen Schulen, aber vor allem jene der
Transpersonalen Psychologie haben sich mit unserem Dilemma einge-



Susanne Jacobowitz 291

hend befasst. Es ist erstaunlich, dass sie aufgrund theoretischer
Überlegungen und klinischer Erfahrung zu einem übereinstimmenden
Resultat gekommen sind. Zu meiner Frage «to be or not to be» würden
sie wohl antworten «to be and then not to be», oder in anderen Worten:

Ich muss erst werden, bevor ich ent-werden kann.

Wir erahnen, was es heisst, Persönlichkeit zu werden im Sinne einer
seelischen Reifung, einer Entwicklung hin zu einem ganzheitlichen
Seinsausdruck, zur Echtheit, Aufrichtigkeit und Ehrlichkeit. Hierzu
beizutragen, wäre eine wesentliche Aufgabe der Psychotherapie. Was
sollen wir aber unter ent-werden verstehen? Unsere Bedenken sind
hier zweierlei. Erstens: Heisst «ent-werden», in einen quasi-pathologi-
schen Zustand, in eine Regression zurückzukehren, wie es einige
Psychotherapeuten behaupten? Die Antwort der sachkundigen Psychotherapeuten

lautet einhellig «nein», vorausgesetzt natürlich, dass ein
gesundes Ich, eines, das schon geworden ist, sich auf den spirituellen
Weg macht.

Unsere zweite Befürchtung ist die: Bedeutet «ent-werden», all jene
psychischen Errungenschaften einer stabilen Ich-Struktur aufgeben zu
müssen, die es uns ermöglichen, in dieser nicht gerade einfachen Welt
zu bestehen? Gemeint ist kritisches Denken, schöpferisches Tätigsein,
autonom sein, sich durchsetzen und für etwas einsetzen können, usw.
Die Antwort wäre wiederum ein eindeutiges «Nein». Spirituell
erwachte Menschen tun all diese Dinge und zwar viel wirksamer und
erfolgreicher als der Durchschnittsmensch. Auch ist die Annahme
falsch, dass Vernunft und Rationalität Widersacher der Spiritualität
seien. Im Gegenteil, echte Spiritualität und Vernunft bedingen einander.

Was muss dann aber geopfert werden? Die Antwort ist: Die Identifikation

unseres Bewusstseins mit dem Ich, das eingeschränkte, vom
Urgründe allen Seins getrennte Ichgefühl. Dieses vom Ganzen abgespaltene

Ichgefühl muss transzendiert werden. Tatsache ist nämlich, dass



292 Der spirituelle Weg und seine Gefahren

es ein Bewusstsein ohne Ichgefühl gibt. Eine moderne christliche
Mystikerin aus den USA schreibt über ihr Erwachen:

«Who can understand what it means to learn that the ultimate
reality is as close as our eyes, as simple as a smile, and as

clear as the identity of «that» which remains when there is no
self?» (ROBERTS, 1993, 114)

Wir fassen zusammen: Da wo das Ziel der psychischen Entwicklung
weitgehend erreicht ist, nämlich bei einer gesunden, lebensfähigen
Ich-Organisation, setzen die spirituellen Traditionen den Anfang. Eine
gesunde Ich-Struktur ist Voraussetzung für das Überwinden des Ich,
denn nur was ich gehalten habe, kann ich loslassen (STÜSSI, 1995).
Da wo diese Voraussetzung nicht erfüllt ist, lauern massive Gefahren.
Der Weg in die Kriminalität ist nicht mehr auszuschliessen, wie wir es

z.B. bei narzisstisch gestörten Führerfiguren beobachten können.

Der Zweck aller spirituellen Schulungen ist es, die ausschliessliche
Identifikation mit dem Ich und das damit verbundene Gefühl, ein von
anderen gesondertes Individuum zu sein, zu überwinden. Heute begegnen

wir dem Ansinnen, die Identifikation mit dem Ich zu unterminieren,

in wohl den meisten spirituellen Gemeinschaften und Sekten.
Nicht alle Gruppierungen verfolgen dabei edle Absichten. Die Sehnsucht

nach Ich- und Welt-Transzendenz mag bei Mitgliedern spiritueller

Gruppen die unterschiedlichsten Motive haben, ebenso bei vielen
Sekten- und Gruppenführern die Aufforderung, das Ich zu opfern. Von
aussen ist es oft kaum erkennbar, welche Absichten sich hinter den
seltsam anmutenden Verhaltensweisen vieler Sekten- und Gruppenführer

verbergen.

Was können wir alle, unabhängig von unserer beruflichen Stellung,
tun angesichts der Gefahren, die da lauern, wenn spirituell suchende
Menschen sich auf den Weg machen? Es sind ein paar bescheidene
Schritte, die ich vorschlagen möchte, sie werden aber ihre Wirkung
letztlich nicht verfehlen. Wir müssen erkennen, dass es grundsätzlich



Susanne Jacobowitz 293

keine Problembereiche oder Schwierigkeiten gibt, die als solche in der
Gesellschaft oder in uns irgendwann einmal entstehen. Ein Geschehen
wird dann zum Problem, wenn wir es aufgrund eines inneren Bewer-
tungs- und Urteilprozesses als Problem definieren. In diesem Sinne
sind wir an der Entstehung von Problemen massgeblich beteiligt.
Wenn wir dies zu erkennen vermögen, wird es uns auch möglich, all
das, was die sichere Ordnung unseres Lebens bzw. unserer Gesellschaft

stören könnte, von einer anderen Perspektive zu betrachten,
nämlich als Herausforderung an uns selbst.

Bei der Begegnung mit dem Sektenphänomen werden wir mit
menschlichen Realitäten konfrontiert, die wir aus unserem eigenen
Leben ausgeklammert haben. Um mit C.G. Jung zu sprechen: Sekten,
Okkultismus und destruktive Kulte sind unsere Schattenseiten, sie sind
die verirrte Manifestation all unserer Sehnsüchte nach dem Spirituellen,

unseres Hungers nach Ganzheit und unseres Durstes nach einem
Lebenssinn, der tiefer reicht als das Streben nach all jenen vergänglichen

materiellen und sozialen Privilegien, die die moderne Gesellschaft

anzubieten vermag.

Unsere wichtigste Aufgabe in der Zukunft wird daher sein, der zutiefst
menschlichen Sehnsucht nach Spiritualität, Ganzheit und Gotteserfahrung

wieder Raum zu geben, in uns selbst und in unserer Gesellschaft.
Eine gesunde Spiritualität ist nämlich die beste Vorbeugung gegen
schädliche Sekten. Solange Menschen mit spirituellen Sehnsüchten
kein Gehör finden in unserer Gesellschaft, werden Sekten, die sich der
«Verstossenen» annehmen, weiterhin attraktiv bleiben.



294 Der spirituelle Weg und seine Gefahren

Literatur

ALEXANDER, F., 1931: Buddhist training as an artificial catatonia.
Psychoanalytic Review, 18, 129-145.

BERNADETTE, R., 1993: The Experience of No-Self. New York:
State University of New York Press.

CASPAR, F., 1995: Sekten sind eine Herausforderung: Sondergemeinschaften

aus psychologischer Sicht. Psychoscope, 16,10-12.
ENGLER, J., 1988: Therapeutische Ziele in Psychotherapie und

Meditation: Entwicklungsstadien der Selbstrepräsentation. In: WIL-
BER, K„ ENGLER, J. and BROWN D. P, Psychologie der Befreiung.

(p.31-66). Bern: Scherz Verlag.
EPSTEIN, M. D. und LIEFF, J.D., 1988: Psychiatrische Komplikationen

der Meditationspraxis. In: WILBER, K., ENGLER, J. and
BROWN D. P, Psychologie der Befreiung, (p.67-76). Bern: Scherz

Verlag.
GENIA, V., 1990: Interreligious encounter group: A Psychospiritual

Experience for faith development. Councelling and Values, 35,
39-51.

KERNBERG, O. F., 1983: Borderlinestöungen und pathologischer
Narzissmus. Frankfurt: Suhrkamp Verlag.

MILLER, W. R. and MARTIN J. E. (eds.), 1988: Behavior therapy
and Religion: Integrating spiritual and behavioral approaches to
change. Newbury Park, CA: Sage Publications, Inc.

PRINCE, R. and SAVAGE, C., 1966: Mystical States and the concept
of regression. Psychedelic Review, 8, 59-81.

ROSENTHAL, G., 1995: Das Phänomen der psychischen Inflation im
spirituellen Bereich. In: WILBER, K. et al. (Hrsg.), Meister, Gurus
Menschenfänger (p. 83-101). Frankfurt: Wolfgang Krüger Verlag.

SARGANT, W., 1957: Battle for the mind. London: Heinemann.
SCHAAF, S. und STRÄULI, D„ 1995: Wege aus der Abhängigkeit:

Psychotherapie und psychologische Beratung von Sektenbetroffenen

und deren Angehörigen. Psychoscope, 16,16-19.
SCHARFETTER, C., 1991: Der spirituelle Weg und seine Gefahren.

Stuttgart: Enke Verlag.



Susanne Jacobowitz 295

SHAFRANSKE, E. P. and GORSUCH R. L„ 1984: Factors associated
with the perception of spirituality in psychotherapy. The Journal of
Transpersonal Psychology, 16, 231-241.

STÜSSI, R., 1995: Auf dem Weg zur Meisterschaft des Lebens. Bad
Camberg/Taunus: Unikat-Verlag.

WATSON, K. W.,1994: Spiritual emergency: Concepts and implicati¬
ons for Psychotherapy. Journal of Humanistic Psychology, 34,
22-45.

WILBER, K., 1995: Das Spektrum des Bewusstseins und Wege der
Schulung des Geistes. In: WILBER, K. et al. (Hrsg.), Meister, Gurus

Menschenfänger (p. 165-196). Frankfurt: Wolfgang Krüger
Verlag.




	Der spirituelle Weg und seine Gefahren aus der Sicht der Psychologie und Psychotherapie

