
Zeitschrift: Reihe Kriminologie / Schweizerische Arbeitsgruppe für Kriminologie =
Collection criminologie / Groupe suisse de travail de criminologie

Herausgeber: Schweizerische Arbeitsgruppe für Kriminologie

Band: 14 (1996)

Artikel: "Destruktive Kulte und Sekten" : Programme, Strukturen, Gefahren

Autor: Langel, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1051238

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1051238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helmut Langel

«Destruktive Kulte und Sekten»
Programme, Strukturen, Gefahren

Vorbemerkung :

Das Thema ist aktuell und in unserer heutigen Zeit von zunehmender
Brisanz. Wer hätte etwa vor 30 Jahren daran gedacht, dass Religion
und Weltanschauung mit Gefahren verbunden sein könnten, die
Menschen mit Formen psychischer und materieller Abhängigkeit und De-
struktivität konfrontieren, wie sie bis dahin kaum vorstellbar waren.
Religion im «postmodernen Zeitalter» ist in einem tiefgreifenden
Wandel begriffen. Religiöse Grossinstitutionen wie etwa die christlichen

Grosskirchen verlieren in den westlichen Gesellschaften mehr
und mehr an Bedeutung. Stattdessen entwickelt sich ein breites Band
neureligiöser Erscheinungen und weltanschaulicher Kulte, deren Vielzahl

und Mannigfaltigkeit selbst für Fachleute kaum noch zu
überschauen ist.

Neben harmlose und das gesellschaftliche Leben in den Demokratien
durchaus befruchtende neureligiöse Angebote treten Organisationen,
die unzweifelhaft destruktiven, d.h. Persönlichkeits-zerstörenden
Charakter haben. Ich befasse mich mit diesem Thema seit 20 Jahren und
begann meine Recherchen 1977 in den sogenannten «Jugendreligionen»

noch ganz unter dem Vorverständnis einer empathischen und
akzeptierenden Betrachtung alternativer Religiosität. Waren die neu
entstandenen Gruppen wie etwa die Hare-Krishna-Bewegung, die
Vereinigungskirche des Koreaners San Myun Moon, die Kinder Gottes oder
die Bhagwan-Bewegung nicht eine echte Alternative zur bestehenden
christlichen Religiosität? Sollte es nicht in einer auf Pluralismus der
Weltanschauungen und Meinungen hin ausgerichteten Gesellschaft
neue religiöse Impulse geben können? Diese Frage sollte meines
Erachtens auch heute noch ernsthaft gestellt werden.



84 Destruktive Kulte und Sekten - Programme, Strukturen, Gefahren

Dann standen wir mit einem Mal 1978 vor dem grauenhaften Erlebnis
des Massenselbstmordes der Volkstempelsekte in Guayana. Und eine

aufgeschreckte Öffentlichkeit musste sich dem Problem stellen: Wie
konnte es zu einem solchen kollektiven Suizid kommen? Ist es möglich

im Zeitalter der Aufklärung und des zivilisatorischen Fortschritts,
dass Menschen in einer Art religiösem Wahn kollektiv autoaggressiv
werden? Wird sich ein solches Geschehen eventuell wiederholen? Wir
müssen heute unter dem Eindruck der Davidianer in den USA, der
furchterregenden Ereignisse in Japan und nicht zuletzt gerade unter
dem Eindruck der wieder virulent gewordenen Begebenheiten um die

sogenannten «Sonnentempler» feststellen, dass religiöser Fanatismus
und Radikalismus auch in den westlich zivilisierten Ländern zu
dramatischen Konsequenzen führen kann.

Und es stellt sich die Frage, wie unsere Gesellschaft auf solche
Phänomene reagieren soll? Wie geht eine pluralistische Gesellschaft mit
Fanatismus und destruktiver Religiosität um? Es stellt sich die Frage,
ob Toleranz nicht zur Beliebigkeit führt, Pluralismus der Religionen
auch Gleichgültigkeit gegenüber destruktiven Tendenzen beinhalten
kann. Demokratische Staaten tun sich schwer mit Verboten und
administrativen Massnahmen. Das ist sicherlich gut und richtig so, führte
aber in der Vergangenheit zu einer Grauzone pseudoreligiösen
Treibens, deren Auswüchse uns heute vor grosse Probleme stellen.

Lassen Sie mich im folgenden vier Problembereiche näher beleuchten:

1. Der Versuch, den Begriff des «destruktiven Kults» zu definieren,
vor allem in Abgrenzung des apologetischen Begriffs der Sekte.

2. Darstellung einer prototypischen Kultkarriere, so wie sie sich für
mich durch zahlreiche Interviews mit Aussteigern und Kultmitgliedern

ergeben hat.
3. Erörterung der Frage nach gesellschaftlichen Ursachen für das

Entstehen destruktiver Kulte und
4. Vorschläge für Beratung und Information.



Helmut Langel 85

I. Der Begriff der Sekte und des «destruktiven Kults»

Begriffe wie «gefährliche Sekte», «neue Jugendreligion», geistern und

wildern durch den Medienwald, dass es zuweilen schwierig wird,
sachlich zu unterscheiden. «Mein Sohn, in den Fängen eines Gurus»,
«meine Tochter Opfer von Satan» - solche oder ähnliche Überschriften

gieren nach dem öffentlichen Bewusstsein, pinseln mit grellen
Farben, schnappschiessen in das Elend religiöser Niederungen hinein,
verwirren und machen nicht wenige kopfscheu.

Es wäre des Gedankens wert, Begriffe scheidend, eventuell sogar vor
Sektenhysterie zu warnen, bevor man dies gegenüber den Sekten tut.
Denn ganz gewiss lässt sich auch ein gutes Geschäft mit schaurigen
Abziehbildern von der Wirklichkeit machen. Nicht nur die
Religionswissenschaften, auch liberale Religiosität erkennt zunehmend: Das
Wort «Sekte» ist schwierig und belastet. Es gehört eigentlich in das

Arsenal apologetischer Rhetorik der Grosskirchen und hat durch sie
sein Negativimage erhalten. Achtbar - hintergründige Glaubens- und
Weltanschauungsgemeinschaften wie zum Beispiel die Wiedertäufer,
die Unitarier, die Freimaurer, Rosenkreuzer u.a. wurden aus
kirchlichorthodoxer Sicht der Häresie verdächtigt und mit nicht geringem
Aufwand verfolgt. Die doppelte etymologische Erklärung aus zwei lateinischen

Begriffen heraus, seco - schneiden oder sequi - folgen, birgt die
Ambivalenz des Begriffs. Erkenne ich in den alternativen
Religionsgemeinschaften die blosse Abspaltung oder anerkenne ich sie als
eigenständige religiöse Gruppe?

In der Antike waren Sekten, bzw. Häresien (griechisch: hairäsis)
wertneutrale Begriffe, die die verschiedenen Glaubens- und Philosophierichtungen

kategorisierten. Die Etablierung des Staatskirchentums
verwandelte den Begriff Sekte in eine bis heute geltende Stigmatisierung
Andersgläubiger. Massstab ist ein dogmatisch-christlich geprägter
Begriff von Glaubensgemeinschaft, der bestenfalls tolerierend, d.h.
duldend den Andersgläubigen gegenübertritt.



86 Destruktive Kulte und Sekten - Programme, Strukturen, Gefahren

So wäre gleich zu Beginn festzuhalten:
• Eine Auseinandersetzung mit der neureligiösen Szene kann und

darf nicht Glaubens- und Weltanschauungsvorstellungen diskriminieren,

seien sie auch noch so fremd, schwierig und in vielerlei
Hinsicht den eigenen widersprechend.

• Die Gefahr der Verfolgung religiöser Minderheiten ist nicht nur ein
Schreckgespenst, das Scientology an die Wand malt, sondern ein
ernstzunehmendes Problem, an dem jegliche Kritik, auch und gerade

die kirchliche sich abzuarbeiten hat.
• In der Begegnung mit den Neureligionen sollte für alle Fachleute

das Prinzip gelten: In dubio pro reo.

Ich sage das so pointiert, weil oftmals die derzeitige Diskussion
selbstkritische Infragestellung missen lässt. Ist es nicht ein Unding, dass

etwa die Anthroposophie oder der Buddhismus, um nur zwei Beispiele
zu nennen, bei uns immer wieder auch unter Sektenverdacht gestellt
werden? Sektenbeauftragte beider grosser christlicher Konfessionen
haben die unheilvolle Geschichte einer religiös-kulturellen Verfolgung
von Andersgläubigen im Rücken.1 Das sollte nie vergessen werden
und gilt namentlich für den europäischen Raum. Zahlreiche Be- und
Verurteilungen zeigen, dass die Autoren die inkriminierten Gruppen
wenig oder gar nicht von innen her kennen. Wer aber nie in einer
neureligiösen Organisation gewesen ist, kann sich kein Urteil erlauben,
wer Rudolf Steiner nicht gelesen hat, sollte über die Anthroposophie
lieber schweigen.

Wesentlich offener, empathischer und akzeptierender geht die
amerikanische Religionswissenschaft mit den Phänomenen der Neureligionen

um, indem sie den Begriff cult descriptiv und wertarm in die
Diskussion einträgt. Dieser Ansatz erscheint mir beispielgebend zu sein,
weil er einen vorurteilsfreien Zugang zu der Szene neureligiöser
Ansätze schafft.

Andererseits lässt sich nicht verschweigen, dass in dem immer weiter
werdenden Spektrum neureligiös-weltanschaulicher Gemeinschaften



Helmut Langel 87

Organisationen existieren, die nur schwerlich den Namen verdienen,
den sie sich nach aussen hin geben. Hier aber liegt das Problem der
vorsichtig-differenzierenden Beschreibung.

Es gibt die zahlreichen Einzelfälle dramatisch veränderter Biographien,
schwerer psychischer Abweichungen, zerrütteter Familien, finanzieller

Ruinierungen, die durch religiös-weltanschauliche Beeinflussungen

entstanden sind und Menschen in eine für sie bedrohliche Situation

gebracht haben. Die alltägliche Beratungspraxis eines Sektenbeauftragten

ist geprägt durch zahlreiche Einzelfälle, die auf Praktiken
verweisen, wie sie nur schwerlich tolerierbar sein können. Vor allem
Aussteiger aus Kulten und Angehörige von Kultmitgliedern in den USA
prägten in den siebziger Jahren den Begriff des «destruktiven Kults».

Damit ist indessen das Dilemma angedeutet, zwischen einer apologe-
tisch-diskrimierenden Stigmatisierung neureligiöser Gemeinschaften
einerseits und toleranter Beliebigkeit andererseits einen Weg zu
finden, der zwar der Vielfalt gerecht wird, aber auch Massstäbe
entwickelt, die einen kritischen Umgang mit destruktiven Erscheinungen
in der Bandbreite des religiösen Angebots ermöglichen.

Meine Erfahrungen in und mit den neueren Kulten haben sich
aufgrund jahrelanger Recherchen, der Teilnahme und dem Miterleben in
verschiedensten Kulten ergeben und führten zu einer Einteilung des

mir begegnenden Spektrums der Szene in drei Bereiche:

1. Die neureligiösen Gemeinschaften und Psychokulte, die als fest
strukturierte Organisationen auftreten. (z.B. Scientology, Bhagwan,
Vereinigungskirche, TM u.a.)

2. Die Veränderung in dem Bereich der sogenannten «klassischen
Sekten», die sich zunehmend fundamentalisieren und fanatisieren.
(z.B. Zeugen Jehovas, Christliche Wissenschaft, Mormonen, die
Freie Bibelgemeinde,u.a.)

3. Die Bereiche des Okkultismus und der Esoterik, die zu keinen fest¬

gefügten Organisationen führen, sondern mehr informelle Struktu-



88 Destruktive Kulte und Sekten - Programme, Strukturen, Gefahren

ren produzieren. (z.B. Kartenleger, Geistheiler, Reiki, parapsychologische

Experimente, u.a.)

Ich konzentriere mich im folgenden hauptsächlich auf den ersten
Bereich. Den Bereich des «orthodoxen» und des «fanatischen»
Fundamentalismus kann ich leider im Rahmen dieses Referates nicht näher
behandeln. Er kommt vielleicht in anderen Zusammenhängen zur
Sprache.

In allen drei Bereichen indessen, vor allem im ersten, ergeben sich aus
meiner Sicht destruktive Momente, die kritisch hinterfragt werden
müssen. Folgende Kriterien sind für mich massgeblich geworden bei
der Beurteilung eines Kults als destruktiv:

Gefährlich und destruktiv ist ein Kult dann, wenn
1. Religion oder Weltanschauung nur als Mittel zum Zweck benutzt

wird. D.h. die religiöse Konzeption dient als Fassade.
2. eine krasse Diskrepanz zwischen äusserer Erscheinung des Kults

und der internen Wirklichkeit besteht. Ein Aussenstehender hat keine

Möglichkeit, Einblick hinter diese Fassade zu bekommen,2
3. der Kult ein religiös-weltanschauliches Konzept entwickelt, dass

totalitäre Züge trägt. Dieses Konzept verfolgt Andersdenkende,
trägt rassistische Züge oder verlangt den «totalen Gehorsam»
gegenüber den Führergestalten dieses Kults. Ich nenne dieses Konzept:

Religiöse Ideologie. Merkmal dieser religiösen Ideologie ist
unter anderem, dass sie ihre Anhänger systematisch fanatisiert, so
dass diese nur noch über ein eingeschränktes Wahrnehmungsvermögen

verfügen. Die religiöse Ideologie ist streng dualistisch, sie
kennt nur schwarz und weiss, Freund oder Feind, Liebe oder Hass.

Gegen Kritiker erlaubt dieses Konzept darum, unerbittlich vorzugehen.

Fanatische Auswüchse zeigen gerade hier häufig eine für Aus-
senstehende kaum nachzuvollziehende Inhumanität.

4. sich hinter dem Deckmantel der «Gemeinnützigkeit» rein wirt¬
schaftliche Ziele verbergen, die den Kult zu einem profitablen
Unternehmen werden lassen.



Helmut Langel 89

5. der Kult pseudotherapeutische Angebote macht mit Heilungsgarantien,

die er aufgrund mangelnder Qualifikation in keiner Weise
gewährleisten kann.

6. der Kult aufgrund dieser Voraussetzungen bewusst den psychischen
und wirtschaftlichen Ruin seiner Mitglieder in Kauf nimmt oder
gar produziert.

An dieser Stelle gilt es, klar und deutlich Grenzen zu ziehen, damit
ernstzunehmende neureligiöse Ansätze eine Chance haben, auch als
Alternative zu den Grosskirchen sich zu etablieren. Eine Allround-
Ächtung als Sekte muss unbedingt vermieden werden. Andererseits
könnten Staat und kirchliche Weltanschauungsbeauftragte zusammenarbeiten

im Bereich der Aufklärungs- und Beratungsarbeit, wenn es

sich um die oben charakterisierten Auswüchse religiöser Aberration
handelt.

In der Szene der destruktiven Kulte hat sich in den letzten Jahren eine

gewisse Änderung ergeben, die für uns von grosser Bedeutung sein
wird.

1. Eine Reihe von Kultführern sind mittlerweile verstorben. Als
Beispiele nenne ich L.R. Hubbard von den Scientologen, Bhaktive-
danta S. Praphupada von der ISKCON, Bhagwan Shree Rajneesh.
Vorhersagen, die einen Untergang der Kulte beim Ableben der
Kultführer prophezeiten, haben sich als falsch erwiesen. Die
Organisationen verstanden es, sich nach einer gewissen Periode innerer
Krise zu revitalisieren.

2. Viele destruktive Kulte arbeiten international. Sie können darum
mit Verboten und Einschränkungen in verschiedenen Staaten flexibel

umgehen.
3. Durch die Öffnung des Ostens ist ein neuer Markt entstanden. Eine

Informationsbroschüre des Kultusministeriums von Mecklenburg-
Vorpommern beschreibt zum Beispiel unlängst, wie stark destruktive

Kulte mittlerweile auch im Osten missionieren.



90 Destruktive Kulte und Sekten - Programme, Strukturen, Gefahren

4. Die Anzahl der Organisationen vervielfältigt sich fortwährend. Der
Markt teilt sich neu auf. Es entstehen neue Kulte und neue Kultführer.

5. Die Kulte werden aggressiver und selbstbewusster im Umgang mit
Kritikern. Es rollt eine Prozesswelle über staatliche und kirchliche
Kritiker, aber auch über die ehemaligen Mitglieder destruktiver
Kulte hinweg. Das in vielen westlichen Gesellschaften geltende
weltanschauliche und religiöse Neutralitätsgebot des Staates führt
häufig zu Kritikverboten, die die Informationsarbeit sehr behindern
können.

6. Die Kulte sind älter geworden, mit ihnen auch ihre Mitglieder. Der
Begriff «Jugendreligion», der von einer begrenzten Zeiterscheinung
ausging, ist obsolet geworden.

7. Fast alle destruktive Kulte zeigen neben ihrer «religiösen» Tätigkeit

ein weites Feld wirtschaftlicher Aktivitäten. Sie entwickelten
sich im Laufe der Zeit zu potenten, international operierenden
Wirtschaftsunternehmungen.

Die Frage, die einem Sektenbeauftragten immer wieder gestellt wird,
lautet: Wie schaffen es die Kulte, Menschen in relativ kurzer Zeit in
ihren Bann zu ziehen? Mit welchen Methoden gehen sie dabei vor? Im
folgenden werde ich versuchen, exemplarisch den Weg in einen Kult
zu beschreiben und mich dabei besonders auf die Methode der
Missionierung konzentrieren.

II. Die prototypische Kultkarriere

1. Schritt: Missionsgespräch

Sabine M. wird auf in der Fussgängerzone einer Innenstadt angesprochen:

«Bist du glücklich? Oder hast du Probleme?» Sie reagiert
verunsichert, aber doch interessiert. Endlich einmal wird sie angesprochen,
muss sie nicht den ersten Schritt tun. Sie folgt dem freundlich-fröhli-



Helmut Langel 91

chen Missionar ins Center. Sie beginnt ihre Kultkarriere. Am Ende
steht sie als psychisches und finanzielles Wrack da.

Eltern, Angehörige, Freunde fragen entsetzt: Wie konnte es dazu
kommen? Die dramatische Persönlichkeitsveränderung, die radikale Änderung

der Lebensverhältnisse erzeugt Erschrecken. So wie Sabine M.
bin auch ich zunächst in die Innenstadt gegangen, um den Weg in
einen neureligiösen Kult von Beginn an nachzuvollziehen.

In den Fussgängerzonen der Innenstädte, an den Bahnhöfen, teilweise
vor den Schultoren begegne ich den sog. Missionaren. Was mir
anfangs vollkommen unklar ist: sie sind auf diese Gespräche im Kult
lange Zeit trainiert worden. Alles, was sie sagen und wie sie es sagen,
wurde genau einstudiert. Das fröhliche Lächeln, der fast penetrante
Augenkontakt, der lockere Umgangston sind geplant und vorprogrammiert.

Nach aussen hin allerdings erscheint alles spontan und improvisiert.

Ein weiteres Merkmal: Die Missionare treten nur sehr selten
allein auf, meistens mindestens zu zweit. Sie suchen ihre Ansprechpartner

nach einem vorgegebenen Schema aus. Menschen, die zielgerichtet
durch die Innenstadt gehen, werden weniger angesprochen als

diejenigen, die suchend und also andeutend, dass sie innerlich unsicher
vielleicht sogar orientierungsschwach sind, durch die Stadt flanieren.

Die Objekte für das Missionsgespräch sollen in dieser ersten Begegnung

herausgefiltert werden. Es kommen in erster Linie Menschen in-
frage, die sich in einer tiefgreifenden Orientierungskrise befinden.
D.h. Probleme in der Familie, Arbeitslosigkeit, psychische Labilität,
Schulprobleme haben im Leben des Angesprochenen latent oder be-
wusst eine solche Bedeutung erlangt, dass ein Ausweg ihm kaum oder

gar nicht mehr möglich erscheint. Bestehende soziale Beziehungen,
eventuell existierende Beratungs- oder Anlaufstellen haben ihre Relevanz

verloren. Wichtig dabei ist die Tatsache, dass die Ansprechpartner
der Missionare sich selbst gegenüber diesen Umstand noch nicht

eingestanden haben oder dazu bislang noch nicht in der Lage waren.



92 Destruktive Kulte und Sekten — Programme, Strukturen, Gefahren

Aus diesem Grund ist der Gesprächseinstieg meist sehr direkt und
unmittelbar: «Hast du Probleme?» oder «Glaubst du an Gott?» oder
«Bist du glücklich?» Ein wildfremder Mensch geht auf den Betreffenden

zu und zielt direkt auf seine persönliche Befindlichkeit. «Kein langes

Herumreden» sondern unmittelbarer Zugang zur Persönlichkeit.
Das Vorgehen ist ausserordentlich beeindruckend für suchende,
orientierungsschwache Personen.

An dieser Stelle scheidet sich schon einmal die Spreu vom Weizen.
Stabile Personen, die in einem für sie festen sozialen Bezugsrahmen
stehen und eine klare weltanschaulich-religiöse Überzeugung haben,
gehen achtlos vorüber oder reagieren abwehrend. Nur Orientierungsschwache

sollen im Netz des Missionsgesprächs hängen bleiben.

Im Gespräch selbst haben die Missionare die Aufgabe, zunächst einmal

nicht so sehr ihre neue Lehre zu entwickeln, um Befremdungen zu
vermeiden, sondern sich selbst als persönlichen Beleg eines neuen,
alternativen Lebens vorzuführen. Es geht noch nicht so sehr um Inhalte,
sondern mehr um den persönlichen Eindruck. Der Angesprochene soll
das Gefühl erhalten: «Auf dich kommt es an, du bist für uns wichtig!
Dir wollen wir helfen!» Die Missionare erscheinen als glückliche, in
sich ruhende, immer fröhliche Menschen, die nichts anderes im Sinn
haben, als andere glücklich zu machen. Die persönliche Zuwendung
zu den Problemen der Gesprächspartner steht im Vordergrund. Als
Gesprächstaktik ist dies für den Aussenstehenden nicht erkennbar. Am
Ende des Missionsgesprächs steht die Einladung, in das Zentrum des

Kults zu kommen.

2. Schritt: Das erste Erlebnis im Zentrum des Kults.

Die Neulinge - wir nennen sie der Einfachheit halber Novizen - begeben

sich in das Zentrum des Kults, zunächst im Bewusstsein, dieses

nur einmal kennen zu lernen.



Helmut Langel 93

Dort potenziert sich das Erlebnis auf der Strasse. Es tritt ihnen eine
Gemeinschaft erlöster, vollkommen glücklicher und stabiler Menschen

entgegen, sich kennzeichnend durch dieses typische, wie der Spiegel
es nennt, «seligmachende Grinsen». Die Mitglieder des Kults zeigen
sich dem Novizen gegenüber als liebende Gemeinschaft. Der Novize
soll das Gefühl des Angenommenseins erhalten: «Du bist einer von
uns!» Typisches Zitat eines ehemaligen Kultabhängigen: «Ich hatte
das Gefühl, die kennen mich schon immer!»

Die Gespräche drehen sich immer noch in erster Linie um die Belange
und Probleme des Novizen. Von der Lehre, der Weltanschauung
erfährt der Novize wenig, meist nur einige Bruchstücke. Das persönliche
Erlebnis in der Gruppe steht im Vordergrund. Zitat der «Familie der
Liebe»: «Du musst ein Baby sein, um in den Himmel zu kommen!
Einem Baby kann man auch nicht sofort eine richtige Mahlzeit vorsetzen!»

Nur eines wird dem Novizen von der «neuen Lehre» zu Beginn
vermittelt. Sie ist absolut anders, neu und radikal verändernd. Wer sich
dieser Lehre anschliesst, erfährt die völlige Umkehr zu einer glücklichen,

vollkommenen, in sich ruhenden Persönlichkeit.

Von der totalitär-autoritären inneren Struktur des Kults ist in dieser
Phase nichts zu spüren. Alles, was getan wird, erscheint, als käme es

ganz auf den freien Willen und die innere Begeisterung der Kultmitglieder

an. Eine «liebevolle Schleimspur» führt direkt in die «neue
Welt» des Kults.

Vor allem die Bedeutung des Kult-Führers, dessen Konterfei in den
meisten Zentren gut sichtbar hängt, wird heruntergespielt: «Der, ach

der hat nur einige wichtige Bücher geschrieben.» Oder: «Bhagwan ist
für uns ein Witz!»

Dass zum Beispiel die Anhänger der Vereinigungskirche jeden Morgen

ein «Gelöbnis» sprechen, an dessen Ende sie schwören für S.M



94 Destruktive Kulte und Sekten - Programme, Strukturen, Gefahren

Moon, ihrem Kultführer, auch ihr Leben einzusetzen: «Ich werde unter

Einsatz meines Lebens kämpfen, das gelobe ich und schwöre ich!»,
dass L.R.Hubbard seine Organisation nach dem Prinzip gestaltet:
«Nur wer totalen Gehorsam übt, kann auch total frei sein!» u.a.m.,
bleibt dem Aussenstehenden vollkommen unklar.

Auch die auf den Novizen zukommenden Anforderungen werden
systematisch verschwiegen. Am Anfang sind die Preise, Spenden,
Gebühren noch verhältnismässig überschaubar. Die späteren finanziellen
Belastungen stehen nicht in Rede.

Der autoritäre Charakter des Kultes ist im Grunde nicht so sehr das

Problem, sondern vielmehr die falsche Fassade, die dem Novizen das

Bild eines freien und ungebundenen Lebensstils vermittelt.

Im Unterschied zu dem Noviziat in einem Kloster, das von vornherein
den Interessenten die Anforderungen deutlich erklärt, ausserdem dem
Novizen ein jederzeitiges Verlassen des Klosters während der Phase
des Noviziats einräumt, hält der destruktive Kult jegliche Informationen

über seine Praktiken zurück.

3. Schritt: Der Weg in den destruktiven Kult

Die Novizen nehmen an Wochenendseminaren, an Meditationskursen,
an Workshops teil. Sie machen vertiefte Erfahrungen mit dem Kult.
Häufig tun Kultmitglieder so, als seien sie selbst neu in der Gruppe
und bestätigen die wunderbaren Wirkungen der durchgeführten
Veranstaltungen.

Der Kult fängt an, den Novizen zu kontrollieren. Daten über ihn werden

gespeichert, private, sehr persönliche Erkenntnisse gesammelt, um
sie für alle Fälle verfügbar zu haben (z.B. der kostenlose Persönlichkeitstest

bei Scientology). Es ist interessant, wie oft mir ehemalige
Kultmitglieder erzählten, dass sie diese Kontrolle zu Beginn gar nicht



Helmut Langel 95

gemerkt haben. Das liegt daran, dass Befragungen nach persönlichen
Verhältnissen häufig den Charakter der persönlichen Anteilnahme
haben. «Ich wusste nicht, warum die das alles wissen wollten. Aber sie
haben so lieb gefragt», sagte ein ehemaliges Kultmitglied aus. Mitglieder

und Lehrer des Kults überprüfen die Wirkungen ihrer Massnahmen.

Alle erscheinen begeistert. In diesen Sog der Begeisterung wird
der Novize mit hineingezogen.

Äussert er irgendwelche Einwände, Probleme mit den erfahrenen und
auch anfangs gern finanzierten Massnahmen, gibt es vonseiten des

Kults ein ständig wiederholtes Antwortschema. Der Novize wird in
seiner Problematik bestätigt: «Es ist toll, dass du dein Problem so gut
erkennen konntest durch unseren Kursus. Darum haben wir auch die
nächste Stufe für dich vorbereitet, die eben dieses Problem behandeln
wird!» Nicht wenige fallen auf dieses simple Argumentationsschema
immer wieder herein.

Der Kult hat eine eigene Sprache, eine Nomenklatur, die dem Novizen
augurenhaft nur stückweise vermittelt wird. Auch gängige Worte
haben in den Augen des Kults eine ganz andere Bedeutung als in der
Aussenwelt. Für Scientology bedeutet etwa das Wort «Ethik» die
Eliminierung aller Scientology störenden Elemente. Wenn die Kulte das

Wort «Wissenschaft» benutzen, dann denken sie dabei an ihre
religiösspirituellen Weisheiten. Die akademische Bedeutung dieses Wortes ist
ihnen fremd. Aus diesem Grund versteht der Novize vieles nicht, was
ihm im Kult gesagt wird. Nur in Bmchstücken vermag er das Gelernte
zu verarbeiten. Die anderen Mitglieder lächeln überlegen-mitfühlend:
«Da kommst du auch noch hin!»

Die Novizen machen nun auch merkwürdige Aussenerfahrungen. Sie
vertreten die Bruchstücke der neuen alternativen Weltanschauung
gegenüber Freunden, Arbeitskollegen oder Familienangehörigen, die den
z.T. sehr radikalen Vorstellungen befremdet gegenüber stehen. Sie
können nicht verstehen, was das alles soll. Auch die sonderbaren
Verhaltensänderungen erscheinen ihnen unverständlich.



96 Destruktive Kulte und Sekten - Programme, Strukturen, Gefahren

Der Kult hat es auf diese Entfremdung gegenüber den aussenstehen-
den sozialen Kontakten der Novizen abgesehen. Sie sind zum Teil
geplant und werden systematisch ins Werk gesetzt. (Der sog. Trennungsbefehl

bei Scientology, die eigentümliche Nomenklatur des Kults, das

immer wieder vorgeführte Augurenlächeln gegenüber Konflikten mit
Angehörigen: «Die können uns sowieso nicht verstehen, weil sie ja
nicht zu uns gehören!»)

Letztlich gibt es nur eine Alternative: Mitmachen oder Gegnerschaft!
Die Taktik, eine systematische soziale Entfremdung zu erzeugen,
macht das neue Mitglied später nur umso verfügbarer. Es ist niemand
mehr «da draussen», der ihm helfen könnte.

Die Anforderungen des Kults in finanzieller und zeitlicher Hinsicht
werden immer aufwendiger. Der Terminplan nimmt den Novizen fast
lückenlos in Anspruch. Es entsteht ein merkwürdiger Selbstrechtfertigungsdruck.

Weil er schon so viel investiert hat, kann die Sache doch
nicht ganz falsch sein. Die Gruppe demonstriert durch die übrigen
Mitglieder immer wieder: «Wenn etwas falsch läuft, dann muss es an
dir liegen!»

4. Schritt: Die Kultidentität

Die Novizen werden vom Kult total vereinnahmt. Persönliche Bedürfnisse

werden verweigert um der versprochenen «Erlösung» willen.
Etliche Kulte arbeiten mit systematischem Schlafentzug.

Es findet aufseiten des Kults eine umfassende Kontrolle statt, die den
Novizen auch jetzt noch häufig entgeht. Das Denken wird kontrolliert,
die Sprache wird dauernd verbessert, dem Kultduktus angepasst. Vor
allem aber auch werden die sozialen Beziehungen des Novizen immer
intensiver unter die Lupe genommen. Alles, Sprach- Bewusstseins-
und Sozialkontrolle geschieht nur aus «Liebe» und «Fürsorge».



Helmut Langel 97

Die finanziellen Erfordernisse sind ins Masslose gestiegen. Ohne es zu
merken, hat sich der Novize zum Kultabhängigen verwandelt.
Schlafentzug, ständige Überwachung, fortwährende Erhöhung der
Leistungsanforderungen werden als Betreuung und Stählung des Charakters

ausgegeben.

Der Kult stellt den Kultabhängigen vor die Frage, sich ganz für die
Sache hinzugeben oder die angefallenen Schulden zu bezahlen: «Wir
haben so viel für dich getan. Das kannst du gar nicht bezahlen. Die Grösse

der Erlösung, die du bei uns erfährst, steht in keinem Verhältnis zu
den finanziellen Mitteln, die wir von dir fordern!» Das ist zwar in
gewisser Hinsicht wahr, wird aber von den Kultmitgliedern immer im
Sinne der Organisation verstanden.

In dieser Phase des intensiven Zugriffs auf die Persönlichkeit des
Novizen setzt nicht selten ein für den Kult kontraproduktives Geschehen
ein. Häufig kommt es bei Kultabhängigen zu neuen Orientierungskrisen.

Die Erfahrung, dass derart martialische Forderungen gestellt werden,

die Privatsphäre kontrolliert und jeder abweichende Gedanke mit
Strafen geahndet wird, erzeugt tiefgreifende Ambiguitätskonflikte:
Wie können die gleichen Mitglieder, die so liebend und annehmend

waren, derart hasserfüllt auch nur die kleinste Abweichung bestrafen?
Warum werden Aussenstehende, Angehörige, Freunde, selbst Eltern
und Ehepartner als Feinde behandelt (suppressive persons bei den
Scientologen)?

In solchen Phasen innerer Krisen stellt sich für den Kultabhängigen,
der mittlerweile fast alle Aussenkontakte abgebrochen hat, die einzige
Frage: Wer wird ausserhalb des Kults noch bereit sein, die Tür zu
öffnen und sich vorbehaltlos einem Gespräch stellen? Lassen Sie mich
dieses an einem Beispiel verdeutlichen. Sabine hatte Sanyas genommen,

d.h. sie war Anhängerin Bhagwans geworden. Sie hatte ihre
Familie, Ehemann und Kind verlassen. Eines Tages wurde sie zutiefst
verunsichert durch eine neue Order, die Bhagwan, ihr geliebter
Kultführer, damals noch in Oregon, erlassen hatte. «Zum Beispiel war bei



98 Destruktive Kulte und Sekten - Programme, Strukturen, Gefahren

uns im April ein Sanyasin-Meeting, wo dann die Center-Sannyasins
erfuhren, was an neuen Orders aus Oregon gekommen war. Und da

war die Order gekommen, dass Bhagwan gesagt hat, dass jetzt die
letzte Gruppe angesagt werde, nämlich die Money-Group. Es ging
dann ganz knallhart ums Geld. Auf diesem Meeting ist dann so ein
Spielchen veranstaltet worden. Ich kann mich daran noch so wahnsinnig

gut erinnern, das hat mich einfach fassungslos gemacht. Wir waren
im Meditationsraum dann. Und wir mussten uns dann auf beiden Seiten

des Raums so längs an den Wänden aufstellen. Wir sollten die Augen

zumachen und dann lief Musik. Und dann sollten wir uns in der
Mitte genau so eine imaginäre Uinie vorstellen. Das wäre also die
Grenze zu Bhagwan. Wir sollten bei uns gucken, wie wir zu ihm
stehen und ob wir ein totales Ja zu ihm haben oder ob wir etwa noch
kritisch sind, oder Distanz zu ihm haben. Ich habe mich da hingestellt
und habe in diesem Moment gedacht: Was passiert hier eigentlich mit
dir? Dann wurden kurze Sätze von Bhagwan angespielt aus Lectures,
die er einmal gehalten hat.

Ich wär am liebsten rausgegangen. Ich hatte unheimlich Angst. Ich
hatte so das Gefühl, das ist eine absolute Sauerei, was die da machen,
ich dachte jetzt, die zwingen mich mit diesen sonderbaren Methoden.
Die wollen mich zu etwas zwingen, was ich überhaupt nicht will. Wir
sollten auf diese imaginäre Linie zugehen, sollten sehen, wie weit wir
für Bhagwan gehen. Ich habe dann immer so heimlich geguckt, wie
weit die Leute rechts und links von mir gegangen sind. Ich dachte, du
kannst doch nicht einfach stehen bleiben, ich muss das Spiel mitspielen.

Als der ganze Hokuspokus vorbei war, habe ich meine Sachen

genommen und bin weggegangen, sofort danach.»

Noch am selben Abend entschliesst sie sich, Bhagwan zu verlassen,
obgleich es ihr unendlich schwer fällt und sie unter dieser Trennung
sehr leidet.

Die andere Möglichkeit für den Kultabhängigen ist das vollständige
Aufgehen in der Kultgemeinschaft. Er bekommt einen neuen Namen,



Helmut Langel 99

einen neuen Charakter, er darf das erste Mal seinem Kultführer begegnen

oder einem anderen prominenten Mitglied des Kults. Die Initiation

kann verschieden aussehen.

Der Kult überprüft die Loyalität der Mitglieder dadurch, dass er sie
selbst als Missionare einsetzt. Nur wer die Sache umstandslos nach

aussen vertritt, gilt ihm als vollwertiges Mitglied. Die Phase einer neuen

Identität ist abgeschlossen, die Kultkarriere mit dem Aufgehen in
die Kultgemeinschaft beendet.

Von nun an steht das neue Leben nur noch im Zeichen des Kults.An¬
gehörige, Freunde, Ehepartner, Kinder oder Eltern sind entsetzt und
verzweifelt. Sie haben das Gefühl, jeglichen Zugangsweg zum Be-
wusstsein des Kultabhängigen zu verlieren. Er steht ihnen gegenüber
verschlossen und «fanatisch borniert». Es ist, als trage er «eine Jalousie

vor dem Gehirn, die nichts anderes mehr durchlässt als die Gedanken

und Anweisungen der Sekte». Verzweiflung und Ratlosigkeit auf
der einen Seite, trügerisches Sicherheitsgefühl und die Illusion einer
erlösten Problemlosigkeit auf der anderen bilden auf lange Zeit eine
schreckliche Kluft des Missverstehens, immer wieder neu hervorbrechender

Ängste und zum Teil tragisch verlaufender Streitigkeiten. Die
Frage, ob sich je etwas ändert oder etwas ändern lässt, macht viele
mutlos und resigniert. Inge beschreibt in einem Interview mit dem Autor

sehr eindrücklich, wie sie den Ausstieg aus dem Kult der «Kinder
Gottes» oder der «Familie der Liebe» empfunden hat: «In den nächsten

zwei Monaten war bei mir im Herzen und im Kopf die Hölle los.
Ich habe manchmal nicht mehr gewusst, warum ich eigentlich da bin,
ob ich glaube oder nicht glaube, ob ich mich nicht besser umbringen
soll, ob alles überhaupt noch Sinn hätte. Es ist schwer zu beschreiben,
aber ich denke, den Zustand haben alle, die herausgekommen sind, so
ein unbeschreiblicher Zustand, wo man sehr, sehr viel leidet, körperlich

und seelisch. Es ist für mich ein Merkmal, dass sehr viele, die aus
den Sekten herauskommen, regelrechte Entzugserscheinungen haben,
wie es sonst nur bei Drogenabhängigen der Fall ist. Das kann im
Einzelfall zu aussehen, dass man zittert, viel Durst hat, schlecht schlafen



100 Destruktive Kulte und Sekten - Programme, Strukturen, Gefahren

kann, dass die Sucht zurück zur Sekte so gross ist, dass der Körper das

fast nicht aushalten kann, dass man nicht da ist. Und daran bin ich
wirklich krank geworden. Ich habe Kopfschmerzen bekommen,
Magenkrämpfe. Und es ist leider so, dass einige von uns in psychiatrischer

Behandlung bis heute sind. Wo man nicht weiss, wie man die
anpacken muss, um sie zu heilen, ihnen zu helfen. Tatsache ist, dass
diese Krankheit in der Sekte aufgebrochen ist, und dass die bis heute
daran knabbern und von ihrer Krankheit nicht mehr herunterkommen.»

Ihre Freundin Jutta erzählt: «Ich halte die Sekten für eine echte
Gefahr für uns jüngere Menschen. Wir können an nichts mehr glauben
und sind total misstrauisch geworden. Wenn ich nicht meine Eltern
gehabt hätte und ich mich nicht auch selbst stabilisiert hätte, das wäre
schlimm geworden. Ich weiss, dass einer von uns in der Gruppe einen
Selbstmordversuch gemacht hat. Der ist nach mir, etwas später
herausgegangen. Der nimmt heute wieder Drogen. Ich finde das furchtbar.»

Die religiöse Enttäuschung, der Verrat an den Idealen, mit denen sich
die Kultabhängigen so sehr identifiziert hatten, führt zu einem extremen

Sinn-Vakuum. Sie wissen nicht mehr, wohin sie sich nun noch
neu orientieren können. Dennoch zeigen viele Kultschicksale, dass es

sehr wohl eine Rückkehr in stabile und normale Verhältnisse gibt.

Ebenfalls erwähnt muss aus diesem Bereich die Vielzahl der sog. Psy-
chokulte, die teilweise in den Stadtteilzeitungen annoncieren, auf Eso-
terik-Messen erscheinen, oder durch andere Arten von Privatanzeigen
und Mundpropaganda Klienten und Mitglieder anziehen.

Die Problematik des Psychokults ist weitgehend mit der des religiös
motivierten destruktiven Kults identisch. Es treten insbesondere noch
vier weitere Merkmale hinzu:
1. Die Methoden des Psychokults sind im Spektrum der anerkannten

wissenschaftlichen Meinungen und Forschungs- bzw. Therapieansätze

in keiner Weise verankert. Sie stellen sich dar als selbstgestrickte

Methoden, versetzt mit Rudimenten seriöser Psychologie.
Sie sind aber weitgehend reine Phantasieprodukte ihrer Kultführer.



Helmut Langel 101

2. Der Kultführer verabsolutiert sein Konzept weltanschaulich zum
einzig wirksamen Allheilmittel. Psychotherapie wird zur allein-se-
ligmachenden Glücksrezeptur, die aufgrund zweifelhafter, meist
durch den Kult selbst manipulierter Untersuchungen unbedingte
Heilungsgarantien verspricht.

3. Wissenschaftliche Gegenargumente werden entweder nicht zur
Kenntnis genommen oder, als «feindlich» apostrophiert, vom Psy-
chokult unerbittlich verfolgt. Das reicht von unverhüllten Drohungen

bis hin zur reichhaltigen Klagebereitschaft dieser Kulte.
4. Die Abhängigkeitsstrukturen, die im Psychokult sowohl materiell

als auch psychisch hergestellt werden, nehmen verschiedene Formen

an:
a. Der Therapeut tritt dem Patienten als allwissender und letztlich

auch allmächtiger Menschenkenner gegenüber. Er hat auf alles
eine Antwort, reagiert schnell und selbstbewusst mit häufig sehr
einfachen Verhaltensrezepten.

b. Der Therapeut wird in seiner Beziehung zum Patienten durch
keinerlei Selbstinfragestellung getrübt. Die in der seriösen
Psychotherapie zentralen Problematisierungen in diesen Beziehungen

wie z.B. die Frage nach Übertragung und Gegenübertragung,

die Frage nach inneren Widerständen usw. spielen keine
Rolle.

c. Der Psychokult geht bedenkenlos mit den gewonnenen Daten
und Informationen über sein Klientel um. Einige Psychokulte
verwenden diese ausserordentlich persönlichen und intimen
Erkenntnisse über ihre Anhänger auch in der Öffentlichkeitsarbeit,
um z.B. Kritiker aus den eigenen Reihen zu diskreditieren. Die
Vertraulichkeit gegenüber den Klienten wird nicht nur nicht
gewahrt. Es besteht darüberhinaus auch nicht das geringste
Unrechtsbewusstsein, wenn man diese Informationen einfach nach

aussen hin oder im inneren Diskussionsprozess über die Patienten

preisgibt.
d. Betroffene klagen immer wieder darüber, dass die Therapie

selbst oftmals den Charakter der Indoktrination annimmt. Der
Patient wird angeschrien, aggressiv angegangen, um eine Ver-



102 Destruktive Kulte und Sekten - Programme, Strukturen, Gefahren

haltensänderung zu bewirken. Dieser fordernde, bisweilen
ruppige Umgangsstil ist aus der amerikanischen Psychotherapie als

«Busting» bekannt.
e. Häufig geht die Therapie des Psychokults auf die primären so¬

zialen Kontakte ihrer Klienten ein, indem sie sie massiv kritisiert

und eine Trennung von nahestehenden Menschen
empfiehlt. Diese Familien-zerschneidende Wirkung des Psychokults
ist oftmals der Ausgangspunkt für schwere Depressionen und
Konflikterfahrungen aufsehen der Patienten und ein Skandal in
den Augen ihrer Angehörigen. Es kommt dabei zu dramatischen
Auseinandersetzungen, in deren Verlauf die Angehörigen in
ihrer Verzweiflung zum letzten Mittel greifen, und an die
Öffentlichkeit gehen, um das Schicksal der psychotherapeutisch
verordneten Trennung gegenüber dem Kult anzugreifen. Sie haben
sonst keine Möglichkeit, sich dagegen zu wehren, da der Kult
seine Klienten meist ideologisch fest im Griff hat und diese eine
Rückkehr in die eigene Familie entweder nicht wollen oder
nicht wagen.

f. Die Therapie geht über in eine vollständige Milieukontrolle der
Lebensverhältnisse ihrer Klienten. Was sie den ganzen Tag tun,
wie sie es tun, warum sie es tun, unterliegt der Beurteilung und

Bewertung des Kults. Wer versucht, sich dieser Kontrolle zu
entziehen, gilt als unsicherer Kantonist und muss dieses
umständlich rechtfertigen.

g. Das Ziel des Psychokults ist nicht die seelische Gesundheit des

Patienten, sondern die Gewinnung von Anhängern seiner
Weltanschauung, die in die Lage versetzt werden sollen, selbst wieder

Multiplikatoren des Kults zu werden.

III. Aspekte gesellschaftlicher Verursachung:

So sehr einerseits die Tatsache nicht zu verleugnen ist, dass die Szene

neureligiöser Kulte immer mehr zunimmt, so gibt es andererseits keine

eindeutige Einschätzung ihrer psychosozialen Ursachen.



Helmut Langel 103

Es sollen in diesem Zusammenhang nur einige Antwortversuche
genannt werden, die vielleicht in den folgenden Gesprächen ergänzt und
auch infrage gestellt werden können.

1. Die etablierten religiösen Systeme, allen voran die Angebote der
Grosskirchen werden zunehmend infrage gestellt. Das mag bedauern

oder begrüssen, wer will. An dem Umstand, dass die Zahl der
Kirchenaustritte aus den grossen Konfessionen immer grösser wird,
kommt keiner vorbei. Das soziale und karitative Engagement der
Kirchen wird zwar immer noch gesellschaftlich goutiert, der
dogmatisch-religiöse Hintergrund verliert an Relevanz. Eine Kirche,
die sich in einen verkrustet-überkommenen Elfenbeinturm einrichtet,

verliert ihre Gläubigen in Scharen. Moderne Wissenschaften
und christlicher Glaube, so zeigen viele Umfragen, stellen sich dem
Aussenstehenden als unversöhnliches Gegenüber dar.

2. Mit dem Verlust an Glaubwürdigkeit kirchlicher Sinnangebote geht
die Ausklammerung des Religiösen in Schule, Familie und anderen

gesellschaftlichen Bildungseinrichtungen einher. Die Auseinandersetzung

mit religiösen Antworten gleich welcher Art verschwindet
aus den Bildungsplänen, die religiöse Frage der betroffenen Schüler

und Erwachsenen bleibt nach meiner Einschätzung bestehen.
Ein ehemaliges Kultmitglied sagt in einem Interview: «In der
Gruppe konnte ich das erste Mal wieder über meine religiösen Fragen

reden. Und keiner lachte mich aus.» Hinzu tritt das Problem,
dass durch die mangelnde Befassung mit religiösen Fragen,
Symbolen und Geschichten bei Jugendlichen ein grundlegendes
Informationsdefizit geschaffen ist. Die Kulte können ihnen alle möglichen

Weisheiten und Begriffe verkaufen, die Adressaten verstehen
davon ja ohnehin nichts. Wenn ich nie das Wort «Karma» gehört
habe, kann man mir allen möglichen Unsinn darüber erzählen.

3. Vorwiegend durch die Diskussion in den Vereinigten Staaten inspi¬
riert, entwickelt sich unterhalb und neben den etablierten
Religionsgemeinschaften ein New Age alternativer Religiosität, ein Para-



104 Destruktive Kulte und Sekten - Programme, Strukturen, Gefahren

digmenwechsel, der versucht, neue Antworten auf die offenen Fragen

einer sich zunehmend selbst infrage stellenden wissenschaftlichen

Aporie zu geben. Das positive Wissen des kritischen Rationalismus

weicht einem neuen Wissensbegriff, der den Weisheiten
naturreligiöser und esoterischer Erkenntnisse entlehnt ist. Worte wie
«Wissen» oder «Wissenschaft» haben eine ganz andere Bedeutung,
sind eher der religiösen Weisheit entlehnt.

4. Stabile soziale Bezüge wie Schule und Familie vermitteln nicht
mehr die «Geborgenheit» und «Sicherheit» in Konfliktsituationen,
sie brechen auf und entlassen häufig psychisch angeschlagene
Individuen. Viele der destruktiven Kulte bieten sich darum häufig als
Familienersatz an, sie versprechen eine «liebende Gemeinschaft»,
die Leiter lassen sich häufig gern «Vater und Mutter» titulieren.

5. Neben das Problem der Instabilität unmittelbarer sozialer Bezüge
tritt die Anonymität grosser gesellschaftlicher Institutionen, die
zwar Angebote an den einzelnen machen, aber von ihm erwarten,
dass er selbst den ersten Schritt tut. Dieses schafft bei vielen für sie

unüberwindbare Schwellenängste. Die Kirchen z.B. öffnen ihre
Türen und sagen: Kommt zu uns. Der destruktive Kult geht auf die
Menschen zu, er spricht jeden persönlich an. Er vermittelt dem
einzelnen das Gefühl, nicht kleines Rädchen im Getriebe zu sein,
sondern sagt ihm: «Auf dich kommt es an!» Viele ehemalige Kultmitglieder

berichten wie Wolfgang: «Das erste Mal kam jemand auf
mich zu, und ich musste nicht irgendwo hingehen!»

6. Festgefügte und klare Normensysteme werden gesellschaftlich in¬

frage gestellt. Kultmitglieder erhalten als Alternative ein einfaches
dualistisches Raster, mit dem sie auf die Welt losgehen können. Es

gibt nur gut oder böse, schwarz oder weiss, Licht oder Finsternis,
Freunde oder Feinde. Mit dieser simplen Welt- und Lebensanschauung

verschaffen sie sich ein elitäres Bewusstsein, an dem sie

sich orientieren können in einer immer schwieriger werdenden
Welt.



Helmut Langel 105

Alle sechs Ursachen stellen die Frage nach einer möglichen Alternative,

die wir jungen Menschen anbieten können. Darum noch zum
Schluss dazu einige Gesichtspunkte:

IV. Vom Umgang mit Kultabhängigen und
Kultgefährdeten :

In diesem Abschnitt soll kurz und thesenartig auf die Frage eingegangen

werden, wie wir auf die gesellschaftliche Problematik der destruktiven

Kulte reagieren können. Dieses soll durch drei Stichworte
gekennzeichnet werden:
1. Beratung;
2. Qualifizierte Information;
3. Religiöse Alternativen. Ich möchte mich im folgenden auf den er¬

sten Punkt konzentrieren:

1. Beratung: Wie kann das soziale Umfeld Kultmitgliedern sich
gegenüber verhalten, um eine mögliche Trennung von dem Kult und
eine Reintegration in die Gesellschaft vorzubereiten:
1.1 Zunächst ist eine differenzierte Information über die Eigentüm¬

lichkeiten des Kults notwendig. Polemische oder ironische
Auseinandersetzungen sind unbedingt zu vermeiden. Trotz der
Ähnlichkeit in zahlreichen destruktiven Wirkungen, hat jeder
Kult seine Eigenart, die es zu verstehen gilt. Nur der erweist
sich als glaubwürdiger Gesprächspartner, der Bescheid weiss.
Es gibt genügend Informationsmaterial mittlerweile über alle
einschlägig bekannten destruktiven Kulte.

1.2 Jede Art von Gegenmission sollte vermieden werden. Hat der
Betroffene bereits die Kult-Identität übernommen - dies ist
meistens der Fall, wenn bekannt wird, dass er die Gruppe
regelmässig besucht - ist das Wahrnehmungsvermögen ausserordentlich

eingeschränkt. Fremde, abweichende Argumente werden

nicht mehr aufgenommen, vielmehr als feindlich apostrophiert.



106 Destruktive Kulte und Sekten - Programme, Strukturen, Gefahren

1.3 Andererseits hilft auch Opportunismus nicht weiter. Ein Mitge¬
hen in den Kult zum sog. «Kennenlernen» kann die Situation
nur zugunsten des Kults verändern.

1.4 Es ist ebenfalls sehr wichtig, den persönlichen Kontakt auf¬
recht zu erhalten, auch wenn es zuweilen schwer fällt.
Kultangehörige und Kritiker werden oftmals beschimpft, abgewiesen,
zuweilen auch betrogen. Am Ende einer Auseinandersetzung
sollte immer der Satz stehen: «Von deiner Anschauung trennen
mich Welten, aber ich bin trotzdem für dich da!»
Gerade im Hinblick auf die Tatsache, dass Kultmitglieder in

grosse persönliche Krisen innerhalb des Kults geraten, ist dieses

Angebot von eminenter Bedeutung. Ansprechpartner
ausserhalb des Kults sollten unbedingt bestehen bleiben.

1.5 Von grosser Bedeutung ist auch die Kontaktaufnahme mit Be-
troffeneninitiativen, die es mittlerweile in fast allen grösseren
europäischen Städten gibt. Der gegenseitige Gedankenaustausch,

Möglichkeiten, Rat zu finden, Betroffenheit zu artikulieren,

kann hilfreich sein. Angehörige von Kultmitgliedern
brauchen das Gefühl, mit ihren Problemen nicht allein zu
stehen, zumal sie oftmals unter starken Schuldgefühlen leiden.

1.6 Im Falle der Verwandtschaft mit einem Kultmitglied ist eine
Rechtsberatung vor allem in Vermögens- und Erbschaftsfragen
anzuraten. Die meisten destruktiven Kulte suchen alle Mittel
und Wege, um an Geld von Verwandten heranzukommen. Man
sollte sich also, vor allem in Erbschaftsangelegenheiten, rechtlich

absichern.
1.7 Jede Art von finanzieller Unterstützung von Kultmitgliedern ist

zu vermeiden. Es ist keine Hilfe für den Betreffenden, sondern
wandert in die Taschen der Organisation.

1.8 Angehörige von Kultmitgliedern brauchen vor allem sehr viel
Geduld. Eine Mitgliedschaft in einem destruktiven Kult kann
mehrere Jahre dauern. Die Erfahrung, dass sich das Persönlichkeitsbild

eines Kultmitgliedes grundlegend geändert hat, ist nur
sehr schwer zu ertragen. Er ist nicht mehr der, der er einmal
war. Er denkt, fühlt, handelt als ein Rädchen des Kults.



Helmut Langel 107

Es ist ein langer und oftmals leidvoller Weg, sich aus dieser
missbrauchten Identität wieder zu lösen.

Schlussbemerkung :

Die eigentliche Tragik des seit über 30 Jahren uns beschäftigenden
Phänomens destruktiver Kulte besteht m.E. darin, dass sie angetreten
sind als Alternative zu einer in ihren dogmatischen Verkrustungen
erstarrten Amtskirche, dass sie suggerierten, befreiende Impulse den
etablierten religiösen Systemen entgegen zu setzen, dass sie indessen in
Wahrheit dogmatische Erstarrung hypertrophierten und auf diese Weise

Fanatismus und Intoleranz neu befestigten. Das, was die Kirchen
jahrhundertelang getrieben haben und was sie heute selbstkritisch
langsam an sich selbst aufarbeiten müssen, die religiös-weltanschauliche

Indoktrination, das verordnete sacrificium intellectus (Opfer des

Verstandes), gegenüber dem Zweifel der Gläubigen unerbittlich
durchgesetzt, die autoritär-rigide Hierarchie feiert ausgerechnet in ihrer
Opposition fröhliche Urständ, so als gäbe es Religion nur in der Form
totalitärer Ideologien. Es wäre dringend an der Zeit, diesen Bann
falscher Religiosität zu entzaubern und authentisch zu zeigen, dass

religiöse Menschen auch frei, kreativ und selbstbewusst sein können.

Religion und Phantasie, Glaube und Vision sind viel zu wichtig im
menschlichen Zusammenleben auch ausserhalb der Kirchen, als dass

man sie diktatorischen Geschäftemachern und skrupellosen Dogmatikern

überlassen darf.



108 Destruktive Kulte und Sekten - Programme, Strukturen, Gefahren

Literatur

H. Langel, «Destruktive Kulte und Sekten», München 1995 - Die Zi¬

tate vor allem die der Kultmitglieder oder der Aussteiger entstammen

diesem Buch.
Senatsverwaltung für Jugend und Familie, Berlin: «Informationen

über neue religiöse und weltanschauliche Bewegungen und
sogenannte Psychogruppen», Berlin, 1994

Bundeszentrale für politische Bildung: «Aus Politik und Zeitgeschichte»,

B41-12/93

Anmerkungen

1 Äusserst problematisch sind m.E. die Klassifizierungen, wie sie in
dem «Handbuch Religiöse Gemeinschaften» der VELKD, Gütersloh,

1978, vorgenommen werden.
2 Diese Widerspruchserfahrung wird von vielen Ehemaligen bestätigt

und ist häufig der Auslöser für später in der Gruppe erfahrene
persönliche Krisen, (siehe Materialdienst der EZW 11/91, S.33 lf).


	"Destruktive Kulte und Sekten" : Programme, Strukturen, Gefahren

