
Zeitschrift: Reihe Kriminologie / Schweizerische Arbeitsgruppe für Kriminologie =
Collection criminologie / Groupe suisse de travail de criminologie

Herausgeber: Schweizerische Arbeitsgruppe für Kriminologie

Band: 14 (1996)

Artikel: Gibt es einen neuen Irrationalismus?

Autor: Thurnherr, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1051236

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1051236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Urs Thurnherr

Gibt es einen neuen Irrationalismus?

Manager lassen sich bei ihren Geschäften neuerdings durch Astrologen

beraten; die mit der Esoterik vielfältig verschwisterte, sogenannte
Alternativmedizin scheint gegenwärtig mehr Vertrauen zu geniessen
als die Schulmedizin; wer in seinem Leben keinen Sinn mehr zu
erkennen vermag, sucht heute in den meisten Fällen Rat und Hilfe bei
einem esoterischen Selbstfindungsguru. Spätestens nach den Tragödien

um die Aum-Sekte und die Sonnentempler stellt sich denn in den

modernen Industriegesellschaften die Frage: «Gibt es einen neuen
Irrationalismus?»

Eine Gesellschaft, welche die Frage nach dem Irrationalismus auf diese

Weise stellt, wähnt sich selber auf dem Boden der Rationalität. Um
die Frage nach einem allfälligen neuen Irrationalismus beantworten zu
können, muss demnach als erstes der offenbar bis dahin vorherrschende

Rationalismus, mithin die heute allgemein anerkannte Form der
Vernünftigkeit detailliert beschrieben und analysiert werden, von der
aus sich das Neue sodann gegebenenfalls als das Irrationale oder
Unvernünftige erweist. In diesem Zusammenhang möchte ich zwei Thesen

vertreten. Erstens: In unserer heutigen Lebenswelt haben wir es

vornehmlich mit der ökonomischen Vernunft zu tun. Unter der
ökonomischen Vernunft verstehe ich jene Art der Vernunft, die sich zum
einen in Nützlichkeitserwägungen erschöpft und dabei zum anderen vor
allem auf den Nutzen schaut im Hinblick auf das Ziel, möglichst viel
Geld zu verdienen, bzw. auf den Nutzen im Hinblick auf das Ziel der

Profitmaximierung. Zweitens: Die aktuellen, irrational scheinenden
Strömungen müssen in einem unmittelbaren Kontext mit der spezifischen

Problematik dieser Rationalitätsform gesehen werden. Die
Zuwendung zum Irrationalen bildet denn - wie Herbert Schnädelbach es

formuliert - «eine reflektierte Reaktion auf die Erfahrung der Grenzen
des Rationalen«1. - Die erste These über die Vorherrschaft der ökonomi-



36 Gibt es einen neuen Irrationalismus?

sehen Vernunft möchte ich nun am Beispiel der Entstehung sowie des

Umgangs mit den Gefahren des Rinderwahnsinns erhärten, bevor ich
dann die Eigentümlichkeiten jener Vernunftform genauer untersuche.

Seit im Jahre 1986 in England eine neue Rinderkrankheit festgestellt
worden ist: die Bovine Spongiforme Enzephalopathie - kurz BSE
genannt - oder - in der Umgangssprache - der Rinderwahnsinn; und seit
der Verdacht aufgekommen ist, diese Krankheit könne sich in Form
der indessen bereits früher bekannten Creutzfeldt-Jakob-Krankheit auf
den Menschen übertragen, geht - durch die Medien sporadisch angeheizt

- die Angst um in den europäischen Küchen und Essstuben.
Nach dem heutigen Erkenntnisstand scheint BSE eine Variante der
Scrapie-Krankheit zu bilden, welche man bei Schafen schon einige
Jahrhunderte kennt. Durch das Verfüttern von aus Schlachthofabfällen
hergestelltem Tierkörpermehl an Rinder wurde - so vermutet man -
die Scrapie-Krankheit in veränderter Form auf das Rind und letztlich
über das Rindfleisch allenfalls auf den Menschen übertragen - etwas
wirklich Genaues weiss man, was den Menschen betrifft, aufgrund einer

angenommenen Inkubationszeit von bis zu dreissig Jahren allerdings
noch nicht. Tatsache ist soweit jedenfalls, dass zunächst ein vegetarischer

Wiederkäuer vollkommen ohne Not zu einem abfallbeseitigenden
«Fleischfresser» umfunktioniert und dabei die für den Menschen

entstehende Gefahr in keiner Weise vorausgeahnt oder bedacht wurde:
Die Zeitschrift «prüf mit» des Konsumentinnenforums kommentierte
diesen Sachverhalt in einem betreffenden Artikel mit der zynisch-makaberen

Formulierung: «Irrsinn löste Wahnsinn aus.»2

Drei Momente im Zusammenhang mit dem Rinderwahnsinn mögen
illustrieren, dass unsere Entscheidungen prinzipiell von den Erwägungen

einer sogenannten ökonomischen Vernunft bestimmt werden.
Erstens: Nicht das Bedenken der möglichen Gefahren für die Gesundheit
der Menschen und auch nicht irgendwelche Reflexionen über das Wesen

der Rinder standen im Vordergrund bei der damaligen Entscheidung,

Tierkörpermehl an Rinder zu verfüttern, sondern der Gedanke
an die gewinnbringende Verwertung, an die nutzbringende Entsorgung



Urs Thumherr 37

von Abfällen machte das Kriterium für jene Entscheidung aus. Zweitens:

Im Jahre 1988, zwei Jahre nach den ersten BSE-Fällen, wurde in
England ein Verfütterungsverbot für Tiermehl verfügt. Auch in der
Schweiz hat man reagiert: Im Jahre 1988 wurde ein Importverbot und
1990 ein entsprechendes Verfütterungsverbot ausgesprochen. Interessant

scheint mir diese zeitliche Differenz zwischen dem Import- und
dem Verfütterungsverbot für Tiermehlfutter zu sein: Aus ökonomischen

Überlegungen Hess man den Landwirten zwei Jahre Zeit, um ihre

Vorräte noch aufzubrauchen. Drittens: Die Dachorganisation der
britischen Gemeindeschulküchen nahm gegen Ende des Jahres 1995 in

ganz England das Rindfleisch von den Speiseplänen, gleichzeitig
bemühten sich die zuständigen Regierungsvertreter, durch entsprechende

Werbeauftritte die Unbedenklichkeit des Rindfleischgenusses
zu propagieren, obwohl einige Wissenschafter zu diesem Zeitpunkt
erstmals fundierte Zweifel an der Ungefährlichkeit des BSE-verseuch-
ten Rindfleisches vorbrachten. Im März 1996 wurde die britische
Regierung sodann durch die Berichte einiger Ärzte und Wissenschafter
aufgeschreckt, die einen neuen Typus der Creutzfeldt-Jakob-Krankheit
entdeckt hatten. An dieser Krankheit starben nämlich - entgegen den

bisherigen medizinischen Erfahrungen - nun auch ein paar ganz junge
Menschen nach einer Inkubationszeit von höchstens zehn Jahren, weshalb

die Ärzte und Wissenschafter annahmen, dass jene neue Form der
Creutzfeldt-Jakob-Krankheit in einem Zusammenhang mit dem
Verzehr von BSE-Fleisch stehen könnte. Die britische Regierung erwog
daraufhin gar die Abschlachtung von sämtlichen elf Millionen in
Grossbritannien lebenden Rindern; zur gleichen Zeit jedoch kämpften
die britischen Diplomaten in Brüssel gegen das von den EU-Ländern
verhängte Importverbot für britisches Rindfleisch: Offenbar räumt die

Regierung den finanziellen Interessen der entsprechenden Industrie eine

gewisse Priorität ein.

Insgesamt ging und geht es folglich darum, eher Geld zu verdienen
bzw. das investierte Geld und den angestrebten Gewinn zu retten, als
die Menschen prophylaktisch zu schützen. Die ganze Geschichte mag
veranschaulichen, inwiefern tatsächlich die meisten Entscheidungen in



38 Gibt es einen neuen Irrationalismus?

unserer industrialisierten Lebenswelt - und zwar nicht nur die
politischen, sondern auch die privaten - von einer als ökonomisch zu
bezeichnenden Vernunft inspiriert werden, die im grösstmöglichen
Erwerb von Geld und Besitz den Massstab richtigen Handelns und damit
in gewisser Weise das höchste Lebensziel der Menschen sieht. - Im
folgenden möchte ich nun die Eigentümlichkeiten dieser ökonomischen

Vernunft etwas genauer betrachten.

Das ursprüngliche Anliegen der ökonomischen Vernunft bildet nach
Eduard Spranger der Versuch, sich einen gewissen Freiraum gegenüber

den Ansprüchen der eigenen Sinnlichkeit, gegenüber dem
«unablässigen Druck der Bedürfnisse»3 zu verschaffen. In unserer ökonomisch

organisierten Lebenswelt bemessen sich dabei die Möglichkeiten

zur Befriedigung der eigenen Bedürfnisse insgesamt nach dem
Geld, das jemandem zur Verfügung steht, oder nach seinem Besitz.
Von daher scheint zunächst das bewusste Streben der ökonomischen
Vernunft nach Gelderwerb auch vollständig erklärbar zu sein.

Das Geld stellt aber nicht nur den Garanten der Bedürfnisbefriedigung
dar, sondern darüber hinaus bietet es eine bestimmte Sicherheit im
Überlebenskampf. Nachvollziehbar wird dies in unserer Zeit zum
Beispiel im Kontext des Gesundheitswesens: Entsprechend der Finanzkraft

der Industrienationen ist die medizinische Versorgung für deren
Einwohner unvergleichlich besser als für die Menschen in den Ländern

der sogenannten Dritten Welt. Die finanziellen Möglichkeiten
eines Landes werden so zum Index für die Menge all jener Mittel, welche

am Ende dem Überleben ihrer Bewohner nützen. Im Bereich des

ökonomischen Denkens gilt schliesslich: «Alles wird zu Mitteln
der Lebenserhaltung, des naturhaften Kampfes ums Dasein und der
angenehmen Lebensgestaltung.»4 Indem ich Geld besitze, weiss ich,
dass ich gegenüber meinen Bedürfnissen und gegenüber den möglichen

Widerfahrnissen des Lebens eine gewisse Reserve habe. Von
diesem Gesichtspunkt aus spielt Geld folglich in erster Linie die Rolle
eines Mittels zum Zwecke der Selbsterhaltung und der Bedürfnisbefriedigung.



Urs Thumherr 39

Zwei Dinge sind in diesem Kontext für das bessere Verständnis der
ökonomischen Vernunft von Bedeutung. Erstens: Der Mensch ist
gleichzeitig ein sinnliches und ein zur Vernunft fähiges Wesen oder -
wie Immanuel Kant es pointiert formuliert: ein «mit Vemunftfähigkeit
begabtes Thier (animal rationabile)(, das) aus sich selbst ein vernünftiges

Thier (animal rationale) machen kann (,..)»5. Insofern der Mensch
bloss ein Sinnenwesen darstellt, liegt seiner Selbsterhaltung und der
Befriedigung seiner Grundbedürfnisse niemals eine bewusste
Entscheidung zugrunde. Sowohl das Streben nach Selbsterhaltung als
auch dasjenige nach Bedürfnisbefriedigung gehören soweit zur
unmittelbaren, natürlich-sinnlichen Grundausstattung des Menschen. Zweitens:

Als Instrument im Kampf um Bedürfnisbefriedigung und
Selbsterhaltung ist die ökonomische Vernunft — wie die Errungenschaften
unserer hochtechnisierten Lebenswelt belegen - ein für den Menschen
äusserst effizientes Vermögen. Die ökonomische Vernunft scheint
demnach ganz im Dienste der menschlichen Natur zu stehen.

Als ein Vernunftwesen aber vermag sich der Mensch daneben auch in
ein Verhältnis zu seiner eigenen Natur zu setzen und sich in extremen
Situationen gar gegen die eigene Selbsterhaltung zu entscheiden. Zu
seinen vernünftigen Interessen gehört für den Menschen schliesslich, -
über die Lust der augenblicklichen Bedürfnisbefriedigung hinaus - ein
umfassenderes Glückskonzept oder Sinnkonzept vor Augen zu haben.
Wie das Beispiel der Entstehung und des Umgangs mit den Gefahren
des Rinderwahnsinns zeigt - die Geschichte der Bildung der Europäischen

Union aus der Europäischen Wirtschaftsgemeinschaft wäre ein
weiteres Beispiel -, stellt die Profitmaximierung resp. der grösstmög-
liche Gelderwerb in unserer Lebenswelt inzwischen nicht mehr bloss
ein Mittel zur Selbsterhaltung und Bedürfnisbefriedigung dar, sondern
repräsentiert vielmehr den unbedingten Massstab des richtigen
Handelns. Von daher scheinen Geld und Besitz den eigentlichen Angelpunkt

in den vernünftigen Glücks- und Sinnkonzepten der Menschen,
den obersten Zweck in ihrem Leben auszumachen. Während der
Mensch sich als ein Sinnenwesen indessen nicht bewusst für seine

Selbsterhaltung und für die Befriedigung seiner Grundbedürfnisse ent-



40 Gibt es einen neuen Irrationalismus?

scheidet, sondern mittels seiner ökonomischen Vernunft lediglich die
dazu notwendigen Mittel auszuwählen vermag, muss er hingegen den
Erwerb von Geld und Besitz im Sinne eines obersten Zweckes ganz
bewusst zu seinem Lebensziel machen. Denn Zwecke werden von der
Vernunft nicht einfach vorgefunden, sie sind Gegenstand einer
ausdrücklichen Setzung, d. h. man muss sich allererst für sie entscheiden,
damit sie als solche fungieren können. Eine betreffende Entscheidung
hat aus der Sicht der ökonomisch denkenden Menschen aber nicht
stattgefunden, jedenfalls scheint ihnen die Erhebung des Geldes vom
blossen Mittel im Dienste der Sinnlichkeit in den Stand eines vernünftigen

Selbstzweckes vollständig entgangen zu sein. Die Menschen in
unserer ökonomisch strukturierten Lebenswelt gehen denn nach wie
vor davon aus, dass der Gelderwerb wie die Selbsterhaltung ein gewis-
sermassen durch die Natur vorgegebenes Ziel darstellt, was sich etwa
darin zeigt, dass sie durchgehend mit dem Begriff des Sachzwanges
argumentieren: Es ist keineswegs der ökonomisch denkende Mensch
selber, der der Realisation irgendwelcher sinnvoller, aber unprofitabler
kultureller Unternehmungen wie zum Beispiel der damals für das

eidgenössische Jubiläumsjahr 1991 geplanten Schweizerischen
Landesausstellung die wirtschaftliche Grundlage missgönnt und entzieht,
allein es ist immer irgendeine äussere Sache, welche die Realisation
solcher und anderer Projekte nicht zulässt. Zur Rede von den Sachzwän-

gen passt des weiteren, dass in politischen Fernsehdiskussionen
prinzipiell der Sachverständige und nur selten der Bürger zu Wort kommt

- der Sachverständige, der die Illusion vermittelt, man müsse eine
Sache nur genau genug analysieren, dann entscheide die Sache für sich.
Als zur Vernunft fähige Wesen sind wir aber nicht die Opfer von Sach-

zwängen, sondern allemal diejenigen, welche im Bereich der menschlichen

Angelegenheiten selber entscheiden, ansonsten machte es auch

überhaupt keinen Sinn, uns sowohl im politischen als auch im privaten
Handlungsraum auf unsere Freiheit zu berufen. Die in der heutigen
ökonomischen Lebenswelt gängige Sprechweise von Sachzwängen
kaschiert mithin vollkommen, dass eben auch der ökonomischen
Vernunft eine menschliche Grundwahl vorausgeht: die Entscheidung
nämlich, sein eigenes Leben nach Geld und Besitz auszurichten. Wäh-



Urs Thurnherr 41

rend diese Entscheidung immer mehr aus dem Blick gerät, werden in
zunehmendem Masse sogenannte Sachzwänge, d. h. ökonomische
Gegebenheiten geschaffen, welche im weiteren als die Realität ausgegeben

werden. Die ökonomische Vernunft orientiert sich am Geld, ohne

zu wissen, dass es sich dabei nicht um eine menschliche Realität,
sondern um eine menschliche Idee in der Bedeutung eines Glücks- oder
Sinnkonzeptes handelt - eine Idee, welche allererst eine spezifische
Realität erzeugt.

Die Selbsttäuschung der ökonomischen Vernunft, welche unbedingt
auf Geld und - betrachtet man die damit verknüpften ökologischen
Probleme - nur noch bedingt auf Lebenssicherung zielt, über die
ihrem sinnstiftenden Ziel zugrundeliegende Wahl bzw. Entscheidung
hängt gemäss Max Horkheimer mit einer Reduktion der instrumenteilen

oder ökonomischen Vernunft auf «das abstrakte Funktionieren des

Denkmechanismus»6 zusammen. Die ökonomische Vernunft enthält
sich weitgehend aller Aussagen, in denen es nicht um Nützlichkeitsüberlegungen

geht; für die inhaltliche Bestimmung und Wahl des Zieles

erachtet sie sich als nichtzuständig. Ich zitiere Horkheimer: «Diese
Art von Vernunft kann subjektive Vernunft genannt werden. Sie hat es

wesentlich mit Mitteln und Zwecken zu tun, mit der Angemessenheit
von Verfahrensweisen an Ziele, die mehr oder minder hingenommen
werden und sich vermeintlich von selbst verstehen. Sie legt der Frage
wenig Bedeutung bei, ob die Ziele als solche vernünftig sind. Befasst
sie sich überhaupt mit Zwecken, dann hält sie es für ausgemacht
dass sie dem Interesse des Subjekts im Hinblick auf seine Selbsterhaltung

dienen (,..).»7 Zwei miteinander zusammenhängende Momente
kennzeichnen folglich nach Horkheimer die instrumentelle oder
ökonomische Vernunft: deren Selbstbeschränkung auf die Reflexion des

Mittel-Ziel-Verhältnisses und deren stillschweigende, irrtümliche
Voraussetzung der Lebenssicherung bzw. der Selbsterhaltung als alleinigen

und von der Natur vorgegebenen Zweck menschlichen Tuns.

Im Unterschied zur subjektiv-ökonomischen Vernunft enthält der
Begriff einer objektiven Vernunft - wie Horkheimer ihn auffasst - dage-



42 Gibt es einen neuen Irrationalismus?

gen die Vorstellung, dass die Vernunft bei der inhaltlichen Bestimmung

und der Begründung der Ziele wesentlich beteiligt ist. «Grosse

philosophische Systeme, wie die von Piaton und Aristoteles, die Scholastik

und der deutsche Idealismus, waren auf einer objektiven Theorie
der Vernunft begründet. Sie zielte darauf ab, ein umfassendes System
oder eine Hierarchie alles Seienden einschliesslich des Menschen und
seiner Zwecke zu entfalten.»8 Zum Konzept einer objektiven Vernunft
gehört die Leitidee, einen für alle Menschen gültigen und zugleich vor
der Vernunft bestehenden Lebenssinn zu eruieren. «Im Brennpunkt
der Theorie der objektiven Vernunft stand nicht die Zuordnung von
Verhalten und Ziel, sondern die Begriffe die sich mit der Idee des

höchsten Gutes beschäftigten, mit dem Problem der menschlichen
Bestimmung (,..).»9 Während die objektive Vernunft am Begriff eines
umfassenden, auf der Vernunft gründenden obersten Gutes festhält
und sich selber als die massgebende zweckbestimmende Kraft
versteht; orientiert sich die subjektive Vernunft bloss an den realen, zufälligen

Zielen, denen die Menschen faktisch nachstreben. Die ökonomische

qua instrumenteile oder subjektive Vernunft repräsentiert denn eine

Form der lediglich methodisch gebrauchten"' und nicht der grundlegend

zweckbestimmenden Vernunft. «Letzten Endes erweist sich
subjektive Vernunft als die Fähigkeit, Wahrscheinlichkeiten zu berechnen
und dadurch einem gegebenen Zweck die richtigen Mittel zuzuordnen.»11

Hier ist die Vernunft wieder nahe bei der Grundbedeutung des

ursprünglichen lateinischen Wortes «ratio das Rechnen»12 angelangt.

Die ökonomische Vernunft ist sich folglich weder darüber im klaren,
dass dem von ihr angestrebten Ziel eine Wahl zugrunde liegt, noch
verfügt sie als solche über die Möglichkeit, «zu bestimmen, ob irgendein

Ziel an sich wünschenswert ist»13. Die Schwierigkeiten, welche
sich aus diesen beiden Mängeln ergeben, möchte ich im Kontext des

Wissenschaftsverständnisses kurz explizieren, das in unserer ökonomisch

strukturierten Lebenswelt vorherrscht.

Was die ökonomische Vernunft unter «Wissenschaft» versteht, lässt
sich anhand einer Unterscheidung von Jürgen Mittelstrass verdeutli-



Urs Thurnherr 43

chen: In seinem Aufsatz «Wissenschaft als Lebensform» unterscheidet
Mittelstrass zunächst zwischen einer «Wissenschaft als Produktionsfaktor»14

und einer «Wissenschaft als Orientierungsfaktor»'5. In
Korrespondenz mit dieser Differenzierung grenzt Mittelstrass im weiteren
eine Verfügungswissenschaft von einer Orientierungswissenschaft ab,

wobei er mit Blick auf die gegenwärtige Situation in den Wissenschaften

feststellt: «In dem Masse, in dem Wissenschaft zunehmend nur
noch Verfügungswissen (über Natur und Gesellschaft) und kein
Orientierungswissen (in Natur und Gesellschaft) mehr produziert, gerät die
gesellschaftliche Welt in die Gefahr, sich selbst nicht mehr anders als
eine blosse Maschine zu begreifen.»"' Während sich die
Verfügungswissenschaften - im Einklang mit der Denkweise der ökonomischen
Vernunft - allein um die Mittel und Wege der Natur- und Menschen-
bemächtigung bemühen, kümmert sich die Orientierungswissenschaft
um eine fundamentale Orientierung des Menschen innerhalb der
Gesellschaft, der Natur und des Kosmos insgesamt. So könnte man von
einer eigentlichen Arbeitsteilung sprechen und sagen, dass die
Verfügungswissenschaften der Lebenssicherung sowie der Bedürfnisbefriedigung

der Menschen dienen, mithin das Leben als solches erhalten
und fördern und dass die Orientierungswissenschaften den geistigen
Ansprüchen des Menschen zu genügen versuchen, das eigene Leben
in einem umfassenderen Zusammenhang zu sehen und in diesem
Leben einen gewissen Sinn zu erkennen.

Die in unserer hochindustrialisierten Lebenswelt gängige Weise der
Wissenschaft nun bildet beinahe ausnahmslos das verfügungswissenschaftliche

Modell, bei dem es ausschliesslich um Mittel der
Naturbeherrschung geht. Die gegenwärtige Weise der Wissenschaften
entspricht dabei genau den Erwartungen, welche die Menschen mit ihrer
ökonomischen Vernunft gegenüber den Wissenschaften hegen. Was

wir vom Naturwissenschafter oder vom Mediziner letztlich verlangen,
sind auch keine Orientierungen, keine Weltanschauungen, sondern
Verfügungskompetenzen: Sie sollen uns die Verfügung über die Kräfte
der Natur oder über unsere Gesundheit ermöglichen. In diesem
Zusammenhang muss denn auch besonders herausgehoben werden, dass



44 Gibt es einen neuen Irrationalismus?

nicht die Wissenschaftsform die menschliche Vernunft auf die
ökonomische Vernunft reduziert, sondern umgekehrt, dass die ökonomische
Vernunft aufgrund ihrer Vorherrschaft die Wissenschaften prägt.17
«Moderne Industriegesellschaften sind in ihrem Bewusstsein und in
ihren Strukturen so beschaffen, dass sie nur diejenigen Wissenschaften
bzw. diejenigen wissenschaftlichen Resultate aufnehmen, die ihnen
selbst «technisch», d. h. in Form von Technikwissenschaften angeboten

werden.»18 Insofern unsere Lebenswelt gegenwärtig unbestreitbar
ökonomisch strukturiert ist, lässt sich denn auch Mittelstrass beipflichten,

wenn er konstatiert: «(...) wir haben eine Gesellschaft, die
Wissenschaft als technisches Verfügungswissen versteht (...).»19 Durch
die zunehmende Ausschliesslichkeit der subjektiv-ökonomischen
Vernunft bietet unsere Lebenswelt am Ende immer weniger Platz für die
Kultur einer Orientierungswissenschaft. Wer Verfügung liefert, wird in
aller Regel gut bezahlt; wer Orientierung liefert, bekommt ein Stückchen

Ehre und muss in aller Regel für seinen Lebensunterhalt kämpfen.

So fristete zum Beispiel die Philosophie als die Orientierungswissenschaft

schlechthin in unserer Gesellschaft bis vor kurzem nur noch
ein Ghettodasein an den Universitäten und verwaltete bloss die tradierten

Philosopheme in ihren Bibliotheken und Seminaren, d. h. sie spielte

sozusagen den Staubwedel der Geschichte. Ich sage ganz bewusst:
bis vor kurzem, da das junge Unternehmen der Philosophischen Praxis
gerade heute den Ausbruch aus dem universitären Elfenbeinturm wagt
und als vermittelnde Orientierungswissenschaft der Gesellschaft und
den einzelnen Menschen Orientierungsmöglichkeiten anbietet, welche
beispielsweise auch die Psychologie nicht zu offerieren vermag. Denn
neben der Philosophie bildet die Psychologie, welche im übrigen eine
noch relativ junge Tochter der Philosophie darstellt, als eine der
vermeintlichen Orientierungswissenschaften in Wahrheit bloss eine
Verfügungswissenschaft, die zu einer inhaltlichen Diskussion der menschlichen

Ziele nicht wirklich etwas beizutragen imstande ist, sondern
innerhalb der Gesellschaft lediglich die Rolle einer Vollstreckerin der
ökonomischen Wertvorstellungen bzw. die Funktion einer Reparaturwerkstatt

erfüllt.



Urs Thurnherr 45

In einer Gesellschaft aber, in der die Verfügungswissenschaften das

ausschliessliche Wissenschaftsmodell abgeben, kann keine rationale
Diskussion, keine substantielle Erörterung der menschlichen Ziele und
Zwecke mehr stattfinden. Soweit die Vernunft heute ganz allgemein
mit der ökonomischen Vernunft identifiziert und auf sie reduziert
wird, kommt es auf der Ebene des Bewusstseins zu einem
Orientierungsvakuum.

Weil aber Geld - selbst dort, wo es den kaschierten Lebenszweck
darstellt - seinen Charakter als Mittel niemals loswerden kann, gehört zur
ökonomisch organisierten Lebenswelt die latente Sinnkrise: In dem
Moment, wo der ökonomische Mensch sein Überleben soweit wie
überhaupt möglich gesichert weiss und seine wesentlichen Bedürfnisse

befriedigt sind, muss diese Sinnkrise ausbrechen. Denn wo Reichtum

tatsächlich erreicht worden ist, verliert das Geld seine Funktion
im Daseinskampf und repräsentiert nichts weiter als ein Überschuss an
Potenz. Das vorgebliche Sinnkonzept der ökonomischen Vernunft
befriedigt lediglich diejenigen Menschen, welche nichts oder nur wenig
besitzen. Der Reichtum als Lebensziel garantiert so eigentlich keinen
Lebenssinn, sondern bildet bloss eine Ausgangslage im Leben, von
der aus sich die Frage nach dem Sinn des Lebens unabweisbar stellt.
Zwar erweist sich die Frage nach dem Lebenssinn für denjenigen, der
um sein Überleben kämpft, als ein Luxus, wie Primo Levi in seinen
Aufzeichnungen über die Zeit seiner Gefangenschaft im Vernichtungslager

Auschwitz schreibt: «Der Glaube an den Sinn des Lebens ist in
jeder Faser des Menschen verwurzelt, ist ein Wesenszug der menschlichen

Natur. Die Menschen in der Freiheit geben diesem Sinn viele
Namen, so manche grübeln und debattieren auch darüber. Für uns liegt
das Problem einfacher. Heute und hier besteht der Sinn darin, das

Frühjahr zu erleben. Ein anderes Ziel gibt es jetzt nicht für uns.»20 Für
denjenigen indessen, der sein Überleben gesichert hat, wird die Frage
nach dem Sinn zum Problem. Denn blosses Leben stellt keinen
vernünftigen Selbstzweck dar; für den Menschen als ein Vernunftwesen
ergibt sich unweigerlich die Frage nach dem Wozu dieses Lebens. Zu



46 Gibt es einen neuen Irrationalismus?

einer betreffenden Diskussion und Erörterung vermag die ökonomische

Vernunft ihrerseits allerdings nichts beizutragen.

Die ökonomische Vernunft untergräbt zwar durch ihre Behauptung
einer von Sachzwängen bestimmten Realität die Möglichkeit einer
umfassenden Sinn- und Wertediskussion; ohne eine Orientierung oder eine

eigene Idee in bezug auf einen den Gelderwerb bzw. die Selbsterhaltung

übersteigenden Sinnhorizont verharrt sie aber sodann in der

permanenten Depression und Sinnkrise. Wenn ökonomische Vernunft
mit Vernunft überhaupt gleichgesetzt wird, dann wird in der Konsequenz

das, was ökonomische Vernunft nicht zu beschaffen vermag, im
«Anderen der Vernunft»21 gesucht. In diesem Sinne stellt etwa auch
Herbert Schnädelbach in seinen Darlegungen zum Begriff der
Vernunft fest: «Für viele kann heute das «Rettende» nur von dem kommen,

was nicht Vernunft ist ,).»22

Die von der ökonomischen Vernunft in gewisser Weise leer gelassene
Stelle für die Antwort auf die Frage nach dem Lebenssinn zieht nun -
mangels rationaler Alternativen - gleichsam magisch alle möglichen
irrationalen Heilslehren an. Die Verbindung zwischen der Denkweise
der ökonomischen Vernunft und den diffusesten Glaubensinhalten
ergibt sich ähnlich wie eine chemische Reaktion und stellt nicht den
Gegenstand einer vernünftigen Wahl dar. Die ökonomische Vernunft
verfügt nicht über die Kompetenz, zwischen Scharlatanen und Weisen zu
unterscheiden. Mehr noch: Da sie die Menschen und Dinge grundsätzlich

nach dem Profit taxiert, wird sie eher dem Scharlatan mit dessen

ökonomischen Absichten als dem wahrhaft Weisen Glauben schenken.

Diejenigen Heilsverkünder, welche sich am meisten an die Gebote der
ökonomischen Vernunft halten, scheinen gar - relativ gleichgültig,
wofür sie inhaltlich auch immer einstehen - ganz besonderen Erfolg
zu geniessen.

Wenn die Stillung des vernünftigen Bedürfnisses der Menschen nach
einem umfassenden Sinnhorizont, welches die rein ökonomische
Vernunft prinzipiell nicht zu befriedigen vermag, dennoch von der ökono-



Urs Thurnherr 47

mischen Vernunft angeleitet wird, dann eröffnet sich dem Irrationalismus

also ein weites Feld. Da die ökonomische Vernunft aber keine
Erfindung der letzten Jahre darstellt, muss die Frage «Gibt es einen neuen

Irrationalismus?» schliesslich insgesamt mit einem vorsichtigen
Nein beantwortet werden. Das im unmittelbaren Zusammenhang mit
einer gewissen, schleichenden Verabsolutierung der ökonomischen
Vernunft stetig zunehmende Orientierungsvakuum zieht nur immer
mehr irrationale Kräfte an, und die betreffende Quantität wird
periodisch bedrohlich.

Die einzige Möglichkeit, dem schwellenden Irrationalismus etwas
entgegenzuhalten, sehe ich im Bereich der Bildung, wo meiner Ansicht
nach die ökonomische Vernunft bedauerlicherweise ebenfalls zunehmend

die Herrschaft erringt. Wie die diversen Massnahmen bezüglich
der Umstrukturierung der Schulen und der Universitäten gegenwärtig
zeigen, wird nun offenbar auch der Bildungssektor immer mehr nach
ökonomischen Gesichtspunkten umgeformt. Bildung ist kein Ort mehr
der Investition in die Zukunft, sondern soll bestenfalls irgendwann einmal

ebenso rentieren wie jede andere Dienstleistung. Nicht zuletzt
auch die Lehrpläne und -inhalte werden nach den Bedürfnissen der
ökonomischen Vernunft gestaltet, worüber der mancherorts noch oder
wieder abgehaltene Alibiunterricht in den Fächern Ethik oder Philosophie

einstweilen nicht hinwegtäuschen kann. Gerade aber an den
Schulen und Universitäten müsste vermehrt auch eine andere Form der
Rationalität als bloss die ökonomische vermittelt werden, um die
ökonomische Vernunft bzw. den Menschen gegen den Sirenengesang des

Irrationalismus zu wappnen. Angesichts des Sinndefizites in der
ökonomischen Lebenswelt muss denn allgemein eine rationale Diskussionskultur

bezüglich der Ziele und Zwecke initiiert werden - eine Kultur

der rationalen Diskussion, welche von der Philosophie als
angestammter Orientierungswissenschaft maieutisch angeleitet wird, damit
dereinst ein Gleichgewicht zwischen Verfügungswissen und echtem
Orientierungswissen hergestellt und dadurch der Irrationalismus in
Schranken gehalten werden kann.



48 Gibt es einen neuen Irrationalismus?

Anmerkungen

1 Schnädelbach 1987, S. 66.
2 «prüf mit», Zeitschrift des Konsumentinnenforums, Heft Nr. 5,

1995.
3 Spranger 1966, S. 147.

4 Spranger 1996, S. 148.

5 Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, AA VII, S. 321.
6 Horkheimer 1991, S. 27.
7 Horkheimer 1991, S. 27.
s Horkheimer 1991, S. 28.
9 Horkheimer 1991, S. 28.
10 Vgl. Schnädelbach 1987, S. 72.

h Horkheimer 1991, S. 29.
12 Vgl. Menge 1992, S. 636-638.
13 Horkheimer 1991, S. 31.
14 Mittelstrass 1982, S. 12.

15 Mittelstrass 1982, S. 12.

16 Mittelstrass 1982, S. 16.

17 Vgl. Thurnherr 1995, S. 13f.
18 Mittelstrass 1982, S. 19.

19 Mittelstrass 1982, S. 28.
20 Levi 1993, S. 84.
21 Vgl. Böhme/Böhme 1985.
22 Schnädelbach 1991, S. 99.



Urs Thumherr 49

Literatur

Böhme, H. und G. Böhme: Das Andere der Vernunft. Zur Entwicklung
von Rationalitätsstrukturen am Beispiel Kants. Frankfurt a. M.
1985.

Horkheimer, M.: Zur Kritik der instrumenteilen Vernunft. In: Gesammelte

Schriften, hg. v. A. Schmidt. Band 6, Frankfurt a. M. 1991,
S. 19-186.

Kant, I.: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. In: Akademie-
Textausgabe. Band VII, Berlin 1968.

Levi, R: Ist das ein Mensch? Ein autobiographischer Bericht. 2. Aufl.,
München 1993.

Menge, H.: Langenscheidts Grosswörterbuch Lateinisch. Lateinisch-
Deutsch. 24. Aufl., Berlin/München/Wien/Zürich/New York 1992.

Mittelstrass, J.: Wissenschaft als Lebensform. Reden über philosophi¬
sche Orientierungen in Wissenschaft und Universität. Frankfurt a.

M. 1982.

«prüf mit», Zeitschrift des Konsumentinnenforums, Heft Nr. 5, 1995.

Schnädelbach, H.: Vernunft und Geschichte. Vorträge und Abhandlungen.

Frankfurt a. M. 1987.

Schnädelbach, H.: Artikel «Vernunft» in: Philosophie. Ein Grundkurs,
hg. v. E. Martens u. H. Schnädelbach. Band 1, Reinbek 1991.

Spranger, E.: Lebensformen. Geisteswissenschaftliche Psychologie
und Ethik der Persönlichkeit. 9. Aufl., Tübingen 1966.

Thurnherr, U.: Medizin ohne Metaphysik. Über die Philosophie des

heutigen medizinischen Denkens. Bottmingen 1995.




	Gibt es einen neuen Irrationalismus?

