Zeitschrift: Reihe Kriminologie / Schweizerische Arbeitsgruppe fir Kriminologie =

Collection criminologie / Groupe suisse de travail de criminologie

Herausgeber: Schweizerische Arbeitsgruppe fir Kriminologie
Band: 14 (1996)

Artikel: Gibt es einen neuen Irrationalismus?

Autor: Thurnherr, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1051236

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1051236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

URS THURNHERR

GIBT ES EINEN NEUEN IRRATIONALISMUS?

Manager lassen sich bei ihren Geschiften neuerdings durch Astrolo-
gen beraten; die mit der Esoterik vielféltig verschwisterte, sogenannte
Alternativmedizin scheint gegenwairtig mehr Vertrauen zu geniessen
als die Schulmedizin; wer in seinem Leben keinen Sinn mehr zu er-
kennen vermag, sucht heute in den meisten Féllen Rat und Hilfe bei
einem esoterischen Selbstfindungsguru. Spatestens nach den Trago-
dien um die Aum-Sekte und die Sonnentempler stellt sich denn in den
modernen Industriegesellschaften die Frage: «Gibt es einen neuen
Irrationalismus?»

Eine Gesellschaft, welche die Frage nach dem Irrationalismus auf die-
se Weise stellt, wiahnt sich selber auf dem Boden der Rationalitdt. Um
die Frage nach einem allfilligen neuen Irrationalismus beantworten zu
konnen, muss demnach als erstes der offenbar bis dahin vorherrschen-
de Rationalismus, mithin die heute allgemein anerkannte Form der
Verniinftigkeit detailliert beschrieben und analysiert werden, von der
aus sich das Neue sodann gegebenenfalls als das Irrationale oder Un-
verniinftige erweist. In diesem Zusammenhang mochte ich zwei The-
sen vertreten. Erstens: In unserer heutigen Lebenswelt haben wir es
vornehmlich mit der 6konomischen Vernunft zu tun. Unter der 6kono-
mischen Vernunft verstehe ich jene Art der Vernunft, die sich zum ei1-
nen in Niitzlichkeitserwagungen erschopft und dabei zum anderen vor
allem auf den Nutzen schaut im Hinblick auf das Ziel, moéglichst viel
Geld zu verdienen, bzw. auf den Nutzen im Hinblick auf das Ziel der
Profitmaximierung. Zweitens: Die aktuellen, irrational scheinenden
Stromungen miissen in einem unmittelbaren Kontext mit der spezifi-
schen Problematik dieser Rationalitdtsform gesehen werden. Die Zu-
wendung zum Irrationalen bildet denn — wie Herbert Schnédelbach es
formuliert — «eine reflektierte Reaktion auf die Erfahrung der Grenzen
des Rationalen«'. — Die erste These iiber die Vorherrschaft der 6konomi-



36 Gibt es einen neuen Irrationalismus?

schen Vernunft mochte ich nun am Beispiel der Entstehung sowie des
Umgangs mit den Gefahren des Rinderwahnsinns erhérten, bevor ich
dann die Eigentiimlichkeiten jener Vernunftform genauer untersuche.

Seit im Jahre 1986 in England eine neue Rinderkrankheit festgestellt
worden ist: die Bovine Spongiforme Enzephalopathie — kurz BSE ge-
nannt — oder — in der Umgangssprache — der Rinderwahnsinn; und seit
der Verdacht aufgekommen ist, diese Krankheit konne sich in Form
der indessen bereits frither bekannten Creutzfeldt-Jakob-Krankheit auf
den Menschen iibertragen, geht — durch die Medien sporadisch ange-
heizt — die Angst um in den europédischen Kiichen und Essstuben.
Nach dem heutigen Erkenntnisstand scheint BSE eine Variante der
Scrapie-Krankheit zu bilden, welche man bei Schafen schon einige
Jahrhunderte kennt. Durch das Verfiittern von aus Schlachthofabfillen
hergestelltem Tierkorpermehl an Rinder wurde — so vermutet man —
die Scrapie-Krankheit in veridnderter Form auf das Rind und letztlich
iiber das Rindfleisch allenfalls auf den Menschen iibertragen — etwas
wirklich Genaues weiss man, was den Menschen betriftt, aufgrund einer
angenommenen Inkubationszeit von bis zu dreissig Jahren allerdings
noch nicht. Tatsache ist soweit jedenfalls, dass zunichst ein vegetari-
scher Wiederkiduer vollkommen ohne Not zu einem abfallbeseitigen-
den «Fleischfresser» umfunktioniert und dabei die fiir den Menschen
entstechende Gefahr in keiner Weise vorausgeahnt oder bedacht wurde:
Die Zeitschrift «priif mit» des Konsumentinnenforums kommentierte
diesen Sachverhalt in einem betreffenden Artikel mit der zynisch-ma-
kaberen Formulierung: «Irrsinn 16ste Wahnsinn aus.»*

Drei Momente im Zusammenhang mit dem Rinderwahnsinn mégen
illustrieren, dass unsere Entscheidungen prinzipiell von den Erwigun-
gen einer sogenannten okonomischen Vernunft bestimmt werden. Er-
stens: Nicht das Bedenken der moglichen Gefahren fiir die Gesundheit
der Menschen und auch nicht irgendwelche Reflexionen iiber das We-
sen der Rinder standen im Vordergrund bei der damaligen Entschei-
dung, Tierkorpermehl an Rinder zu verfiittern, sondern der Gedanke
an die gewinnbringende Verwertung, an die nutzbringende Entsorgung



Urs Thurnherr 37

von Abfillen machte das Kriterium fiir jene Entscheidung aus. Zwei-
tens: Im Jahre 1988, zwei Jahre nach den ersten BSE-Fillen, wurde in
England ein Verfiitterungsverbot fiir Tiermehl verfiigt. Auch in der
Schweiz hat man reagiert: Im Jahre 1988 wurde ein Importverbot und
1990 ein entsprechendes Verfiitterungsverbot ausgesprochen. Interes-
sant scheint mir diese zeitliche Differenz zwischen dem Import- und
dem Verfiitterungsverbot fiir Tiermehlfutter zu sein: Aus 6konomi-
schen Uberlegungen liess man den Landwirten zwei Jahre Zeit, um ih-
re Vorrite noch aufzubrauchen. Drittens: Die Dachorganisation der
britischen Gemeindeschulkiichen nahm gegen Ende des Jahres 1995 in
ganz England das Rindfleisch von den Speisepldnen, gleichzeitig
bemiihten sich die zustindigen Regierungsvertreter, durch entspre-
chende Werbeauftritte die Unbedenklichkeit des Rindfleischgenusses
zu propagieren, obwohl einige Wissenschafter zu diesem Zeitpunkt
erstmals fundierte Zweifel an der Ungefidhrlichkeit des BSE-verseuch-
ten Rindfleisches vorbrachten. Im Mirz 1996 wurde die britische Re-
gierung sodann durch die Berichte einiger Arzte und Wissenschafter
aufgeschreckt, die einen neuen Typus der Creutzfeldt-Jakob-Krankheit
entdeckt hatten. An dieser Krankheit starben nidmlich — entgegen den
bisherigen medizinischen Erfahrungen — nun auch ein paar ganz junge
Menschen nach einer Inkubationszeit von hochstens zehn Jahren, wes-
halb die Arzte und Wissenschafter annahmen, dass jene neue Form der
Creutzfeldt-Jakob-Krankheit in einem Zusammenhang mit dem Ver-
zehr von BSE-Fleisch stehen konnte. Die britische Regierung erwog
daraufhin gar die Abschlachtung von sidmtlichen elf Millionen in
Grossbritannien lebenden Rindern; zur gleichen Zeit jedoch kidmpften
die britischen Diplomaten in Briissel gegen das von den EU-Lidndern
verhingte Importverbot fiir britisches Rindfleisch: Offenbar rdumt die
Regierung den finanziellen Interessen der entsprechenden Industrie ei-
ne gewisse Prioritit ein.

Insgesamt ging und geht es folglich darum, eher Geld zu verdienen
bzw. das investierte Geld und den angestrebten Gewinn zu retten, als
die Menschen prophylaktisch zu schiitzen. Die ganze Geschichte mag
veranschaulichen, inwiefern tatsdchlich die meisten Entscheidungen in



38 Gibt es einen neuen Irrationalismus?

unserer industrialisierten Lebenswelt — und zwar nicht nur die politi-
schen, sondern auch die privaten (!) — von einer als 6konomisch zu be-
zeichnenden Vernunft inspiriert werden, die im grosstmoglichen Er-
werb von Geld und Besitz den Massstab richtigen Handelns und damit
in gewisser Weise das hochste Lebensziel der Menschen sieht. — Im
folgenden mochte ich nun die Eigentiimlichkeiten dieser 6konomi-
schen Vernunft etwas genauer betrachten.

Das urspriingliche Anliegen der 6konomischen Vernunft bildet nach
Eduard Spranger der Versuch, sich einen gewissen Freiraum gegen-
iiber den Anspriichen der eigenen Sinnlichkeit, gegeniiber dem «unab-
lassigen Druck der Bediirfnisse»® zu verschaffen. In unserer 6kono-
misch organisierten Lebenswelt bemessen sich dabei die Moglichkei-
ten zur Befriedigung der eigenen Bediirfnisse insgesamt nach dem
Geld, das jemandem zur Verfligung steht, oder nach seinem Besitz.
Von daher scheint zunidchst das bewusste Streben der 6konomischen
Vernunft nach Gelderwerb auch vollstindig erklarbar zu sein.

Das Geld stellt aber nicht nur den Garanten der Bediirfnisbefriedigung
dar, sondern dariiber hinaus bietet es eine bestimmte Sicherheit im
Uberlebenskampf. Nachvollziehbar wird dies in unserer Zeit zum Bei-
spiel im Kontext des Gesundheitswesens: Entsprechend der Finanz-
kraft der Industrienationen ist die medizinische Versorgung fiir deren
Einwohner unvergleichlich besser als fiir die Menschen in den Lin-
dern der sogenannten Dritten Welt. Die finanziellen Moglichkeiten ei-
nes Landes werden so zum Index fiir die Menge all jener Mittel, wel-
che am Ende dem Uberleben ihrer Bewohner niitzen. Im Bereich des
okonomischen Denkens gilt schliesslich: «Alles wird (...) zu Mitteln
der Lebenserhaltung, des naturhaften Kampfes ums Dasein und der
angenehmen Lebensgestaltung.»* Indem ich Geld besitze, weiss ich,
dass ich gegeniiber meinen Bediirfnissen und gegeniiber den mogli-
chen Widerfahrnissen des Lebens eine gewisse Reserve habe. Von die-
sem Gesichtspunkt aus spielt Geld folglich in erster Linie die Rolle ei-
nes Mittels zum Zwecke der Selbsterhaltung und der Bediirfnisbefrie-
digung.



Urs Thurnherr 39

Zwei Dinge sind in diesem Kontext fiir das bessere Verstindnis der
okonomischen Vernunft von Bedeutung. Erstens: Der Mensch ist
gleichzeitig ein sinnliches und ein zur Vernunft fahiges Wesen oder —
wie Immanuel Kant es pointiert formuliert: ein «mit Vernunftfihigkeit
begabtes Thier (animal rationabile)(, das) aus sich selbst ein verniinfti-
ges Thier (animal rationale) machen kann (...)»°. Insofern der Mensch
bloss ein Sinnenwesen darstellt, liegt seiner Selbsterhaltung und der
Befriedigung seiner Grundbediirfnisse niemals eine bewusste Ent-
scheidung zugrunde. Sowohl das Streben nach Selbsterhaltung als
auch dasjenige nach Bediirfnisbefriedigung gehoren soweit zur unmit-
telbaren, natiirlich-sinnlichen Grundausstattung des Menschen. Zwei-
tens: Als Instrument im Kampf um Bediirfnisbefriedigung und Selbst-
erhaltung ist die 6konomische Vernunft — wie die Errungenschaften
unserer hochtechnisierten Lebenswelt belegen — ein fiir den Menschen
dusserst effizientes Vermogen. Die okonomische Vernunft scheint
demnach ganz im Dienste der menschlichen Natur zu stehen.

Als ein Vernunftwesen aber vermag sich der Mensch daneben auch in
ein Verhdltnis zu seiner eigenen Natur zu setzen und sich in extremen
Situationen gar gegen die eigene Selbsterhaltung zu entscheiden. Zu
seinen vernuinftigen Interessen gehort fiir den Menschen schliesslich, —
iiber die Lust der augenblicklichen Bediirfnisbefriedigung hinaus — ein
umfassenderes Gliickskonzept oder Sinnkonzept vor Augen zu haben.
Wie das Beispiel der Entstehung und des Umgangs mit den Gefahren
des Rinderwahnsinns zeigt — die Geschichte der Bildung der Europii-
schen Union aus der Europédischen Wirtschaftsgemeinschaft wire ein
weiteres Beispiel —, stellt die Profitmaximierung resp. der grosstmog-
liche Gelderwerb in unserer Lebenswelt inzwischen nicht mehr bloss
ein Mittel zur Selbsterhaltung und Bediirfnisbefriedigung dar, sondern
reprasentiert vielmehr den unbedingten Massstab des richtigen Han-
delns. Von daher scheinen Geld und Besitz den eigentlichen Angel-
punkt in den verniinftigen Gliicks- und Sinnkonzepten der Menschen,
den obersten Zweck in ihrem Leben auszumachen. Wihrend der
Mensch sich als ein Sinnenwesen indessen nicht bewusst fiir seine
Selbsterhaltung und fiir die Befriedigung seiner Grundbediirfnisse ent-



40 Gibt es einen neuen Irrationalismus?

scheidet, sondern mittels seiner 6konomischen Vernunft lediglich die
dazu notwendigen Mittel auszuwihlen vermag, muss er hingegen den
Erwerb von Geld und Besitz im Sinne eines obersten Zweckes ganz
bewusst zu seinem Lebensziel machen. Denn Zwecke werden von der
Vernunft nicht einfach vorgefunden, sie sind Gegenstand einer aus-
driicklichen Setzung, d. h. man muss sich allererst fiir sie entscheiden,
damit sie als solche fungieren konnen. Eine betreffende Entscheidung
hat aus der Sicht der 6konomisch denkenden Menschen aber nicht
stattgefunden, jedenfalls scheint ithnen die Erhebung des Geldes vom
blossen Mittel im Dienste der Sinnlichkeit in den Stand eines verniinf-
tigen Selbstzweckes vollstiandig entgangen zu sein. Die Menschen in
unserer 0konomisch strukturierten Lebenswelt gehen denn nach wie
vor davon aus, dass der Gelderwerb wie die Selbsterhaltung ein gewis-
sermassen durch die Natur vorgegebenes Ziel darstellt, was sich etwa
darin zeigt, dass sie durchgehend mit dem Begriff des Sachzwanges
argumentieren: Es ist keineswegs der okonomisch denkende Mensch
selber, der der Realisation irgendwelcher sinnvoller, aber unprofitabler
kultureller Unternehmungen wie zum Beispiel der damals fiir das eid-
genossische Jubilaumsjahr 1991 geplanten Schweizerischen Landes-
ausstellung die wirtschaftliche Grundlage missgonnt und entzieht, al-
lein es ist immer irgendeine dussere Sache, welche die Realisation sol-
cher und anderer Projekte nicht zulasst. Zur Rede von den Sachzwin-
gen passt des weiteren, dass in politischen Fernsehdiskussionen prin-
zipiell der Sachverstindige und nur selten der Biirger zu Wort kommt
— der Sachverstandige, der die Illusion vermittelt, man miisse eine Sa-
che nur genau genug analysieren, dann entscheide die Sache fiir sich.
Als zur Vernunft fahige Wesen sind wir aber nicht die Opfer von Sach-
zwangen, sondern allemal diejenigen, welche im Bereich der mensch-
lichen Angelegenheiten selber entscheiden, ansonsten machte es auch
tiberhaupt keinen Sinn, uns sowohl im politischen als auch im privaten
Handlungsraum auf unsere Freiheit zu berufen. Die in der heutigen
okonomischen Lebenswelt gingige Sprechweise von Sachzwingen
kaschiert mithin vollkommen, dass eben auch der 6konomischen Ver-
nunft eine menschliche Grundwahl vorausgeht: die Entscheidung
namlich, sein eigenes Leben nach Geld und Besitz auszurichten. Wih-



Urs Thurnherr 41

rend diese Entscheidung immer mehr aus dem Blick gerit, werden in
zunehmendem Masse sogenannte Sachzwinge, d. h. 6konomische Ge-
gebenheiten geschaffen, welche im weiteren als die Realitit ausgege-
ben werden. Die 6konomische Vernunft orientiert sich am Geld, ohne
zu wissen, dass es sich dabei nicht um eine menschliche Realitit, son-
dern um eine menschliche Idee in der Bedeutung eines Gliicks- oder
Sinnkonzeptes handelt — eine Idee, welche allererst eine spezifische
Realitit erzeugt.

Die Selbsttiuschung der 6konomischen Vernunft, welche unbedingt
auf Geld und — betrachtet man die damit verkniipften 6kologischen
Probleme — nur noch bedingt auf Lebenssicherung zielt, iiber die
ihrem sinnstiftenden Ziel zugrundeliegende Wahl bzw. Entscheidung
hingt geméss Max Horkheimer mit einer Reduktion der instrumentel-
len oder 6konomischen Vernunft auf «das abstrakte Funktionieren des
Denkmechanismus»® zusammen. Die 6konomische Vernunft enthilt
sich weitgehend aller Aussagen, in denen es nicht um Niitzlichkeits-
tiberlegungen geht; fiir die inhaltliche Bestimmung und Wahl des Zie-
les erachtet sie sich als nichtzustandig. Ich zitiere Horkheimer: «Diese
Art von Vernunft kann subjektive Vernunft genannt werden. Sie hat es
wesentlich mit Mitteln und Zwecken zu tun, mit der Angemessenheit
von Verfahrensweisen an Ziele, die mehr oder minder hingenommen
werden und sich vermeintlich von selbst verstehen. Sie legt der Frage
wenig Bedeutung bei, ob die Ziele als solche verniinftig sind. Befasst
sie sich iiberhaupt mit Zwecken, dann hilt sie es fiir ausgemacht (...),
dass sie dem Interesse des Subjekts im Hinblick auf seine Selbsterhal-
tung dienen (...).»" Zwei miteinander zusammenhingende Momente
kennzeichnen folglich nach Horkheimer die instrumentelle oder oko-
nomische Vernunft: deren Selbstbeschrinkung auf die Reflexion des
Mittel-Ziel-Verhiltnisses und deren stillschweigende, irrtiimliche Vor-
aussetzung der Lebenssicherung bzw. der Selbsterhaltung als alleini-
gen und von der Natur vorgegebenen Zweck menschlichen Tuns.

Im Unterschied zur subjektiv-6konomischen Vernunft enthialt der Be-
griff einer objektiven Vernunft — wie Horkheimer ihn auffasst — dage-



42 Gibt es einen neuen Irrationalismus?

gen die Vorstellung, dass die Vernunft bei der inhaltlichen Bestim-
mung und der Begriindung der Ziele wesentlich beteiligt ist. «Grosse
philosophische Systeme, wie die von Platon und Aristoteles, die Scho-
lastik und der deutsche Idealismus, waren auf einer objektiven Theorie
der Vernunft begriindet. Sie zielte darauf ab, ein umfassendes System
oder eine Hierarchie alles Seienden einschliesslich des Menschen und
seiner Zwecke zu entfalten.»* Zum Konzept einer objektiven Vernunft
gehort die Leitidee, einen fiir alle Menschen giiltigen und zugleich vor
der Vernunft bestehenden Lebenssinn zu eruieren. «Im Brennpunkt
der Theorie der objektiven Vernunft stand nicht die Zuordnung von
Verhalten und Ziel, sondern die Begriffe (...), die sich mit der Idee des
hochsten Gutes beschiftigten, mit dem Problem der menschlichen Be-
stimmung (...).»” Wihrend die objektive Vernunft am Begriff eines
umfassenden, auf der Vernunft griindenden obersten Gutes festhilt
und sich selber als die massgebende zweckbestimmende Kraft ver-
steht; orientiert sich die subjektive Vernunft bloss an den realen, zufil-
ligen Zielen, denen die Menschen faktisch nachstreben. Die 6konomi-
sche qua instrumentelle oder subjektive Vernunft reprasentiert denn ei-
ne Form der lediglich methodisch gebrauchten' und nicht der grundle-
gend zweckbestimmenden Vernunft. «Letzten Endes erweist sich sub-
jektive Vernunft als die Fahigkeit, Wahrscheinlichkeiten zu berechnen
und dadurch einem gegebenen Zweck die richtigen Mittel zuzuord-
nen.»'' Hier ist die Vernunft wieder nahe bei der Grundbedeutung des
urspriinglichen lateinischen Wortes «ratio = das Rechnen»'* angelangt.

Die 6konomische Vernunft ist sich folglich weder dariiber im klaren,
dass dem von ihr angestrebten Ziel eine Wahl zugrunde liegt, noch
verfligt sie als solche liber die Moglichkeit, «zu bestimmen, ob irgend-
ein Ziel an sich wiinschenswert ist»"’. Die Schwierigkeiten, welche
sich aus diesen beiden Mingeln ergeben, mochte ich im Kontext des
Wissenschaftsverstandnisses kurz explizieren, das in unserer 6kono-
misch strukturierten Lebenswelt vorherrscht.

Was die okonomische Vernunft unter « Wissenschaft» versteht, lasst
sich anhand einer Unterscheidung von Jiirgen Mittelstrass verdeutli-



Urs Thurnherr 43

chen: In seinem Aufsatz «Wissenschaft als Lebensform» unterscheidet
Mittelstrass zundchst zwischen einer « Wissenschaft als Produktions-
faktor»'* und einer «Wissenschaft als Orientierungsfaktor»". In Korre-
spondenz mit dieser Differenzierung grenzt Mittelstrass im weiteren
eine Verfiigungswissenschaft von einer Orientierungswissenschaft ab,
wobei er mit Blick auf die gegenwirtige Situation in den Wissenschaf-
ten feststellt: «In dem Masse, in dem Wissenschaft zunehmend nur
noch Verfiigungswissen (iiber Natur und Gesellschaft) und kein Orien-
tierungswissen (in Natur und Gesellschaft) mehr produziert, gerit die
gesellschaftliche Welt in die Gefahr, sich selbst nicht mehr anders als
eine blosse Maschine zu begreifen.»'® Wihrend sich die Verfligungs-
wissenschaften — im Einklang mit der Denkweise der 6konomischen
Vernunft — allein um die Mittel und Wege der Natur- und Menschen-
bemichtigung bemiihen, kiimmert sich die Orientierungswissenschaft
um eine fundamentale Orientierung des Menschen innerhalb der Ge-
sellschaft, der Natur und des Kosmos insgesamt. So konnte man von
einer eigentlichen Arbeitsteilung sprechen und sagen, dass die Verfii-
gungswissenschaften der Lebenssicherung sowie der Bediirfnisbefrie-
digung der Menschen dienen, mithin das Leben als solches erhalten
und fordern und dass die Orientierungswissenschaften den geistigen
Anspriichen des Menschen zu geniigen versuchen, das eigene Leben
in einem umfassenderen Zusammenhang zu sehen und in diesem Le-
ben einen gewissen Sinn zu erkennen.

Die in unserer hochindustrialisierten Lebenswelt gingige Weise der
Wissenschaft nun bildet beinahe ausnahmslos das verfiigungswissen-
schaftliche Modell, bei dem es ausschliesslich um Mittel der Naturbe-
herrschung geht. Die gegenwirtige Weise der Wissenschaften ent-
spricht dabei genau den Erwartungen, welche die Menschen mit ihrer
okonomischen Vernunft gegeniiber den Wissenschaften hegen. Was
wir vom Naturwissenschafter oder vom Mediziner letztlich verlangen,
sind auch keine Orientierungen, keine Weltanschauungen, sondern
Verfiigungskompetenzen: Sie sollen uns die Verfiigung tiber die Krifte
der Natur oder tiber unsere Gesundheit ermoglichen. In diesem Zu-
sammenhang muss denn auch besonders herausgehoben werden, dass



44 Gibt es einen neuen Irrationalismus?

nicht die Wissenschaftsform die menschliche Vernunft auf die 6kono-
mische Vernunft reduziert, sondern umgekehrt, dass die 6konomische
Vernunft aufgrund ihrer Vorherrschaft die Wissenschaften priagt."”
«Moderne Industriegesellschaften sind in ithrem Bewusstsein und in
ihren Strukturen so beschaffen, dass sie nur diejenigen Wissenschaften
bzw. diejenigen wissenschaftlichen Resultate aufnehmen, die ithnen
selbst «technisch», d. h. in Form von Technikwissenschaften angebo-
ten werden.»'® Insofern unsere Lebenswelt gegenwirtig unbestreitbar
okonomisch strukturiert ist, ldsst sich denn auch Mittelstrass beipflich-
ten, wenn er konstatiert: «(...) wir haben eine Gesellschaft, die Wis-
senschaft als technisches Verfiigungswissen versteht (...).»"” Durch
die zunehmende Ausschliesslichkeit der subjektiv-6konomischen Ver-
nunft bietet unsere Lebenswelt am Ende immer weniger Platz fiir die
Kultur einer Orientierungswissenschaft. Wer Verfiigung liefert, wird in
aller Regel gut bezahlt; wer Orientierung liefert, bekommt ein Stiick-
chen Ehre und muss in aller Regel fiir seinen Lebensunterhalt kamp-
fen. So fristete zum Beispiel die Philosophie als die Orientierungswis-
senschaft schlechthin in unserer Gesellschaft bis vor kurzem nur noch
ein Ghettodasein an den Universititen und verwaltete bloss die tradier-
ten Philosopheme in ihren Bibliotheken und Seminaren, d. h. sie spiel-
te sozusagen den Staubwedel der Geschichte. Ich sage ganz bewusst:
bis vor kurzem, da das junge Unternehmen der Philosophischen Praxis
gerade heute den Ausbruch aus dem universitaren Elfenbeinturm wagt
und als vermittelnde Orientierungswissenschaft der Gesellschaft und
den einzelnen Menschen Orientierungsmoglichkeiten anbietet, welche
beispielsweise auch die Psychologie nicht zu offerieren vermag. Denn
neben der Philosophie bildet die Psychologie, welche im tibrigen eine
noch relativ junge Tochter der Philosophie darstellt, als eine der ver-
meintlichen Orientierungswissenschaften in Wahrheit bloss eine Ver-
fligungswissenschaft, die zu einer inhaltlichen Diskussion der mensch-
lichen Ziele nicht wirklich etwas beizutragen imstande ist, sondern in-
nerhalb der Gesellschaft lediglich die Rolle einer Vollstreckerin der
okonomischen Wertvorstellungen bzw. die Funktion einer Reparatur-
werkstatt erftillt.



Urs Thurnherr 45

In einer Gesellschaft aber, in der die Verfiigungswissenschaften das
ausschliessliche Wissenschaftsmodell abgeben, kann keine rationale
Diskussion, keine substantielle Erorterung der menschlichen Ziele und
Zwecke mehr stattfinden. Soweit die Vernunft heute ganz allgemein
mit der 6konomischen Vernunft identifiziert und auf sie reduziert
wird, kommt es auf der Ebene des Bewusstseins zu einem Orientie-
rungsvakuum.

Weil aber Geld — selbst dort, wo es den kaschierten Lebenszweck dar-
stellt — seinen Charakter als Mittel niemals loswerden kann, gehort zur
okonomisch organisierten Lebenswelt die latente Sinnkrise: In dem
Moment, wo der 6konomische Mensch sein Uberleben soweit wie
tiberhaupt moglich gesichert weiss und seine wesentlichen Bediirfnis-
se befriedigt sind, muss diese Sinnkrise ausbrechen. Denn wo Reich-
tum tatsachlich erreicht worden ist, verliert das Geld seine Funktion
im Daseinskampf und reprisentiert nichts weiter als ein Uberschuss an
Potenz. Das vorgebliche Sinnkonzept der 6konomischen Vernunft be-
friedigt lediglich diejenigen Menschen, welche nichts oder nur wenig
besitzen. Der Reichtum als Lebensziel garantiert so eigentlich keinen
Lebenssinn, sondern bildet bloss eine Ausgangslage im Leben, von
der aus sich die Frage nach dem Sinn des Lebens unabweisbar stellt.
Zwar erweist sich die Frage nach dem Lebenssinn fiir denjenigen, der
um sein Uberleben kampft, als ein Luxus, wie Primo Levi in seinen
Aufzeichnungen iiber die Zeit seiner Gefangenschaft im Vernichtungs-
lager Auschwitz schreibt: «Der Glaube an den Sinn des Lebens ist in
jeder Faser des Menschen verwurzelt, ist ein Wesenszug der menschli-
chen Natur. Die Menschen in der Freiheit geben diesem Sinn viele Na-
men, so manche griibeln und debattieren auch dartiber. Fiir uns liegt
das Problem einfacher. Heute und hier besteht der Sinn darin, das
Friihjahr zu erleben. Ein anderes Ziel gibt es jetzt nicht fiir uns.»*’ Fiir
denjenigen indessen, der sein Uberleben gesichert hat, wird die Frage
nach dem Sinn zum Problem. Denn blosses Leben stellt keinen ver-
niinftigen Selbstzweck dar; fiir den Menschen als ein Vernunftwesen
ergibt sich unweigerlich die Frage nach dem Wozu dieses Lebens. Zu



46 Gibt es einen neuen Irrationalismus?

einer betreffenden Diskussion und Erorterung vermag die 6konomi-
sche Vernunft ihrerseits allerdings nichts beizutragen.

Die 6konomische Vernunft untergrabt zwar durch ihre Behauptung ei-
ner von Sachzwingen bestimmten Realitit die Moglichkeit einer um-
fassenden Sinn- und Wertediskussion; ohne eine Orientierung oder ei-
ne eigene Idee in bezug auf einen den Gelderwerb bzw. die Selbster-
haltung iibersteigenden Sinnhorizont verharrt sie aber sodann in der
permanenten Depression und Sinnkrise. Wenn 6konomische Vernunft
mit Vernunft iiberhaupt gleichgesetzt wird, dann wird in der Konse-
quenz das, was okonomische Vernunft nicht zu beschaffen vermag, im
«Anderen der Vernunft»®' gesucht. In diesem Sinne stellt etwa auch
Herbert Schniddelbach in seinen Darlegungen zum Begrift der Ver-
nunft fest: «Fiir viele kann heute das «Rettende» nur von dem kom-
men, was nicht Vernunft ist (...).»*

Die von der 6konomischen Vernunft in gewisser Weise leer gelassene
Stelle fiir die Antwort auf die Frage nach dem Lebenssinn zieht nun —
mangels rationaler Alternativen — gleichsam magisch alle moglichen
irrationalen Heilslehren an. Die Verbindung zwischen der Denkweise
der 6konomischen Vernunft und den diffusesten Glaubensinhalten er-
gibt sich dhnlich wie eine chemische Reaktion und stellt nicht den Ge-
genstand einer verniinftigen Wahl dar. Die 6konomische Vernunft ver-
fligt nicht iiber die Kompetenz, zwischen Scharlatanen und Weisen zu
unterscheiden. Mehr noch: Da sie die Menschen und Dinge grundsitz-
lich nach dem Profit taxiert, wird sie eher dem Scharlatan mit dessen
Okonomischen Absichten als dem wahrhaft Weisen Glauben schenken.
Diejenigen Heilsverkiinder, welche sich am meisten an die Gebote der
okonomischen Vernunft halten, scheinen gar — relativ gleichgiiltig,
wofiir sie inhaltlich auch immer einstehen — ganz besonderen Erfolg
ZUu geniessen.

Wenn die Stillung des verniinftigen Bediirfnisses der Menschen nach
einem umfassenden Sinnhorizont, welches die rein 6konomische Ver-
nunft prinzipiell nicht zu befriedigen vermag, dennoch von der 6kono-



Urs Thurnherr 47

mischen Vernunft angeleitet wird, dann eroffnet sich dem Irrationalis-
mus also ein weites Feld. Da die 6konomische Vernunft aber keine Er-
findung der letzten Jahre darstellt, muss die Frage «Gibt es einen neu-
en Irrationalismus?» schliesslich insgesamt mit einem vorsichtigen
Nein beantwortet werden. Das im unmittelbaren Zusammenhang mit
einer gewissen, schleichenden Verabsolutierung der 6konomischen
Vernunft stetig zunehmende Orientierungsvakuum zieht nur immer
mehr irrationale Krifte an, und die betreffende Quantitét wird peri-
odisch bedrohlich.

Die einzige Moglichkeit, dem schwellenden Irrationalismus etwas ent-
gegenzuhalten, sehe ich im Bereich der Bildung, wo meiner Ansicht
nach die 6konomische Vernunft bedauerlicherweise ebenfalls zuneh-
mend die Herrschaft erringt. Wie die diversen Massnahmen beziiglich
der Umstrukturierung der Schulen und der Universititen gegenwartig
zeigen, wird nun offenbar auch der Bildungssektor immer mehr nach
okonomischen Gesichtspunkten umgeformt. Bildung ist kein Ort mehr
der Investition in die Zukunft, sondern soll bestenfalls irgendwann ein-
mal ebenso rentieren wie jede andere Dienstleistung. Nicht zuletzt
auch die Lehrplidne und -inhalte werden nach den Bediirfnissen der
okonomischen Vernunft gestaltet, woriiber der mancherorts noch oder
wieder abgehaltene Alibiunterricht in den Fichern Ethik oder Philoso-
phie einstweilen nicht hinwegtiuschen kann. Gerade aber an den
Schulen und Universititen miisste vermehrt auch eine andere Form der
Rationalitit als bloss die 6konomische vermittelt werden, um die oko-
nomische Vernunft bzw. den Menschen gegen den Sirenengesang des
Irrationalismus zu wappnen. Angesichts des Sinndefizites in der dko-
nomischen Lebenswelt muss denn allgemein eine rationale Diskussi-
onskultur beziiglich der Ziele und Zwecke initiiert werden — eine Kul-
tur der rationalen Diskussion, welche von der Philosophie als ange-
stammter Orientierungswissenschaft maieutisch angeleitet wird, damit
dereinst ein Gleichgewicht zwischen Verfiigungswissen und echtem
Orientierungswissen hergestellt und dadurch der Irrationalismus in
Schranken gehalten werden kann.



48 Gibt es einen neuen Irrationalismus?

Anmerkungen

1 Schnidelbach 1987, S. 66.

> «prif mit», Zeitschrift des Konsumentinnenforums, Heft Nr. 5,
1995.

3 Spranger 1966, S. 147.

4 Spranger 1996, S. 148.

s Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, AA VII, S. 321.

6 Horkheimer 1991, S. 27.

7 Horkheimer 1991, S. 27.

s Horkheimer 1991, S. 28.

9 Horkheimer 1991, S. 28.

10 Vgl. Schnddelbach 1987, S. 72.

11 Horkheimer 1991, S. 29.

12 Vgl. Menge 1992, S. 636-638.

13 Horkheimer 1991, S. 31.

14 Mittelstrass 1982, S. 12.

1s Mittelstrass 1982, S. 12.

16 Mittelstrass 1982, S. 16.

17 Vgl. Thurnherr 1995, S. 13f.

18 Mittelstrass 1982, S. 19.

19 Mittelstrass 1982, S. 28.

20 Levi 1993, S. 84.

21 Vgl. Bohme/Bohme 1985.

22 Schniadelbach 1991, S. 99.



Urs Thurnherr 49

Literatur

Bohme, H. und G. Bohme: Das Andere der Vernunft. Zur Entwicklung
von Rationalitdtsstrukturen am Beispiel Kants. Frankfurt a. M.
1985.

Horkheimer, M.: Zur Kritik der instrumentellen Vernunft. In: Gesam-
melte Schriften, hg. v. A. Schmidt. Band 6, Frankfurt a. M. 1991,
S. 19-186.

Kant, I.: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. In: Akademie-
Textausgabe. Band VII, Berlin 1968.

Levi, P.: Ist das ein Mensch? Ein autobiographischer Bericht. 2. Aufl.,
Miinchen 1993.

Menge, H.: Langenscheidts Grossworterbuch Lateinisch. Lateinisch-
Deutsch. 24. Aufl., Berlin/Miinchen/Wien/Ziirich/New York 1992.

Mittelstrass, J.: Wissenschaft als Lebensform. Reden iiber philosophi-
sche Orientierungen in Wissenschaft und Universitit. Frankfurt a.
M. 1982.

«priif mit», Zeitschrift des Konsumentinnenforums, Heft Nr. 5, 1995.

Schnidelbach, H.: Vernunft und Geschichte. Vortrage und Abhandlun-
gen. Frankfurt a. M. 1987.

Schnidelbach, H.: Artikel «Vernunft» in: Philosophie. Ein Grundkurs,
hg. v. E. Martens u. H. Schnéddelbach. Band 1, Reinbek 1991.

Spranger, E.: Lebensformen. Geisteswissenschaftliche Psychologie
und Ethik der Personlichkeit. 9. Aufl., Tiibingen 1966.

Thurnherr, U.: Medizin ohne Metaphysik. Uber die Philosophie des
heutigen medizinischen Denkens. Bottmingen 1995.






	Gibt es einen neuen Irrationalismus?

