
Zeitschrift: Publikationen der Arbeitsgruppe für Kriminologie

Herausgeber: Schweizerisches Nationalkomitee für geistige Gesundheit ;
Arbeitsgruppe für Kriminologie

Band: - (1986)

Artikel: Ethische Probleme des Suizids

Autor: Holderegger, Adrian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1051029

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1051029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ethische Probleme des Suizids

Adrian Holderegger

1. Situierung der Suizidproblematik

Seit geraumer Zeit macht sich auch in unseren Breitengraden eine mehr
oder weniger offene Tendenz bemerkbar, die das „Recht auf den eigenen
Tod" gebieterisch einfordert. Hier zeichnet sich offensichtlich ein neues
FYeiheitsgefühl ab, das zwar in unserer Geschichte Vorbilder hat, in unserer

Gesellschaft aber neuartig, wenngleich auch nicht überraschend ist.
Im Zuge gesteigerter Anforderungen an die Lebensqualität und im Zuge
der Steigerung medizin-technischer Möglichkeiten erscheint die individuelle

Übernahme des Todesgeschickes als problematisch. Immer mehr
Menschen empfinden offensichtlich die Unbestimmbarkeit des Todes als
eine Zumutung. Unter Berufung auf das Selbstbestimmungsrecht eines
jeden Menschen gilt hier nicht wenigen die rationale Bestimmung des

Todeszeitpunktes als angemessen und zeitgemäß. In diesem Rontext gibt
es seit einigen Jahren weltweit Organisationen (Exit-Vereinigungen), die
sich zum Ziel gesetzt haben, für den Menschen das Recht einzufordern, in
Würde sterben zu dürfen. Es geht ihnen um eine rechtlich verankerte
Möglichkeit, unter bestimmten Umständen das eigene Leben selbst beenden

zu können bzw. durch andere beenden zu lassen. Julius Hackethal,
einer der bekanntesten Vorreiter der „Recht-auf-Sterben-Bewegung",
spricht sogar von einem selbstverständlichen Menschenrecht, wonach
jeder für sich bestimmen könne, wann und wie er sterben wolle1.

Parallel zu diesen Vereinigungen, in denen sich inzwischen mehrere
Zehntausend zusammengeschlossen haben, setzen sich auch einzelne
Autoren dezidiert für das Recht auf einen würdigen Tod ein. Während sich
aus juristischer Sicht Joachim Wagner in seinem Buch „Selbstmord und
Selbstmordverhütung"2 von 1975 für die Anerkennung eines „Grundrechts

auf Selbstmord" einsetzt, plädierte ein Jahr danach der Schriftsteller
Jean Améry für ein Recht, „einem Leben ohne Würde, Menschlichkeit

und FYeiheit"3 zu entrinnen. Aus philosophischer Sicht verteidigt Walter
Kamiah in einer kleinen Streitschrift „die moralische Erlaubnis, sich
aufgrund ruhiger und reiflicher Erwägung von einem überschwer gewordenen,

nicht mehr erfüllten und nicht mehr wiederhergestellten Leben zu

125



befreien"4. Und schließlich haben die beiden Soziologen Claude Guillon
und Yves Le Bonniec in einem umstrittenen Buch Gebrauchsanweisungen
zum Selbstmord vorgelegt, in denen sie detailliert auf laugliche toxische
Substanzen hinweisen. Die beiden Autoren verstehen den Suizid als eine
Art Widerstandsrecht in einer Gesellschaft, die durch totalitäre Machtansprüche

und durch einen ungeheuren Leistungsdruck gekennzeichnet
sei, und die durch menschenverachtende Zwangsmechanismen
Selbstbestimmung und Verantwortung des einzelnen auf ein Minimum reduziere.
Im Grunde genommen versteht sich diese Schrift als eine Anklage gegen
die Gesellschaft, die als eigentlicher Suizidverursacher anzusehen wäre.
Denn: wären die Umstände anders und würden die Menschen aufhören,
sich gegenseitig zu unterdrücken, müßten nicht so viele Menschen den
letzten verzweifelten Weg in den Suizid suchen. Was hier aus sozial-ethischer

Perspektive als Widerstandsrecht postuliert wird, machen auf der
anderen Seite Exit-Bewegung, Améry und Ramiah in individual-ethischer
Perspektive ein Recht auf den selbstgewählten Tod geltend, wann immer
der einzelne an seiner Umwelt verzweifelt oder an einer tödlichen Krankheit

leidet. Von den Befürwortern des Rechts auf Selbsttötung wird dieses
Recht aus dem Recht auf einen menschenwürdigen Tod und eng damit
zusammenhängend in Berufung auf die menschliche FVeiheit begründet.

Zweifellos haben diese Auffassungen etwas Faszinierendes und etwas
Hinreißendes. Sie vermitteln das Gefühl von letzter Freiheit, etwa im
Sinne von Michel de Montaigne: „Der freiwillige Tod ist der schönste. Das
Leben hängt vom Willen anderer ab, der Tod nur von unserem Willen."
Doch scheint mir die Stilisierung solcher FVeiheit schlecht mit den Talsachen

übereinzustimmen, die seit langem über Suizid und Suizidversuch
bekannt sind. Die auf das individuelle FVeiheitsrecht fokussierte FVeitod-

problematik läßt einige Bedenken zurück. Denn jenseits von subtilen
Unterscheidungen um Krankheit und FVeiheit muß man doch wohl davon
ausgehen, daß Suizidgefährdete und Suizidwillige in der Regel nicht
imstande sind, am Leben festzuhalten, und daß es enormer gegenläufiger
Tendenzen bedarf, um die vitalen Antriebskräfte zu überwinden. Es zeigt
sich wohl deutlich, daß die Mehrzahl suizidal Handlungswilliger sich in
einem außergewöhnlichen Zustand befindet, der einen drängenden,
mehr oder weniger zwingenden Einfluß ausübt, so sehr, daß es als höchst
fraglich erscheint, ob hier überhaupt von einem FVeiheitsakt die Rede sein
kann. In ethischer Hinsicht ist jedenfalls die Talsache von Bedeutung, daß
die weitaus meisten Suizidenten die Willensfähigkeit verloren haben,
Wertinhalte erfassen und sie in eine positive Gesamtausrichtung der
Persönlichkeitsentfaltung integrieren zu können. Verstehen wir FVeiheit nicht
so sehr als FVeiheit der Wahl, sondern als jene Fähigkeit, zu sich selbst
Distanz zu gewinnen, Kräfte zu begreifen, denen man unterworfen ist,
aktiven Anteil am Lebensgeschick zu gewinnen und eine Lebenskonse-

126



quenz auch unter veränderten Umständen durchhalten zu können, dann
muß man von der Tatsache ausgehen, daß die allerwenigsten Suizidenten
diese Fähigkeit noch besitzen.

Daraus folgere ich: Diskussionen über das Verfügungsrecht des
Menschen im Kontext der Suizidproblematik bleiben im „luftleeren Raum"
oder sind zumindest unvollständig, solange sie nicht erweitert werden mit
dem Wissen um die freiheitsmindernden Dimensionen des Suizidphänomens.

Ein Umgang mit der FVeitodproblematik, der die ethische Seite nur
für eine Sache der richtigen Argumente hält, ohne auf die Entstehung
suizidaler Probleme einzugehen, verfehlt die eigentliche Suizidproblematik.
Wer würde die hohe Suizidrate in unseren Gesellschaften - mag man die
einzelnen Selbsttötungsakte beurteilen wie man will - als ein Indiz von
Freiheit und Würde betrachten? Ist sie nicht vielmehr ein Zeichen von
Unfreiheit und Mangel an Würde, von Angst und Isolation, von Überforderung

und Hang zum Unlebendigen? Die FVage nach Gebot und Verbot, die
strikt ethische FVage, geht dann an der Situation der Betroffenen vorbei,
wenn nicht auch die verursachenden Momente miteinbezogen werden.
Mit anderen Worten: Man löst nicht schon mit der Beantwortung der
FVage, ob man seinem Leben ein Ende setzen dürfe oder nicht, die suizidale

Problematik und die individuelle Genese des FVeitodes. Dies bringt
bestenfalls eine Moralisierung bzw. Entmoralisierung des Suizidaktes,
aber eine Verdeckung der pathogenen sozialen Faktoren mit sich. Eine
Ethik, die nicht gleichzeitig auch die Ursachen, die zu suizidalen Belastungen

führen, im Blick hat, verfehlt ihren Ansatz. Hier kann sie nur die
Wissensehaften unterstützen, die soziale, medizinische und pastorale Praxis
zu beraten versuchen.

Es scheint mir trotz des Gesagten doch auch sinnvoll zu sein, sich die
ethische und theologische FVage zu stellen, ob die Selbsttötung nicht doch
auch eine ernstzunehmende menschliche Möglichkeit darstellt. Und dies
aus zwei Gründen:

Erstens: Die sachwissenschaftlichen Erörterungen geraten an ihre
Grenzen, wo es um die Bestimmung des Menschen im Ganzen geht und
daraus hervorgehend um die FVage, was der Mensch darf und was nicht
bzw. was moralisch verantwortbar ist und was nicht. Wie notwendig zwar
die empirischen Zugänge den Rahmen menschlichen Gelingens abstekken,

wie hilfreich hier Blockierungen und Ursachen suizidaler Entwicklungen

aufgezeigt werden, so ist aber dennoch nichts darüber entschieden,

was dem Menschen verbindlich auferlegt ist. Und gerade weil es eine
Auszeichnung des Menschen vor allen anderen Lebewesen ist, über sich
selbst de fakto radikal bestimmen zu können, stellt sich die FVage nach
Sinn und Grenze des Selbstverfügungsrechtes gleichsam als Sinnfrage
schlechthin. Jenseits von Handlungskonditionalitäten und jenseits von
allen Pathologien stellt sich für den reflektierenden Menschen die Sinn-

127



frage, wie weit es ihm zusteht, auch über seine Existenz im ganzen
bestimmen zu können. Wenn Camus der Meinung ist, daß es nur ein wirklich

ernstes philosophisches Problem gebe, nämlich den Selbstmord, dann
bringt er hier zum Ausdruck, daß sich in der freitodproblematik gleichsam

nur der Ernstfall menschlicher Sinnproblematik zeige.

Zweitens ist eine gründlich und ernsthaft geführte Diskussion um das

Selbstverfügungsrecht notwendig, obwohl sie von den unmittelbaren
Handlungskonditionalitäten und Ursachen abstrahiert, weil sie das öffentliche

Anschauungsklima mitbestimmt und langfristig gesehen doch einen
entscheidenden Einfluß auf das suizidale Verhalten auszuüben vermag.
Man erinnert sich daran, daß Goethes Werther-Roman eine Vielzahl von
Jugendlichen zur Nachahmung angehalten hat und daß heute - allerdings
etwas anders gelagert - erfolgreiche Bücher Menschen ermuntern, ihr
Recht auf Selbsttötung zu gegebener Zeit wahrzunehmen. Wie immer
man solche Imitationsreize und Rezepte zu beurteilen hat, sie machen
doch deutlich, daß sie die Einstellung zu Leben und Tod atmosphärisch
mitbedingen und das suizidale Klima und Haltungsbilder erheblich
beeinflussen.

2. Selbsttötung als ethisches Problem

Es gibt grundsätzlich zwei Möglichkeiten an die frage heranzugehen, ob
Selbsttötung legitim sei oder nicht. Die eine erfolgt rein immanentethisch,

ohne die Voraussetzung eines Schöpfers und eines über den Tod
hinaus lebenserhaltenden Gottes; die andere auf der Basis des Glaubens
an einen leben- und sinnstiftenden Gott. Diesen beiden Möglichkeiten
wollen wir im folgenden etwas gesondert nachgehen.

Nicht ohne Grund hat die Tatsache, daß der Mensch sich selbst den Tod

geben kann, in der ethischen Tradition eine eigenartige Faszination, aber
auch ein „existenzielles Schaudern" (Jaspers) bei Menschen aller Zeiten
hervorgerufen.

Es ist nicht verwunderlich, daß die ethische Bewertung der Selbsttötung
seit der Antike eine eigenartige Zwiespältigkeit aufweist. Auf der einen
Seite wird die Selbsttötung als Tat völliger Unfreiheit entschuldigt oder
dann als Tat höchster freiheit glorifiziert. Auf der anderen Seite versucht
man, die Selbsttötung moralisierend auf einen persönlichen Zustand des

sittlich-geistigen Zerfalls zurückzuführen.
In der frühzeit gab es die Überzeugung, der Mensch verstoße mit der

Selbstentleibung gegen die Gottheit. Piaton beispielsweise vergleicht
denjenigen, der sich selbst den Tod gibt, mit einem Wächter, der ungebeten
seinen Posten verläßt. Doch läßt er auch Umstände gelten, wie unheilbares

Leiden oder schlimme Leidenschaften, die es dem Menschen erlau-

128



ben sollen, in seine Schicksalsbestimmung einzugreifen. Aristoteles meint
wesentlich bestimmter, nur ein Feigling, der sich aus der menschlichen
Gemeinschaft stehle, könne sich selbst umbringen. In der römischen
Antike dagegen, zu einer Zeit der pessimistischen Grundstimmung,
forderte man das Recht auf die Selbsttötung entschiedener ein. Jedem stehe
die Tür ofTen, das Leben zu verlassen, wenn ihn Ungemach und geistige
Umnachtung ereile, so lautet die Losung der Stoiker. „Die Natur hat nur
einen Eingang in das Leben geschaffen, aber viele Ausgänge, und dies ist
der Vorzug des vernünftigen Menschen vor dem Tier.... Sie (die Philosophie)

lehrt, den selbstgewählten Tod dem natürlichen vorzuziehen, den
nur Toren einen schönen Tod nennen mögen", so schreibt Seneca in
seinen berühmten Briefen. Er bewertet den FYeitod als die Tat der menschlichen

Freiheit. Zwar plädiert der Stoiker Epikur für innere Unerschütterlichkeit

und Gelassenheit, meint aber dennoch, die Eintrittskarte in das
Leben zurückgeben zu können, wenn er, vergleichbar dem sich langweilenden

Theaterbesucher, von den FYeuden des Lebens nicht mehr gefesselt

werde. In der Neuzeit bestreiten Kant und Hegel, daß der Mensch ein
unmittelbares Recht habe, seine Existenz zu vernichten. Kant ist entschieden

der Meinung, der Selbstmord sei nicht unerlaubt, weil Gott ihn verboten

habe, sondern weil er verwerflich sei, denn: „Das Subjekt der Sittlichkeit

in seiner eigenen Person zu vernichten, ist ebensoviel als die Sittlichkeit

selbst ihrer Existenz nach, soviel an ihm ist, aus der Welt zu schaffen."0

David Hume, ein Zeitgenosse Kants, ist entschieden anderer
Meinung: Die Selbsttötung ist weder ein Verstoß gegen Gott, noch gegen die
Gesellschaft, sondern ein der menschlichen Natur eingestiftetes Recht. Es

gelte darum, den Christen wie den NichtChristen wieder in seine angeborene

FYeiheit einzusetzen.
Diese Auseinandersetzung um Für und Wider ist bis heute nicht

abgeschlossen; und immerzu scheinen die Argumente, die in der Geschichte
vorgebracht wurden, erneut zur Debatte zu stehen. Als Ethiker macht man
die Beobachtung, daß jedes Argument ein Gegenargument erzeugt. Ich
will dies an einzelnen Argumenten verdeutlichen:

Es wird etwa gesagt: Die Würde des Menschen liegt in seiner Freiheit.
Das radikale FYeiheitsverständnis des Humanismus von der Antike bis zur
Gegenwart umschließt auch die Freiheit zur Selbstauslöschung. Was soll
eine FYeiheit, wenn man sie nicht dazu verwenden kann, um sich ihrer
endgültig zu begeben. So haben es die antiken Philosophen verstanden, so

hat es David Hume neu in die Diskussion eingebracht und so wird es
neuerdings etwa von der „Exit-House"-Bewegung verstanden. FYeiheit
erscheint hier als essentieller Aspekt menschlichen Daseins, als ein Privileg

des „Humanen". Man kann dann sogar fragen, ob es nicht Bedingungen

gibt, aus denen ein sittliches Recht zur Selbsttötung ableitbar ist, ob
nicht Selbsttötung „das letzte Stück der mir gestellten Identitätsaufgabe"

129



sein kann. Verfehle ich nicht meine Identität, wenn ich „die letzte und tapfere

Identität des Selbstmörders verweigere und ihr ein Leben vorziehe,
das nur noch die unaufhörliche Wiederholung meiner Einsamkeit und
Nutzlosigkeit, meiner Angst und Traurigkeit" ist, wie P. Härlin formuliert.
Dagegen läßt sich einwenden, daß der Mensch in seiner Freiheitsfähigkeit
überfordert ist, wenn er die Verantwortung für seinen Tod übernehmen
will. Denn die Selbsttötung ist keine unbeliebige Tat, sondern trägt den
Charakter des Unwiderruflichen. Und wer kann sich aus dem verdunkelten

Augenblick definitiv entscheiden, daß für alle Zukunft Sinnlosigkeit
und dunkles Nichts herrschen soll. Lehrt uns die Erfahrung nicht, daß im
menschlichen Leben Sinnmöglichkeiten angelegt sind, die wir teils
verwirklichen und die für uns teils noch in der Verborgenheit der Zukunft
liegen? Ist man angesichts der Todeswahl nicht radikal überfordert, wenn
man für alle Zukunft darüber entscheiden muß, daß auch in der weitern
persönlichen Geschichte kein Sinn mehr vorhanden sein soll? Daß es
nicht wieder erfülltere Zeiten gibt, wo menschliche Werte wie Zuneigung,
Wohlwollen zur Glückserfahrung gehören werden? Daraus folgert der
Philosoph W. Weischedel: „Daher darf der Skeptiker, sprich der Denkende,
wenn er sich selber treu bleiben will, auf keine Weise, auch eine durch ihn
selbst negierende Tat, wie sie der Selbstmord darstellt, das Nichts als
definitiv behaupten, sondern er muß sich in der Schwebe zwischen Sein und
Nichts, und das heißt eben: in der offenen Fraglichkeit halten".7

Ferner: Sozial und personal günstige Voraussetzungen gehören zur
Entfaltung der menschlichen Existenz. In der Tat mag es den psychischen Tod

geben, also jene Situtation, in der psychische und soziale Umstände die
innere Entfaltung vermindern, blockieren oder verhindern. Und in der Tat

mag es Düsternisse der Seele geben, die einem Leidenden jede Hoffnung
nehmen; Umstände, die jede Lebensqualität und jeden produktiven
Umgang mit dem eigenen Leben verhindern. Und dennoch, so kann man
sich mit Kant fragen: gibt es nicht eine Prävalenz des Lebens, einen
Grundentschluß für das Dasein, weil ich mir sonst für alle Zukunft die
Grundlage meines höchsten Gutes, die FYeiheit entziehe? Menschliche
Freiheit ist nun einmal an das Dasein gebunden. Es bleibt mir kein anderer

Weg, als daß ich sie durch das Medium des Lebens wahrnehme,
verlebendige und aktualisiere. Durch den vorzeitig gewählten Tod bereite ich
auch meiner Freiheit oder eventuellen späteren Freiheitsmöglichkeiten
ein vorzeitiges Ende.

TTeibt man die Argumente immer genügend weit, eröffnet sich stets
eine Unentschiedenheit, eine eigenartige Zwiespältigkeit, eine eigenartige

Unentschlossenheit. Es geht hier nicht darum, Einzelschicksale zu
moralisieren, sondern es geht darum, Argumente gegeneinander abzuwägen.

Und da zeigt sich, sofern in der ethischen Tradition mit genügendem
Ernst überlegt wurde, daß eine definitive Antwort, auf die eine oder

130



andere Seite hin, in einer Zweideutigkeit verbleibt. Selbsttötung, so ergab
sich, wird dann zweifelhaft, wenn sie dem Wesen der aktiv oder leidend
sich vollziehenden Freiheit widerspricht. Mehr und länger gelebte FVei-

heit ist besser als vorzeitig erloschene, wenn Freiheit überhaupt gut ist.
Dabei ist an Grundakte wie Erkennen, Schöpfertum, Liebe zu denken.
Doch endet auch das erfüllteste Leben. Diese Sinnlosigkeit bleibt bestehen.

Menschliches Erkennen, menschlicher Schaffensdrang und menschliche

Liebe erreichen nie ihr Ziel. Darum wiederholen sich diese Akte
immer wieder von neuem, in immer besseren Anläufen, trotz aller
Enttäuschung, und nicht bloß in der suizidalen Situation. Diese menschliche
Grundsituation ist es wohl, die das Für und Wider in der Selbstvernichtung
in der Schwebe läßt.

3. Selbsttötung als moraltheologisches Problem

In der sogenannten vorkritischen Ethik formuliert 1. Kant: „Aller Schein
verliert sich doch aber, wenn man den Selbstmord in Ansehung der Religion

erwägt".8 Offensichtlich zielt Kant mit dieser Bemerkung auf die
Aussage, daß es gegen das Recht auf Selbstvernichtung letztlich nur ein
religiöses Argument gebe, nämlich das der absoluten Schöpfermacht Gottes,
die es dem Menschen verwehre, sich selbst das Leben zu nehmen. Im
ähnlichen Sinne meint auch der Philosoph K. Löwith, es gäbe nur ein einziges
stichhaltiges Argument, ein religiöses, das „steht und fällt mit dem christlichen

Glauben, daß der Mensch ein Geschöpf Gottes ist, daß er sein Leben
als eine Gabe geschenkt bekam. Dann, aber auch nur dann ist der
Selbstmord... eine ungehörige Anmaßung, ein Aufstand des Menschen gegen
seinen Schöpfer".9 In der Tat sieht die moraltheologische Tradition in der
Souveränität Gottes gegen die freie Selbstverfügung des Menschen das
entscheidene Argument. Die beiden anderen in der TVadition vorgetragenen

Argumente, die gewollte und freie direkte Selbstvernichtung verstoße
gegen das Gebot der Selbstliebe und gegen die Gemeinschaft, sind dem
Souveränitätsargument gegenüber von sekundärer Bedeutung. Dies nicht
zuletzt deshalb, weil die Unzulänglichkeit der Beweiskraft dieser beiden
Argumente als längst aufgedeckt gilt: Denn die Wertschätzung des Lebens
(d.h. die Selbstliebe) bezieht sich nicht bloß auf die physiche Existenz,
sondern auch auf die sittliche Gesamtentfaltung der Person, die, exemplarisch

im Martyrium, gerade die Drangabe der physischen Existenz einfordern

kann. Zum anderen gründen die sittlichen Ansprüche gegenüber der
Gemeinschaft in den sittlichen Ansprüchen der Person selbst, d.h. in der
FYeiheits- und Vernunftsfähigkeit der Person, die von der Gemeinschaft
her nicht konstituiert wird, aber dennoch auf sie bezogen bleibt.

131



a) Die Souveränität Gottes - Lebensrecht des Menschen

Neben den beiden erwähnten vernunftrechtlichen Argumenten erkennen
allerdings die meisten Theologen in der folgenden, spezifisch theologischen

Begründung die eigentliche Beweiskraft gegen die Selbsttötung:
Der Schöpfergott ist der alleinige Herr über Leben und Tod. Der Mensch
ist daher nicht absoluter Herr seiner selbst. Folglich kommt dem
Menschen nur ein Nutzungsrecht, aber kein Verfügungsrecht „in substantiam"
über das Leben zu. Wer sich seines Lebens bemächtigt, greift in die
Herrschaftsrechte Gottes ein. Dieser, an einen Syllogismus erinnernde Beweisgang

kann geradezu als klassisch bezeichnet werden. Er findet sich schon
bei Thomas (vgl. Sth II-II q64 a5) über bedeutende Handbücher der
Moraltheologie (z.B. Mausbach-Ermecke, Lanza-Palazzini) bis hin zu
Einzelabhandlungen. Wie bündig und plausibel zunächst das Argument auch
erscheinen mag, so fragwürdig erscheint es bei näherem Zusehen im
Detail. Zu einem Teil besteht das Verbot aus einer analytischen Erklärung,
denn keine totale Verfügungsmacht über das eigene Leben zu besitzen,
heißt doch bedeutungsgleich, daß man sich selbst nicht umbringen darf.
Damit bleibt das Verbot noch eigens zu begründen. Nun ist leicht zu erkennen,

daß der wirkliche Grund des Verbotes der Selbsttötung im Herr-Sein
Gottes über den Menschen liegt. Die Schwäche dieses Verweises liegt aber
genau besehen darin, daß hier in gleichsinnigen Ausdrücken vom
Herrschaftsrecht Gottes und vom menschlichen Verfügungsrecht die Rede ist.
Abgesehen einmal von der in dieser theologischen Sprechweise implizierten

problematischen Vorstellung, die doch zwischen Gott und Mensch
eher ein Verhältnis der Ronkurrenz als ein Verhältnis der Freiheit aufrichtet,

verbietet es die theologische Sprachlehre, von irgendwelchen Prädikaten

Gottes direkt auf das Verhalten des Menschen zu schließen. Mit anderen

Worten: Aussagen über Gott können nur in analoger Sprechweise auf
den Menschen übertragen werden, woraus dann allerdings keine eindeutigen

Imperative bzw. Prohibitive gewonnen werden können. Wer
beispielsweise von der Liebe Gottes spricht und die Aufforderung daran
knüpft, ihr gleich zu tun, muß dies in Kategorien menschlicher Solidarität
und menschlichen Wohlwollens übersetzen. Dies bedeutet für unseren
Zusammenhang, daß erst sittliche Kriterien gefunden werden müssen, in
denen sich das mit der Souveränität Gottes Gemeinte ebenso kategorial
fassen läßt wie bei den sittlichen Kriterien, die man zur Erlaubtheit oder
Unerlaubtheit der Tötung eines anderen Menschen benutzt hat. Denn die
Souveränität Gottes erweist sich „nur" als ein Anspruch zur sittlichen
Verantwortung des Menschen. Diese Verantwortung konkretisiert sich aber in
der Tradition bereits bei allen fundamentalen Streitfragen (außer der
direkten Selbsttötung und der Tötung unschuldigen Lebens) teleogisch,
d.h. im Sinne der Abwägung in FFage stehender Werte und Übel. So wurde
das sittliche Urteil zur FVage der Tötung im Krieg, der Todesstrafe, der

132



Tötung in Notwehr, teleologisch konstituiert. Das heißt: solche Akte waren
dann sittlich gerechtfertigt, wenn höhere Güter oder das Leben anderer in
Gefahr waren.

Wir stehen zwar heute diesen Ausnahmen einigermaßen skeptisch
gegenüber, aber sie machen doch deutlich, daß sich die These von der
Unverfügbarkeit angesichts gravierender Konfliktsfalle einige Einschränkungen

gefallen lassen mußte. Die katholische Moraltheologie hat jedenfalls

unter den Handlungen mit Todesfolge nicht bloß das Sterbenlassen,
sondern auch direkte Tötungshandlungen im ungerechten Angriff (z.B.
Kombattanten im Krieg) wie auch indirekte Tötungshandlungen, welche
den Tod in Verfolgung eines höheren Wertes wegen in Kauf nehmen (z.B.
stellvertretender Tod im Martyrium), vom generellen Verbot ausgenommen.

Wichtig ist hier nun nicht die entfaltete Kasuistik, sondern die
Feststellung, daß dadurch die Überzeugung zum Tragen kommt, daß das
Leben der Güter höchstes nicht ist, sondern durchaus in Konkurrenz zu
hohen sittlichen Werten geraten kann. Prinzipiell ist die Moraltheologie
der Meinung, daß Riskierung und Aufopferung des Lebens für einen anderen

Wert (z.B. Freiheit, Gerechtigkeit) in den genannten Fällen zumindest
dann nicht widersittlich sind, wenn diese Werte nicht entweder ihre
Grundlage verlieren oder aber nicht schwer beschädigt werden. Wir müßten

nun die Umstände und Handlungssituationen genau diskutieren, in
denen die Moraltheologie ein sittliches Urteil aus den in Konkurrenz
stehenden Gütern und Werten gewonnen hat, welche das rechtswidrige
Verfügen über menschliches Leben erheblich einschränken. Dies ist hier
nicht möglich und für unseren Zusammenhang auch nicht so wichtig. Die
entscheidende Konsequenz aus der Analyse des Souveränitätsargumentes
ist nun aber die, daß ein sittliches Urteil über die Selbsttötung doch wohl
auch über den Vergleich konkurrierender Werte bzw. Übel gewonnen werden

muß. Denn wie wir herausgestellt haben, ist die mit der Souveränität
Gottes mitgemeinte Geschöpflichkeit und beanspruchte Freiheit des
Menschen nur eine „Grammatik" für verantwortlichen und nicht beliebigen
Umgang mit dem Leben. Die Geschöpflichkeit und die damit von Seiten
Gottes beanspruchte Freiheit schließen in sich den Imperativ zur
verantwortlichen Verwirklichung der Schöpfungsrealität. Darin erkennt sich der
Mensch als ein sich selbst aufgegebener und zur humanen Sinngestaltung
seiner selbst und von Wirklichkeit überhaupt aufgerufen. Von dieser
grundlegenden Einsicht her wächst die Überzeugung unter den Theologen

immer mehr heran, daß es keinen anderen Weg gibt, denn die
Möglichkeit der Tötung bzw. Selbsttötung als eine mit der tatsächlichen
Selbstverfügungsmacht vom Schöpfer gegebene zu konstatieren, um dann
gleich festzustellen, daß der Mensch die sittliche Entscheidung darüber zu
fallen hat, unter welchen Umständen sie als berechtigt zu gelten hat und
unter welchen nicht. Unter diesen Voraussetzungen kann die Selbsttötung

153



nicht im vorhinein, unabhängig von Umständen und Folgen, als eine in
sich schlechte Handlung (malum in se) betrachtet werden; das Verantwortungs-Sein

des Menschen läßt die reale Möglichkeit von Selbsttötung aus
sittlicher Verantwortung zunächst einmal offen, auch wenn in concreto
noch zu sehen ist, ob es den Fall der direkten Verfügung als verantwortliche

Tat überhaupt geben kann.

b) Die Geschöpflichkeit des Menschen - Begrenzung der Selbstverfügung

Neuerdings erscheint von anthropologischer Seite her das Souveränitätsargument

aus der geschöpflichen Rontingenz oder der Relationalität des
Menschen (Ä. Barth, D. Bonhoeßer, U. Eibach, A. Auer)}0 Es wird gesagt,
Wesen und Würde des Menschen wurzeln letztlich in der von Gott verbürgten

Annahme des Menschen. Die Zielbestimmung des Menschen liege
nicht in ihm selbst, sondern in dem sich ihm zuwendenden Gott. Die
Unverfügbarkeit des Menschen, seine sittlich-geistige Existenz, seine
leibliche Dimension seien deshalb in der Relation zu Gott begründet. Es

könne deshalb nicht Sache des Menschen sein, sich aus dieser Bezogen-
heit herauszulösen. Auch wenn der Mensch in mannigfacherWeise über
sich selbst zu bestimmen und zu verfügen habe, so sei die Leiblichkeit der
absoluten Totalverfügung dem Menschen entzogen. Die Grenze menschlicher

Selbstverfügung sei da erreicht, wo die menschliche Existenz als

ganze in FYage stehe, weil sich die sittliche Autonomie des Menschen nur
auf die zeitlich-geschichtliche Dimension seines Daseins beziehe und
nicht auch auf deren Aufhebung. Ist diese zweite Begründungsform der
(direkten) Unverfügbarkeit menschlichen Lebens zwingend?

Zunächst ist zu unterstreichen, daß die theologische Tradition mit Recht
daran festhält, daß die Würde des Menschen in Gott verbürgt ist. Darin ist
die Unantastbarkeit der Menschenwürde und deren Unverfügbarkeit
garantiert.

Zweifellos ist das Leben das fundamentalste Gut des Menschen
überhaupt und Grundlage sittlicher Verantwortung und menschlicher Würde.
Allerdings ist mit der von Gott gemachten Würde des Menschen kein
zureichender Grund für die Lösung eines jeden Wertkonflikts (etwa
zwischen eigener Lebenserhaltung und Rettung eines anderen) gegeben.
Andernfalls stünde man vor der unmöglichen Aufgabe, aus einer theologischen

Beschreibung der Würde der menschlichen Person ein Verbot einer
letztlichen Nicht-Verfügbarkeit des Lebens folgern zu müssen. Damit
meine ich folgendes: Auf der einen Seite besagen die theologischen Aussagen,

daß der Wert nicht auf einer ihm anhaftenden, empirischen Qualität
beruht, sondern in der sich durchhaltenden TVeue-Beziehung Gottes zum
Menschen. Weil diese Würde „extra hominem" begründet ist, gibt es kein
lebensunwertes Leben; weder soziale Nützlichkeit noch
Kommunikationsfähigkeit machen die Würde des Menschen aus, sondern - streng

134



theologisch gesehen - das Ja Gottes zum Menschen. Auf der anderen Seite
aber müssen diese Aussagen nochmals kategorial gefaßt werden, um in
Lebenskonflikten Auskunft darüber zu erhalten, was sittlich verantwortet
werden kann und was nicht. Dies ist aber nicht anders möglich, als daß

man in FYage stehende Güter und Werte einem sittlichen Vorzugsurteil
unterstellt. Insofern aus heilstheologischen Aussagen nicht unmittelbar
Normsätze gewonnen werden können und insofern nach der Überzeugung

der theologischen Tradition das menschlich-leibliche Leben zwar
ein fundamentales Gut darstellt, aber dennoch mit anderen in Konkurrenz
geraten kann, heißt nach der „eventuellen Erlaubtheit der Selbsttötung
fragen..., nach dem Gut fragen, dessen Verwirklichung es rechtfertigen
könnte, das Übel der Lebensvernichtung zu verursachen".11

4. Verantwortung und Selbstverfügung

Aufgrund der vorausgehenden ethischen und theologischen Überlegungen

müssen wir davon ausgehen, daß der Freiheit des Menschen, die sich
zwar theologisch nur als sich selbst bestimmende und von Gott in
Anspruch genommene fassen läßt, die ethische Zumutung Überbunden
ist, das Problem der Selbsttötung auf dem Weg einer verantwortlichen
Güterabwägung zu entscheiden. Dieses Verfahren erfordert jedoch eine
umsichtige Interpretation in FVage stehender Güter und Werte und ein
bedachtsames Abwägen, das nicht umhin kommt, die verschiedenen
Gestalten der Selbsttötung auf ihre Legitimität bzw. Illegitimität hin zu
befragen. Ich wil dies am Beispiel der Selbsttötung aus Mangelsituationen
wenigstens ansatzweise versuchen.

a) Selbsttötung aus Mangelsituation

Die Frage der Selbsttötung aus Mangelsituationen, die sich mit der FVage

der aktiven Euthanasie berührt, ist umstritten. Theologen argumentieren,
eine Selbsttötung als letzte paradoxale Sinnstiftung inmitten der Sinnlosigkeit

aller Alternativen wäre allenfalls denkbar, wenn der Mensch sich

„zum Letzten" (A. Auer) wird bzw. wenn nicht an den Lebenssinn „Gott"
geglaubt wird. In der Tat erscheint eine solche Selbsttötung aus Bedrängnis

und Not als radikalstes Mittel, sich selbst einen Sinn zu verschallen,
und wäre es nur den, einem Leben zu entkommen, dem man sich nicht
mehr gewachsen fühlt. Demgegenüber meint der christliche Schöpfungsund

Erlösungsglaube für jeden Menschen einen Sinn und Wert verbürgen
zu dürfen, so daß er sich in seiner Sinnhaftigkeit und Würdigkeit letztlich
nicht selbst zu rechtfertigen braucht: Auch dort, wo das Leben nicht mehr
lebenswert erscheint, ist es von der göttlichen Affirmation noch getragen
und sinnvoll gemacht. Aber dennoch stellt sich die FVage, ob aus dem sinn-

135



stiftenden Ja Gottes zum Menschen ein Verbot der Selbstauslöschung
abgeleitet werden kann. Offensichtlich bleibt dem Menschen dennoch die
Aufgabe Überbunden, das Richtige und damit Sinnvolle zu ermitteln,
zuman man ja nicht weiß, ob sich der geglaubte Sinn einbahnig in der
Lebenserhaltung realisiert. Zwar wird man im Anschluß an diese
theologischen Überlegungen sagen können, daß die Selbsttötung in dem Maße
zu einem schuldhaften Vergehen wird, als sie willentliche Auflehnung und
willkürliche Verneinung des Sinngrundes menschlicher Freiheit wird;
aber dennoch bleibt die FVage, ob es nicht eine Überantwortung des
Lebens an den Schöpferin extremen Notsituationen geben kann.

So bleibt auch unter dem Aspekt der göttlichen Sinnstiftung kein anderer

Weg, als das Problem der Selbsttötung aus Mangelsituationen über
eine verantwortliche Güterabwägung zu lösen. Jene theologischen Ethiker,

welche sich auch hier für ein Vorzugsurteil entscheiden, können keinen

wirklichen Grund finden, der eine direkte Tötung infolge psychischen
und physischen Schmerzes oder infolge Krankheit und Ehrverletzung
rechtfertigen würde. Denn die Person in ihrer Auszeichnung von Vernunft
und Freiheit ist ein sittlicher Wert, der den Beeinträchtigungen gegenüber
wie Leid, Krankheit als nicht-sittlichen Übeln immer den Vorrang behält.
Sich selbst das Leben nehmen, „um anderen Übeln dieses Lebens aus dem
Weg zu gehen, bedeutet demnach, zur Vermeidung eines geringeren
Übels, sich ein größeres Übel zufügen" (Sth II-II q64 ad 3). In der Tat:

Gegen das Argument, daß nichtsittlichen Übeln gegenüber dem sittlichen
Wert der Freiheit, die sich ja immer in der Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit

vollzieht, kein Vorzug zu geben sei, ist nichts einzuwenden. Wie
abstrakt richtig solche Abwägungen auch sind, so wenig hilfreich mögen
sie in existenzieller Hinsicht sein. Doch das eine Notwendige ist der
Aufweis eines sittlich richtigen Urteils, das andere Notwendige ist die notvolle
Aufgabe, sich der TVagik der Krankheit und des Schmerzes, der Verhülltheit

des Todes so anzunähern, daß daraus auch Bewältigungshilfen entstehen

können. Flier geht es um die schwierige Aufgabe zu zeigen, daß die
sinnstifiende Affirmation Gottes, die den Menschen bedrängenden Übel
nicht in der absoluten Sinnlosigkeit aufgehen läßt, sondern sie nochmals,
dem Begreifen unzugänglich, umgreift.

b) Gemeinsamkeit der Anschauung?

Allerdings hat in der letzten Zeit die bisherige Gemeinsamkeit des Denkens

auch im Umkreis der theologischen Ethiker einige Einbußen erfahren.

Der evangelische Ethiker J. Fletcher hat sich als erster entschieden
gegen die ethische Disqualifizierung der Selbsttötung ausgesprochen.12
Unter den katholischen Theologen hat P. Sporken die FVage gestellt, ob die
Grundnorm der Ehrfurcht vor dem Leben » so absolut sei, daß eine andere
Entscheidung überhaupt nicht in Betracht kommen dürfte".« Er will eine

136



"kategorische und für alle Fälle geltende Verurteilung" nicht gelten lassen.
Wenn ein Sterbewilliger trotz allem medizinischen und menschlichen
Beistand dem Leben nicht mehr gewachsen ist, hält P. Sporken es für vertretbar,

das Leben durch ein aktives Eingreifen drastisch zu verkürzen. Doch
geht es dem Autor nicht eigentlich um die Statuierung einer objektiven
ethischen Norm, sondern um die Bewertung einer konkreten
Einzelentscheidung; er beabsichtigt keineswegs, eine exzeptionelle ethische
Einzelentscheidung zu einer allgemeingültigen Norm zu erheben.

TYotz dieser berechtigten Anfragen bestätigen die vorausgehenden
Überlegungen im ganzen die herkömmliche Position - wenn nicht in der
Begründung, so doch in der Sache: Es gibt keinen objektivierbaren Grund,
menschliches Leben direkt vorzeitig zu beenden, selbst wenn man sich im
Einzelfall angesichts der subjektiv empfundenen Ausweglosigkeit und der
subjektiv als unzumutbar eingeschätzten Notlage eines moralischen
Urteils enthält. Diejenigen, die sich auf das "Recht auf den Tod" berufen,
rekurrieren auf die "Qualität des Lebens". Doch muß mit Nachdruck
betont werden, daß es ohne eine grundsätzliche Besinnung über die
Bedeutung von Schmerz, Leid und Tod im menschlichen Leben keinen
adäquaten Zugang zu Suizidalität und Sterbewilligkeit gibt. Die auf Juve-
nalisierung und auf Perfektion gestimmte gesellschaftliche Grundhaltung
übersieht leicht, daß die freie Hinnahme lebensgeschichtlicher Zumutungen

mit der Qualität des Lebens nicht nur nicht unvereinbar, sondern Teil
derselben ist. In einer Zeit, in der gesellschaftliche Haltungsbilder darauf
abzielen, das Glück als Abwesenheit von allen Defizienzen und allen Leiden

zu definieren, sollten wir uns - gleichsam kontrafaktisch - daran
erinnern, daß zum Lebenswert die durch nichts ersetzbare Grunderfahrung
der Grenze und der Beeinträchtigung gehört. Wo nämlich die Illusion
geweckt wird, als könnten die problematischen Umwelten immer
ausgeklammert werden, führt dies nicht bloß zur trivialen Eindimensionalisie-
rung des Lebens, sondern letztlich zur unerträglichen Überforderung der
Betroffenen selbst. Die alten Lebensmeister weisen wohl mit Recht darauf
hin, daß im menschlichen Leben nichts Wesentliches ohne Beeinträchtigung

geschieht und daß Beeinträchtigung, sofern ein produktiver
Umgang noch möglich ist, von Belanglosigkeiten zur Substanz des Humanen

hinführt. Im redlichen Ja zur Begrenzung stellt sich der Mensch dem
Gelalle, durch das er dem Tod entgegen getrieben wird. Die ganzheitliche
Betrachtung des Menschlichen verweigert sich einer Halbierung des

Glücks, weil der einzelne ansonsten unter einen Problemlösungsdruck
gerät, der paradoxerweise Übel nicht beseitigt, sondern gerade hervorbringt.

Wrir wollen keineswegs vereinfachen, wo alles sehr schwierig ist. Wenn
leibliches oder seelisches Leiden Formen annimmt, die den Menschen an
die Grenze des Unerträglichen stoßen und es ihm offensichtlich unmög-

137



lieh machen, in irgend einer Weise sieh selbst sein zu können, befinden
wir uns in der Tat in einer "Grauzone", in der unsere ethischen Kategorien
nicht mehr recht greifen. Auf der anderen Seite ist zu bedenken, daß die
Ehrfurcht vor dem Menschen eben unmittelbar ist und daß ein Einbruch
in dieser Grundhaltung genügt, um an sich vernünftige gesellschaftliche
Übereinkünfte zu verunsichern. Doch auch dieses Wissen kann den Ethiker

nicht dazu bewegen, über jede direkte Beendigung menschlichen
Lebens unbesehen ein Verdikt zu sprechen. Nach wie vor und nicht zuletzt
auch hier gilt der Grundsatz, daß jeder Mensch ein Recht darauf hat, seine
Gewissensentscheidung, sofern sie nicht Rechte Dritter tangiert, respektiert

zu sehen. Es ist nicht Sache der Ethik, einen einzelnen (vollzogenen)
Akt oder die Person, die eine Handlung ausführt, zu beurteilen, sondern
prospektiv Richtlinien zur Entscheidungsfindung zu erarbeiten. Ihr
obliegt die Aufgabe, in den verschiedenen menschlichen Bereichen ethische

Dringlichkeiten zu benennen und auf kommunikable Formeln zu
bringen.

5. Einige Folgerungen

(1) Das christliche FVeiheitsverständnis - und darin trifft sich die ganze
Tradition - begreift den Tod als inneres Moment der FYeiheit. Der Tod

begrenzt die Freiheit in ihrem inneren Wesensmoment. Die Freiheit ist
dadurch nicht aufgehoben, wenn der Mensch den Tod uhrzeitlich vorverlagert

in einem Akt des selbstgewählten Todes; denn auch da muß man
sich der Verfügungsmacht des Todes letztlich nochmals unterwerfen.
Wenn der Tod das sein soll, was er ist, nämlich die Begrenzung der Freiheit,

dann kann er nur angenommen werden, wenn er tatsächlich einem
entgegentritt. Die Annahme scheint aber nicht größer, sondern kleiner zu
werden, wenn wir versuchen, den Tod noch ein wenig in die Hand zu
bekommen. Den Tod forcieren heißt, ihn verfremden. Es ist ein Scheingewinn

an FVeiheit über einen vernichtenden Tod, den man vorausnimmt.
Die freie Annahme bricht seine Macht. Vielleicht ist dieses Freiwerden vor
dem Schrecken des Todes, der den Lebenssinn zu stehlen scheint, eine
greifbare Hoffnung, die endgültiges Leben werden läßt.
(2) Der christliche Glaube hat sich allemal gegen den Tod und seine
Grenzen engagiert. Denn der Tod bringt Verhältnislosigkeit. Und Verhält-
nislosigkeit schafft den Tod. Suizidale Lebenskrisen führen in die
Verhältnislosigkeit. Dadurch werden sie zu Todesbedrohungen. Noch bevor sich
die Theologie Überlegungen zur sittlichen Erlaubtheit oder Unerlaubtheit
der Selbsttötung machte, war sie der Überzeugung, daß man die tödliche
Begrenzung allemal dadurch am besten eingrenzt, daß man solcherart
Verhältnisse schafft, daß der möglicherweise frei zu wählende Tod seine

138



Schatten gar nicht erst vorauswerfen muß. Von daher ist es auch nicht
verwunderlich, daß wir in den ersten Jahrhunderten keine eindeutigen
Aussagen zur Selbsttötung finden, aber eine engagierte Praxis.
(3) Vorgängig zur ethisch-normativen FVage sucht die christliche Ethik
heute Haltungsbilder, die als Leitlinien einer verantwortlichen
Selbstbestimmung dienen können. In der gesellschaftlichen Diskussion ist ja weniger

der abstrakte Wert des Lebens umstritten, als \ielmehr die Art und
Weise des verantwortlichen Umgangs mit ihm. Die christliche Ethik
erkennt: Wenn man heute mit der FYeitodproblematik und den steigenden
Suizidraten umgehen will, dann muß man ein Ethos der Lebensförderlich-
keit mit konkreten Prioritäten schaffen. Damit verbinden sich konkrete
Vorstellungen: Lebensförderlichkeit heißt, daß beschädigtes Leben mitten
unter uns angenommen werden muß, mitten unter uns leben darf, also
nicht »klinisch« aufgeräumt wird, sondern in mitmenschliche Kommunikation

überführt werden muß. Wer den Suizid nur als Problem der
individuellen FVeiheit sieht, leistet den gesellschaftlichen Trennungs- und
Aufräumungsarbeiten zwischen Glück und Leid Vorschub. Nicht die Rettung
eines letzten individuellen Freiheitsraumes kann das Ziel einer Ehtik sein,
sondern die Forderung jenes Haltungsbildes, das zeigt, wie Leben glücken
kann, trotz aller Beschädigung, trotz allen Leids. Der Leidende, der nicht
isoliert wird, kann vielleicht zu seinem Leiden stehen. Der Behinderte,
dem der FVeitod nicht nahegelegt wird, kann vielleicht erfahren, daß sein
Schicksal geteilt wird.

Das Wesen des Todes, auch des gewaltsamen Todes, ist - wie gesagt -
Verhältnislosigkeit. Diese Verhältnislosigkeit beginnt beim Suizidgefährdeten

in den alltäglichen Bezügen. Dagegen gilt es das entgegenzusetzen,
was Max FVisch in einem seiner literarischen Stenogramme verzeichnet
hat. Verzeihen Sie meinen literarischen Schluß: »Auf der Welt sein: Im
Licht sein. Irgendwo Esel treiben, unser Beruf. - Aber vor allem standhalten

dem Licht, der FYeude im Wissen, daß ich erlösche im Licht über Ginster,

Asphalt und Meer, Standhalten der Zeit, der Ewigkeit im
Augenblick14«.

Adrian Holderegger
Prof. Dr. theol.
Rte de l'Aurore 16

1700 FYibourg

139



Fußnoten

1) J. Hackethal, Sterbehilfeprobleme. Plädoyer für die Legalisierung einer
»Kontrollierten Ärztlichen Erlösungshilfe auf Wünsch des Patienten«, Exit-Publikation
1985.

2) J. Wagner, Selbstmord und Selbstmordverhütung, Karlsruhe 1975.

3) J. Améry, Hand an sich legen. Diskurs über den FVeitod, Stuttgart 1976, 154.

4) W. Kamiah, Meditatio mortis - Kann man den Tod »verstehen« und gibt es ein
»Recht auf den eigenen Tod«?, Stuttgart 1976, 24.

5) C. Guillon, Y Le Bonniec, Gebrauchsanleitung zum Selbstmord. Eine
Streitschrift für das Recht auf einen frei bestimmten Tod, Frankfurt 1982.

6) Metaphysik der Sitten, Weischedel-Ausgabe, Bd. IV, 555.

7) W. Weischedel, Skeptische Ethik, Frankfurt a.M. 1976, 184.

8) Eine Vorlesung über Ethik, hrsg. v. P. Menzer, Berlin 19522,192.

9) K. Löwith, Vorträge und Abhandlungen. Zur Kritik der christlichen Überlieferung,

Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 1966, 279.

10) Vgl. A. Auer, Die Unverfügbarkeit des Lebens und das Recht auf einen natürlichen

Tod, in: Zwischen Heilauftrag und Sterbehilfe, hrsg. v. A. Auer, H. Menzel, A.

Eser, Köln, Berlin, Bonn, München 1977.

11) B. Schüller, Zur Problematik allgemein verbindlicher ethischer Grundsätze, in:
Theol. u. Phil. 45 (1970) 15.

12) Vgl. J. Fletcher, In Verteidigung des Suizids, in: Suizid und Euthanasie als
human- und sozialwissenschaflliches Problem, hrsg. v. A. Eser, Stuttgart 1976,
233-244.

13) Vgl. P. Sporken, Menschlich sterben, Düsseldorf 1972, 82ff. Zu dieser Problematik

ausführlicher: A. Holderegger, Recht auf den eigenen Tod, in: Reformatio 35

(1986) 55-63.
14) M. Frisch, Homo faber. Ein Bericht, Zürich 1979,246.

140


	Ethische Probleme des Suizids

