Zeitschrift: Publikationen der Arbeitsgruppe fir Kriminologie

Herausgeber: Schweizerisches Nationalkomitee fur geistige Gesundheit ;
Arbeitsgruppe fur Kriminologie

Band: - (1986)

Artikel: Ethische Probleme des Suizids
Autor: Holderegger, Adrian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1051029

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1051029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ethische Probleme des Suizids

Adrian Holderegger

1. Situierung der Suizidproblematik

Seit geraumer Zeit macht sich auch in unseren Breitengraden eine mehr
oder weniger offene Tendenz bemerkbar, die das ,Recht auf den eigenen
Tod* gebieterisch einfordert. Hier zeichnet sich offensichtlich ein neues
Freiheitsgefiihl ab, das zwar in unserer Geschichte Vorbilder hat, in unse-
rer Gesellschaft aber neuartig, wenngleich auch nicht iiberraschend ist.
Im Zuge gesteigerter Anforderungen an die Lebensqualitiat und im Zuge
der Steigerung medizin-technischer Moglichkeiten erscheint die individu-
elle Ubernahme des Todesgeschickes als problematisch. Inmer mehr
Menschen empfinden offensichtlich die Unbestimmbarkeit des Todes als
eine Zumutung. Unter Berufung auf das Selbstbestimmungsrecht eines
jeden Menschen gilt hier nicht wenigen die rationale Bestimmung des
Todeszeitpunktes als angemessen und zeitgemaD. In diesem Kontext gibt
es seil einigen Jahren weltweit Organisationen (Exit-Vereinigungen), die
sich zum Ziel gesetzt haben, fiir den Menschen das Recht einzufordern, in
Wiirde sterben zu diirfen. Es geht ihnen um eine rechtlich verankerte
Moglichkeit, unter bestimmten Umstdnden das eigene Leben selbst been-
den zu konnen bzw. durch andere beenden zu lassen. Julius Hackethal,
einer der bekanntesten Vorreiter der ,Recht-auf-Sterben-Bewegung¥,
spricht sogar von einem selbstverstindlichen Menschenrecht, wonach
jeder fiir sich bestimmen kénne, wann und wie er sterben wolle'.

Parallel zu diesen Vereinigungen, in denen sich inzwischen mehrere
Zehntausend zusammengeschlossen haben, setzen sich auch einzelne
Autoren dezidiert fiir das Recht auf einen wiirdigen Tod ein. Wahrend sich
aus juristischer Sicht Joachim Wagner in seinem Buch ,Selbstmord und
Selbstmordverhiitung“? von 1975 fiir die Anerkennung eines ,Grund-
rechts auf Selbstmord*“ einsetzt, pladierte ein Jahr danach der Schriftstel-
ler Jean Améry fiir ein Recht, ,,einem Leben ohne Wiirde, Menschlichkeit
und Freiheit“® zu entrinnen. Aus philosophischer Sicht verteidigt Halter
Kamlah in einer kleinen Streitschrift ,die moralische Erlaubnis, sich auf-
grund ruhiger und reiflicher Erwédgung von einem iiberschwer geworde-
nen, nicht mehr erfiillten und nicht mehr wiederhergestellten Leben zu

125



befreien“*. Und schlieBlich haben die beiden Soziologen Claude Guillon

und Yves Le Bonniec in einem umstrittenen Buch Gebrauchsanweisungen
zum Selbstmord vorgelegt, in denen sie detailliert auf taugliche toxische
Substanzen hinweisen. Die beiden Autoren verstehen den Suizid als eine
Art Widerstandsrecht in einer Gesellschafl, die durch totalitire Machtan-
spriiche und durch einen ungeheuren Leistungsdruck gekennzeichnel
sei, und die durch menschenverachtende Zwangsmechanismen Selbstbe-
stimmung und Verantwortung des einzelnen auf ein Minimum reduziere.
Im Grunde genommen versteht sich diese Schrifl als eine Anklage gegen
die Gesellschaft, die als eigentlicher Suizidverursacher anzusehen wire.
Denn: wiren die Umstande anders und wiirden die Menschen aufhoren,
sich gegenseitig zu unterdriicken, miiten nicht so viele Menschen den
letzten verzweifelten Weg in den Suizid suchen. Was hier aus sozial-ethi-
scher Perspektive als Widerstandsrecht postuliert wird, machen auf der
anderen Seite Exit-Bewegung, Améry und Kamlah in individual-ethischer
Perspektive ein Recht auf den selbstgewdhliten Tod geltend, wann immer
der einzelne an seiner Umwelt verzweifelt oder an einer todlichen Krank-
heit leidet. Von den Befiirwortern des Rechts auf Selbsttotung wird dieses
Recht aus dem Recht auf einen menschenwiirdigen Tod und eng damit
zusammenhangend in Berufung auf die menschliche Freiheit begriindet.
Zweifellos haben diese Auffassungen etwas Faszinierendes und etwas
Hinreilendes. Sie vermitteln das Gefiihl von letzter Freiheit, etwa im
Sinne von Michel de Montaigne: ,Der freiwillige Tod ist der schonste. Das
Leben hidngt vom Willen anderer ab, der Tod nur von unserem Willen.“
Doch scheint mir die Stilisierung solcher Freiheit schlecht mit den Tatsa-
chen iibereinzustimmen, die seit langem iiber Suizid und Suizidversuch
bekannt sind. Die auf das individuelle Freiheitsrecht fokussierte Freitod-
problematik labt einige Bedenken zuriick. Denn jenseits von subtilen
Unterscheidungen um Krankheit und Freiheit mufi man doch wohl davon
ausgehen, dafl Suizidgefahrdete und Suizidwillige in der Regel nicht
imstande sind, am Leben festzuhalten, und dall es enormer gegenlaufiger
Tendenzen bedarf, um die vitalen Antriebskréfle zu iiberwinden. Es zeigt
sich wohl deutlich, daB die Mehrzahl suizidal Handlungswilliger sich in
einem aulergewohnlichen Zustand befindet, der einen driangenden,
mehr oder weniger zwingenden Einflull ausiibt, so sehr, dal} es als hochst
fraglich erscheint, ob hier iiberhaupt von einem Freiheitsakt die Rede sein
kann. In ethischer Hinsicht ist jedenfalls die Tatsache von Bedeutung, daf}
die weitaus meisten Suizidenten die Willensfahigkeit verloren haben,
Wertinhalte erfassen und sie in eine posilive Gesamtausrichtung der Per-
sonlichkeitsentfaltung integrieren zu konnen. Verstehen wir Freiheit nicht
so sehr als Freiheit der Wahl, sondern als jene Fahigkeit, zu sich selbst
Distanz zu gewinnen, Krifte zu begreifen, denen man unterworfen ist,
aktiven Anteil am Lebensgeschick zu gewinnen und eine Lebenskonse-

126



quenz auch unter veranderten Umstinden durchhalten zu kénnen, dann
mub man von der Tatsache ausgehen, dal die allerwenigsten Suizidenten
diese Fahigkeit noch besitzen.

Daraus folgere ich: Diskussionen iiber das Verfiigungsrecht des Men-
schen im Kontext der Suizidproblematik bleiben im ,luftleeren Raum*
oder sind zumindest unvollstindig, solange sie nicht erweitert werden mit
dem Wissen um die freiheitsmindernden Dimensionen des Suizidphédno-
mens. Ein Umgang mit der Freitodproblematik, der die ethische Seite nur
fir eine Sache der richtigen Argumente halt, ohne auf die Entstehung sui-
zidaler Probleme einzugehen, verfehlt die eigentliche Suizidproblematik.
Wer wiirde die hohe Suizidrate in unseren Gesellschaften — mag man die
einzelnen Selbsttotungsakte beurteilen wie man will — als ein Indiz von
Freiheit und Wiirde betrachten? Ist sie nicht vielmehr ein Zeichen von
Unfreiheit und Mangel an Wiirde, von Angst und Isolation, von Uberforde-
rung und Hang zum Unlebendigen? Die Frage nach Gebot und Verbot, die
strikt ethische Frage, geht dann an der Situation der Betroffenen vorbei,
wenn nicht auch die verursachenden Momente miteinbezogen werden.
Mit anderen Worten: Man ldst nicht schon mit der Beantwortung der
Frage, ob man seinem Leben ein Ende setzen diirfe oder nicht, die suizi-
dale Problematik und die individuelle Genese des Freitodes. Dies bringt
bestenfalls eine Moralisierung bzw. Entmoralisierung des Suizidaktes,
aber eine Verdeckung der pathogenen sozialen Faktoren mit sich. Eine
Ethik, die nicht gleichzeitig auch die Ursachen, die zu suizidalen Belastun-
gen fithren, im Blick hat, verfehlt ihren Ansatz. Hier kann sie nur die Wis-
senschaflen unterstiitzen, die soziale, medizinische und pastorale Praxis
zu beraten versuchen.

Es scheint mir trotz des Gesagten doch auch sinnvoll zu sein, sich die
ethische und theologische Frage zu stellen, ob die Selbsttotung nicht doch
auch eine ernstzunehmende menschliche Maéglichkeit darstellt. Und dies
aus zwei Griinden:

Erstens: Die sachwissenschaftlichen Erdrterungen geraten an ihre
Grenzen, wo es um die Bestimmung des Menschen im Ganzen geht und
daraus hervorgehend um die Frage, was der Mensch darf und was nicht
bzw. was moralisch verantwortbar ist und was nicht. Wie notwendig zwar
die empirischen Zugiange den Rahmen menschlichen Gelingens abstek-
ken, wie hilfreich hier Blockierungen und Ursachen suizidaler Entwick-
lungen aufgezeigt werden, so ist aber dennoch nichts dariiber entschie-
den, was dem Menschen verbindlich auferlegt ist. Und gerade weil es eine
Auszeichnung des Menschen vor allen anderen Lebewesen ist, liber sich
selbst de fakto radikal bestimmen zu konnen, stellt sich die Frage nach
Sinn und Grenze des Selbstverfiigungsrechtes gleichsam als Sinnfrage
schlechthin. Jenseits von Handlungskonditionalitaten und jenseits von
allen Pathologien stellt sich fiir den reflektierenden Menschen die Sinn-

127



frage, wie weit es ihm zusteht, auch liber seine Existenz im ganzen
bestimmen zu kénnen. Wenn Camus der Meinung ist, dall es nur ein wirk-
lich ernstes philosophisches Problem gebe, ndmlich den Selbstmord, dann
bringt er hier zum Ausdruck, dal sich in der Freitodproblematik gleich-
sam nur der Ernstfall menschlicher Sinnproblematik zeige.

Zweitens ist eine griindlich und ernsthaft gefiihrte Diskussion um das
Selbstverfiigungsrecht notwendig, obwohl sie von den unmittelbaren
Handlungskonditionalitdten und Ursachen abstrahiert, weil sie das 6ffent-
liche Anschauungsklima mitbestimmt und langfristig gesehen doch einen
entscheidenden Einflull auf das suizidale Verhalten auszuiiben vermag.
Man erinnert sich daran, dal Goethes Werther-Roman eine Vielzahl von
Jugendlichen zur Nachahmung angehalten hat und daB heute — allerdings
etwas anders gelagert — erfolgreiche Biicher Menschen ermuntern, ihr
Recht auf Selbsttétung zu gegebener Zeit wahrzunehmen. Wie immer
man solche Imitationsreize und Rezepte zu beurteilen hat, sie machen
doch deutlich, daB sie die Einstellung zu Leben und Tod atmosphérisch
mitbedingen und das suizidale Klima und Haltungsbilder erheblich beein-
flussen.

2. Selbsttotung als ethisches Problem

Es gibt grundsatzlich zwei Moglichkeiten an die Frage heranzugehen, ob
Selbsttétung legitim sei oder nicht. Die eine erfolgt rein immanent-
ethisch, ohne die Voraussetzung eines Schopfers und eines iiber den Tod
hinaus lebenserhaltenden Gottes; die andere auf der Basis des Glaubens
an einen leben- und sinnstiftenden Gott. Diesen beiden Moglichkeiten
wollen wir im folgenden etwas gesondert nachgehen.

Nicht ohne Grund hat die Tatsache, dafl der Mensch sich selbst den Tod
geben kann, in der ethischen Tradition eine eigenartige Faszination, aber
auch ein ,existenzielles Schaudern“ (Jaspers) bei Menschen aller Zeiten
hervorgerufen.

Es ist nicht verwunderlich, dal die ethische Bewertung der Selbsttotung
seit der Antike eine eigenartige Zwiespiltigkeit aufweist. Auf der einen
Seite wird die Selbsttétung als Tat volliger Unfreiheit entschuldigt oder
dann als Tat hochster Freiheit glorifiziert. Auf der anderen Seite versucht
man, die Selbsttotung moralisierend auf einen persénlichen Zustand des
sittlich-geistigen Zerfalls zuriickzufiihren.

In der Friihzeit gab es die Uberzeugung, der Mensch verstoBe mit der
Selbstentleibung gegen die Gottheit. Platon beispielsweise vergleicht den-
jenigen, der sich selbst den Tod gibt, mit einem Wichter, der ungebeten
seinen Posten verldft. Doch a6t er auch Umstdnde gelten, wie unheilba-
res Leiden oder schlimme Leidenschaften, die es dem Menschen erlau-

128



ben sollen, in seine Schicksalsbestimmung einzugreifen. Aristoteles meint
wesentlich bestimmter, nur ein Feigling, der sich aus der menschlichen
Gemeinschaft stehle, konne sich selbst umbringen. In der rémischen
Antike dagegen, zu einer Zeit der pessimistischen Grundstimmung, for-
derte man das Recht auf die Selbsttotung entschiedener ein. Jedem stehe
die Tiir offen, das Leben zu verlassen, wenn ihn Ungemach und geistige
Umnachtung ereile, so lautet die Losung der Stoiker. ,Die Natur hat nur
einen Eingang in das Leben geschaffen, aber viele Ausgédnge, und dies ist
der Vorzug des verniinftigen Menschen vor dem Tier.... Sie (die Philoso-
phie) lehrt, den selbstgewihlten Tod dem natiirlichen vorzuziehen, den
nur Toren einen schonen Tod nennen mégen“, so schreibt Seneca in sei-
nen berithmten Briefen. Er bewertet den Freitod als die Tat der menschli-
chen Freiheit. Zwar plddiert der Stoiker Epikur fiir innere Unerschiitter-
lichkeit und Gelassenheit, meint aber dennoch, die Eintrittskarte in das
Leben zuriickgeben zu konnen, wenn er, vergleichbar dem sich langwei-
lenden Theaterbesucher, von den Freuden des Lebens nicht mehr gefes-
selt werde. In der Neuzeit bestreiten Kant und Hegel, dal der Mensch ein
unmittelbares Recht habe, seine Existenz zu vernichten. Kant ist entschie-
den der Meinung, der Selbstmord sei nicht unerlaubt, weil Gott ihn verbo-
ten habe, sondern weil er verwerflich sei, denn: ,,Das Subjekt der Sittlich-
keit in seiner eigenen Person zu vernichten, ist ebensoviel als die Sittlich-
keit selbst ihrer Existenz nach, soviel an ihm ist, aus der Welt zu schaf-
fen.“® David Hume, ein Zeitgenosse Kants, ist entschieden anderer Mei-
nung: Die Selbsttétung ist weder ein VerstoB gegen Gott, noch gegen die
Gesellschafl, sondern ein der menschlichen Natur eingestiftetes Recht. Es
gelte darum, den Christen wie den Nichtchristen wieder in seine angebo-
rene Freiheit einzusetzen.

Diese Auseinandersetzung um Fir und Wider ist bis heute nicht abge-
schlossen; und immerzu scheinen die Argumente, die in der Geschichte
vorgebracht wurden, erneut zur Debatte zu stehen. Als Ethiker macht man
die Beobachtung, dall jedes Argument ein Gegenargument erzeugt. Ich
will dies an einzelnen Argumenten verdeutlichen:

Es wird etwa gesagt: Die Wiirde des Menschen liegt in seiner Freiheit.
Das radikale Freiheitsverstindnis des Humanismus von der Antike bis zur
Gegenwart umschlieBt auch die Freiheit zur Selbstausléschung. Was soll
eine Freiheit, wenn man sie nicht dazu verwenden kann, um sich ihrer
endgiiltig zu begeben. So haben es die antiken Philosophen verstanden, so
hat es David Hume neu in die Diskussion eingebracht und so wird es neu-
erdings etwa von der ,Exit-House“-Bewegung verstanden. Freiheit
erscheint hier als essentieller Aspekt menschlichen Daseins, als ein Privi-
leg des ,Humanen“. Man kann dann sogar fragen, ob es nicht Bedingun-
gen gibt, aus denen ein sittliches Recht zur Selbsttotung ableitbar ist, ob
nicht Selbsttétung ,,das letzte Stiick der mir gestellten Identititsaufgabe*

129



sein kann. Verfehle ich nicht meine Identitat, wenn ich ,,die letzte und tap-
fere Identitidt des Selbstmorders verweigere und ihr ein Leben vorziehe,
das nur noch die unaufhérliche Wiederholung meiner Einsamkeit und
Nutzlosigkeit, meiner Angst und Traurigkeit“ ist, wie P Harlin formuliert.
Dagegen ld0t sich einwenden, daB der Mensch in seiner Freiheitsfahigkeit
iiberfordert ist, wenn er die Verantwortung fiir seinen Tod iibernehmen
will. Denn die Selbsttotung ist keine unbeliebige Tat, sondern tragt den
Charakter des Unwiderruflichen. Und wer kann sich aus dem verdunkel-
ten Augenblick definitiv entscheiden, dal fiir alle Zukunft Sinnlosigkeit
und dunkles Nichts herrschen soll. Lehrt uns die Erfahrung nicht, daf3 im
menschlichen Leben Sinnméglichkeiten angelegt sind, die wir teils ver-
wirklichen und die fiir uns teils noch in der Verborgenheit der Zukunft lie-
gen? Ist man angesichts der Todeswahl nicht radikal iiberfordert, wenn
man fiir alle Zukunft dariiber entscheiden mull, dall auch in der weitern
personlichen Geschichte kein Sinn mehr vorhanden sein soll? Dali es
nicht wieder erfiilltere Zeiten gibt, wo menschliche Werte wie Zuneigung,
Wohlwollen zur Gliickserfahrung gehoren werden? Daraus folgert der
Philosoph W. Weischedel: ,Daher darf der Skeptiker, sprich der Denkende,
wenn er sich selber treu bleiben will, auf keine Weise, auch eine durch ihn
selbst negierende Tat, wie sie der Selbstmord darstellt, das Nichts als def-
initiv behaupten, sondern er muB sich in der Schwebe zwischen Sein und
Nichts, und das heifit eben: in der offenen Fraglichkeit halten®.’

Ferner: Sozial und personal giinstige Voraussetzungen gehoren zur Ent-
faltung der menschlichen Existenz. In der Tat mag es den psychischen Tod
geben, also jene Situtation, in der psychische und soziale Umstdnde die
innere Entfaltung vermindern, blockieren oder verhindern. Und in der Tat
mag es Diisternisse der Seele geben, die einem Leidenden jede Hoffnung
nehmen; Umstande, die jede Lebensqualitit und jeden produktiven
Umgang mit dem eigenen Leben verhindern. Und dennoch, so kann man
sich mit Kant fragen: gibt es nicht eine Priavalenz des Lebens, einen
Grundentschlufl fiir das Dasein, weil ich mir sonst fiir alle Zukunft die
Grundlage meines hochsten Gutes, die Freiheit entziehe? Menschliche
Freiheit ist nun einmal an das Dasein gebunden. Es bleibt mir kein ande-
rer Weg, als dal} ich sie durch das Medium des Lebens wahrnehme, verle-
bendige und aktualisiere. Durch den vorzeitig gewéahlten Tod bereite ich
auch meiner Freiheit oder eventuellen spiteren Freiheitsmoglichkeiten
ein vorzeitiges Ende.

Treibt man die Argumente immer geniigend weit, eroffnet sich stets
eine Unentschiedenheit, eine eigenartige Zwiespiltigkeit, eine eigenar-
tige Unentschlossenheit. Es geht hier nicht darum, Einzelschicksale zu
moralisieren, sondern es geht darum, Argumente gegeneinander abzuwa-
gen. Und da zeigt sich, sofern in der ethischen Tradition mit geniigendem
Ernst iiberlegt wurde, dall eine definitive Antwort, auf die eine oder

130



andere Seite hin, in einer Zweideutigkeit verbleibt. Selbsttotung, so ergab
sich, wird dann zweifelhaft, wenn sie dem Wesen der aktiv oder leidend
sich vollziehenden Freiheit widerspricht. Mehr und lianger gelebte Frei-
heit ist besser als vorzeitig erloschene, wenn Freiheit iiberhaupt gut ist.
Dabei ist an Grundakte wie Erkennen, Schopfertum, Liebe zu denken.
Doch endet auch das erfiillteste Leben. Diese Sinnlosigkeit bleibt beste-
hen. Menschliches Erkennen, menschlicher Schaffensdrang und mensch-
liche Liebe erreichen nie ihr Ziel. Darum wiederholen sich diese Akte
immer wieder von neuem, in immer besseren Anlaufen, trotz aller Enttau-
schung, und nicht bloB in der suizidalen Situation. Diese menschliche
Grundsituation ist es wohl, die das Fiir und Wider in der Selbstvernichtung
in der Schwebe lafit.

3. Selbsttétung als moraltheologisches Problem

In der sogenannten vorkritischen Ethik formuliert I. Kant: ,Aller Schein
verliert sich doch aber, wenn man den Selbstmord in Ansehung der Reli-
gion erwigt“.® Offensichtlich zielt Kant mit dieser Bemerkung auf die Aus-
sage, dall es gegen das Recht auf Selbstvernichtung letztlich nur ein reli-
gioses Argument gebe, ndmlich das der absoluten Schopfermacht Gottes,
die es dem Menschen verwehre, sich selbst das Leben zu nehmen. Im dhn-
lichen Sinne meint auch der Philosoph K. Lowith, es gédbe nur ein einziges
stichhaltiges Argument, ein religioses, das ,,steht und fallt mit dem christli-
chen Glauben, dall der Mensch ein Geschopf Gottes ist, dall er sein Leben
als eine Gabe geschenkt bekam. Dann, aber auch nur dann ist der Selbst-
mord... eine ungehoérige AnmaBung, ein Aufstand des Menschen gegen
seinen Schopfer“.? In der Tat sieht die moraltheologische Tradition in der
Souverinitat Gottes gegen die freie Selbstverfiigung des Menschen das
entscheidene Argument. Die beiden anderen in der Tradition vorgetrage-
nen Argumente, die gewollte und freie direkte Selbstvernichtung verstoQie
gegen das Gebot der Selbstliebe und gegen die Gemeinschaft, sind dem
Souverdnitatsargument gegeniiber von sekundarer Bedeutung. Dies nicht
zuletzt deshalb, weil die Unzuldnglichkeit der Beweiskraft dieser beiden
Argumente als langst aufgedeckt gilt: Denn die Wertschatzung des Lebens
(d.h. die Selbstliebe) bezieht sich nicht bloB auf die physiche Existenz,
sondern auch auf die sittliche Gesamtentfaltung der Person, die, exempla-
risch im Martyrium, gerade die Drangabe der physischen Existenz einfor-
dern kann. Zum anderen griinden die sittlichen Anspriiche gegeniiber der
Gemeinschaft in den sittlichen Anspriichen der Person selbst, d.h. in der
Freiheits- und Vernunftsfihigkeit der Person, die von der Gemeinschafl
her nicht konstituiert wird, aber dennoch auf sie bezogen bleibt.

131



a) Die Souveranitat Gottes — Lebensrecht des Menschen

Neben den beiden erwahnten vernunftrechtlichen Argumenten erkennen
allerdings die meisten Theologen in der folgenden, spezifisch theologi-
schen Begriindung die eigentliche Beweiskraft gegen die Selbsttotung:
Der Schopfergott ist der alleinige Herr iiber Leben und Tod. Der Mensch
ist daher nicht absoluter Herr seiner selbst. Folglich kommt dem Men-
schen nur ein Nutzungsrecht, aber kein Verfiigungsrecht ,,in substantiam“
ilber das Leben zu. Wer sich seines Lebens bemachtigt, greift in die Herr-
schaftsrechte Gottes ein. Dieser, an einen Syllogismus erinnernde Beweis-
gang kann geradezu als klassisch bezeichnet werden. Er findet sich schon
bei Thomas (vgl. Sth II-1I q64 a5) iiber bedeutende Handbiicher der Mo-
raltheologie (z.B. Mausbach-Ermecke, Lanza-Palazzini) bis hin zu Einzel-
abhandlungen. Wie blindig und plausibel zundchst das Argument auch
erscheinen mag, so fragwiirdig erscheint es bei nidherem Zusehen im
Detail. Zu einem Teil besteht das Verbot aus einer analytischen Erklarung,
denn keine totale Verfigungsmacht iiber das eigene Leben zu besitzen,
heilt doch bedeutungsgleich, da man sich selbst nicht umbringen darf.
Damit bleibt das Verbot noch eigens zu begriinden. Nun ist leicht zu erken-
nen, dab der wirkliche Grund des Verbotes der Selbsttétung im Herr-Sein
Gottes iiber den Menschen liegt. Die Schwache dieses Verweises liegt aber
genau besehen darin, dall hier in gleichsinnigen Ausdriicken vom Herr-
schaftsrecht Gottes und vom menschlichen Verfiigungsrecht die Rede ist.
Abgesehen einmal von der in dieser theologischen Sprechweise implizier-
ten problematischen Vorstellung, die doch zwischen Gott und Mensch
eher ein Verhaltnis der Konkurrenz als ein Verhaltnis der Freiheit aufrich-
tet, verbietet es die theologische Sprachlehre, von irgendwelchen Pradika-
ten Gottes direkt auf das Verhalten des Menschen zu schlieflen. Mit ande-
ren Worten: Aussagen iiber Gott konnen nur in analoger Sprechweise auf
den Menschen iibertragen werden, woraus dann allerdings keine eindeu-
tigen Imperative bzw. Prohibitive gewonnen werden konnen. Wer bei-
spielsweise von der Liebe Gottes spricht und die Aufforderung daran
knupfl, ihr gleich zu tun, mub} dies in Kategorien menschlicher Solidaritat
und menschlichen Wohlwollens iibersetzen. Dies bedeutet fiir unseren
Zusammenhang, daB erst sittliche Kriterien gefunden werden miissen, in
denen sich das mit der Souveranitat Gottes Gemeinte ebenso kategorial
fassen laBt wie bei den sittlichen Kriterien, die man zur Erlaubtheit oder
Unerlaubtheit der Totung eines anderen Menschen benutzt hat. Denn die
Souveranitiat Gottes erweist sich ,nur“ als ein Anspruch zur sittlichen Ver-
antwortung des Menschen. Diese Verantwortung konkretisiert sich aber in
der Tradition bereits bei allen fundamentalen Streitfragen (auller der
direkten Selbsttotung und der Tétung unschuldigen Lebens) teleogisch,
d.h. im Sinne der Abwigung in Frage stehender Werte und Ubel. So wurde
das sittliche Urteil zur Frage der Totung im Krieg, der Todesstrafe, der

132



Totung in Notwehr, teleologisch konstituiert. Das heibBt: solche Akte waren
dann sittlich gerechtfertigt, wenn hohere Giiter oder das Leben anderer in
Gefahr waren.

Wir stehen zwar heute diesen Ausnahmen einigermaBen skeptisch
gegeniiber, aber sie machen doch deutlich, daf sich die These von der
Unverfiigbarkeit angesichts gravierender Konfliktsfalle einige Einschran-
kungen gefallen lassen mubBte. Die katholische Moraltheologie hat jeden-
falls unter den Handlungen mit Todesfolge nicht blo das Sterbenlassen,
sondern auch direkte Totungshandlungen im ungerechten Angriff (z.B.
Kombattanten im Krieg) wie auch indirekte Tétungshandlungen, welche
den Tod in Verfolgung eines hoheren Wertes wegen in Kauf nehmen (z.B.
stellvertretender Tod im Martyrium), vom generellen Verbot ausgenom-
men. Wichtig ist hier nun nicht die entfaltete Kasuistik, sondern die Fest-
stellung, daB dadurch die Uberzeugung zum Tragen kommt, daB das
Leben der Giiter hochstes nicht ist, sondern durchaus in Konkurrenz zu
hohen sittlichen Werten geraten kann. Prinzipiell ist die Moraltheologie
der Meinung, daB Riskierung und Aufopferung des Lebens fiir einen ande-
ren Wert (z.B. Freiheit, Gerechtigkeit) in den genannten Fillen zumindest
dann nicht widersittlich sind, wenn diese Werte nicht entweder ihre
Grundlage verlieren oder aber nicht schwer beschadigt werden. Wir miil-
ten nun die Umstinde und Handlungssituationen genau diskutieren, in
denen die Moraltheologie ein sittliches Urteil aus den in Konkurrenz ste-
henden Giitern und Werten gewonnen hat, welche das rechtswidrige Ver-
figen iiber menschliches Leben erheblich einschranken. Dies ist hier
nicht moglich und fiir unseren Zusammenhang auch nicht so wichtig. Die
entscheidende Konsequenz aus der Analyse des Souverénitidtsargumentes
ist nun aber die, daB ein sittliches Urteil iiber die Selbstt6tung doch wohl
auch iiber den Vergleich konkurrierender Werte bzw. Ubel gewonnen wer-
den mub. Denn wie wir herausgestellt haben, ist die mit der Souveranitat
Gottes mitgemeinte Geschopflichkeit und beanspruchte Freiheit des Men-
schen nur eine ,,Grammatik“ fiir verantwortlichen und nicht beliebigen
Umgang mit dem Leben. Die Geschopflichkeit und die damit von seiten
Gottes beanspruchte Freiheit schliefen in sich den Imperativ zur verant-
wortlichen Verwirklichung der Schépfungsrealitat. Darin erkennt sich der
Mensch als ein sich selbst aufgegebener und zur humanen Sinngestaltung
seiner selbst und von Wirklichkeit iiberhaupt aufgerufen. Von dieser
grundlegenden Einsicht her wichst die Uberzeugung unter den Theolo-
gen immer mehr heran, dal es keinen anderen Weg gibt, denn die Mog-
lichkeit der Totung bzw. Selbsttotung als eine mit der tatsdchlichen Selbst-
verfugungsmacht vom Schopfer gegebene zu konstatieren, um dann
gleich festzustellen, daB der Mensch die sittliche Entscheidung dariiber zu
fallen hat, unter welchen Umstidnden sie als berechtigt zu gelten hat und
unter welchen nicht. Unter diesen Voraussetzungen kann die Selbstté6tung

133



nicht im vorhinein, unabhangig von Umstanden und Folgen, als eine in
sich schlechte Handlung (malum in se) betrachtet werden; das Verantwor-
tungs-Sein des Menschen lalbt die reale Moglichkeit von Selbsttétung aus
sittlicher Verantwortung zunichst einmal offen, auch wenn in concreto
noch zu sehen ist, ob es den Fall der direkten Verfiigung als verantwortli-
che Tat iiberhaupt geben kann.

b) Die Geschopflichkeit des Menschen — Begrenzung der Selbstverfligung

Neuerdings erscheint von anthropologischer Seite her das Souveranitats-
argument aus der geschopflichen Kontingenz oder der Relationalitat des
Menschen (K. Barth, D. Bonhoeffer, U. Eibach, A. Auer).'"° Es wird gesagt,
Wesen und Wiirde des Menschen wurzeln letztlich in der von Gott verbiirg-
ten Annahme des Menschen. Die Zielbestimmung des Menschen liege
nicht in ihm selbst, sondern in dem sich ihm zuwendenden Gott. Die
Unverfiigbarkeit des Menschen, seine sittlich-geistige Existenz, seine leib-
liche Dimension seien deshalb in der Relation zu Gott begriindet. Es
kénne deshalb nicht Sache des Menschen sein, sich aus dieser Bezogen-
heit herauszulosen. Auch wenn der Mensch in mannigfacher Weise tliber
sich selbst zu bestimmen und zu verfiigen habe, so sei die Leiblichkeit der
absoluten Totalverfiigung dem Menschen entzogen. Die Grenze menschli-
cher Selbstverfiigung sei da erreicht, wo die menschliche Existenz als
ganze in Frage stehe, weil sich die sittliche Autonomie des Menschen nur
auf die zeitlich-geschichtliche Dimension seines Daseins beziehe und
nicht auch auf deren Aufhebung. Ist diese zweite Begriindungsform der
(direkten) Unverfiigbarkeit menschlichen Lebens zwingend?

Zunichst ist zu unterstreichen, dabB die theologische Tradition mit Recht
daran festhalt, daB die Wiirde des Menschen in Gott verbiirgt ist. Darin ist
die Unantastbarkeit der Menschenwiirde und deren Unverfiigbarkeit
garantiert.

Zweifellos ist das Leben das fundamentalste Gut des Menschen tiber-
haupt und Grundlage sittlicher Verantwortung und menschlicher Wiirde.
Allerdings ist mit der von Gott gemachten Wiirde des Menschen kein
zureichender Grund fiir die Lésung eines jeden Wertkonflikts (etwa zwi-
schen eigener Lebenserhaltung und Rettung eines anderen) gegeben.
Andernfalls stiinde man vor der unmoglichen Aufgabe, aus einer theologi-
schen Beschreibung der Wiirde der menschlichen Person ein Verbot einer
letztlichen Nicht-Verfugbarkeit des Lebens folgern zu miissen. Damit
meine ich folgendes: Auf der einen Seite besagen die theologischen Aussa-
gen, dall der Wert nicht auf einer ihm anhaftenden, empirischen Qualitat
beruht, sondern in der sich durchhaltenden Treue-Beziehung Gottes zum
Menschen. Weil diese Wiirde ,extra hominem* begriindet ist, gibt es kein
lebensunwertes Leben; weder soziale Niitzlichkeit noch Kommunika-
tionsfahigkeit machen die Wiirde des Menschen aus, sondern — streng

134



theologisch gesehen — das Ja Gottes zum Menschen. Auf der anderen Seite
aber mussen diese Aussagen nochmals kategorial gefafit werden, um in
Lebenskonflikten Auskunft dariiber zu erhalten, was sittlich verantwortet
werden kann und was nicht. Dies ist aber nicht anders moglich, als dafl
man in Frage stehende Giter und Werte einem sittlichen Vorzugsurteil
unterstellt. Insofern aus heilstheologischen Aussagen nicht unmittelbar
Normsitze gewonnen werden kénnen und insofern nach der Uberzeu-
gung der theologischen Tradition das menschlich-leibliche Leben zwar
ein fundamentales Gut darstellt, aber dennoch mit anderen in Konkurrenz
geraten kann, heifit nach der ,eventuellen Erlaubtheit der Selbstt6tung
fragen..., nach dem Gut fragen, dessen Verwirklichung es rechtfertigen

konnte, das Ubel der Lebensvernichtung zu verursachen®."

4. Verantwortung und Selbstverfugung

Aufgrund der vorausgehenden ethischen und theologischen Uberlegun-
gen miissen wir davon ausgehen, daB der Freiheit des Menschen, die sich
zwar theologisch nur als sich selbst bestimmende und von Gott in
Anspruch genommene fassen lalt, die ethische Zumutung iiberbunden
ist, das Problem der Selbsttotung auf dem Weg einer verantwortlichen
Giiterabwidgung zu entscheiden. Dieses Verfahren erfordert jedoch eine
umsichtige Interpretation in Frage stehender Giiter und Werte und ein
bedachtsames Abwdidgen, das nicht umhin kommt, die verschiedenen
Gestalten der Selbsttotung auf ihre Legitimitdt bzw. Illegitimitat hin zu
befragen. Ich wil dies am Beispiel der Selbstt6tung aus Mangelsituationen
wenigstens ansatzweise versuchen.

a) Selbsttotung aus Mangelsituation

Die Frage der Selbsttotung aus Mangelsituationen, die sich mit der Frage
der aktiven Euthanasie beriihrt, ist umstritten. Theologen argumentieren,
eine Selbsttotung als letzte paradoxale Sinnstiftung inmitten der Sinnlosig-
keit aller Alternativen wire allenfalls denkbar, wenn der Mensch sich
»,zum Letzten“ (A. Auer) wird bzw. wenn nicht an den Lebenssinn ,,Gott“
geglaubt wird. In der Tat erscheint eine solche Selbstt6tung aus Bedrang-
nis und Not als radikalstes Mittel, sich selbst einen Sinn zu verschaffen,
und ware es nur den, einem Leben zu entkommen, dem man sich nicht
mehr gewachsen fiihlt. Demgegeniiber meint der christliche Schépfungs-
und Erlosungsglaube fiir jeden Menschen einen Sinn und Wert verbiirgen
zu diirfen, so daD er sich in seiner Sinnhaftigkeit und Wiirdigkeit letztlich
nicht selbst zu rechtfertigen braucht: Auch dort, wo das Leben nicht mehr
lebenswert erscheint, ist es von der gottlichen Affirmation noch getragen
und sinnvoll gemacht. Aber dennoch stellt sich die Frage, ob aus dem sinn-

135



stiftenden Ja Gottes zum Menschen ein Verbot der Selbstausléschung
abgeleitet werden kann. Offensichtlich bleibt dem Menschen dennoch die
Aufgabe iliberbunden, das Richtige und damit Sinnvolle zu ermitteln,
zuman man ja nicht weil, ob sich der geglaubte Sinn einbahnig in der
Lebenserhaltung realisiert. Zwar wird man im Anschlull an diese theolo-
gischen Uberlegungen sagen konnen, daB die Selbsttétung in dem Male
zu einem schuldhaften Vergehen wird, als sie willentliche Auflehnung und
willkiirliche Verneinung des Sinngrundes menschlicher Freiheit wird;
aber dennoch bleibt die Frage, ob es nicht eine Uberantwortung des
Lebens an den Schopfer in extremen Notsituationen geben kann.

So bleibt auch unter dem Aspekt der gottlichen Sinnstiftung kein ande-
rer Weg, als das Problem der Selbsttotung aus Mangelsituationen tiber
eine verantwortliche Giiterabwagung zu losen. Jene theologischen Ethi-
ker, welche sich auch hier fiir ein Vorzugsurteil entscheiden, kénnen kei-
nen wirklichen Grund finden, der eine direkte Tétung infolge psychischen
und physischen Schmerzes oder infolge Krankheit und Ehrverletzung
rechtfertigen wiirde. Denn die Person in ihrer Auszeichnung von Vernunft
und Freiheit ist ein sittlicher Wert, der den Beeintrachtigungen gegeniiber
wie Leid, Krankheit als nicht-sittlichen Ubeln immer den Vorrang behilt.
Sich selbst das Leben nehmen, ,,um anderen Ubeln dieses Lebens aus dem
Weg zu gehen, bedeutet demnach, zur Vermeidung eines geringeren
Ubels, sich ein groBeres Ubel zufiigen“ (Sth II-II g64 ad 3). In der Tat:
Gegen das Argument, daB nichtsittlichen Ubeln gegeniiber dem sittlichen
Wert der Freiheit, die sich ja immer in der Zeitlichkeit und Geschichtlich-
keit vollzieht, kein Vorzug zu geben sei, ist nichts einzuwenden. Wie
abstrakt richtig solche Abwagungen auch sind, so wenig hilfreich moégen
sie in existenzieller Hinsicht sein. Doch das eine Notwendige ist der Auf-
weis eines sittlich richtigen Urteils, das andere Notwendige ist die notvolle
Aufgabe, sich der Tragik der Krankheit und des Schmerzes, der Verhiillt-
heit des Todes so anzunédhern, dall daraus auch Bewiltigungshilfen entste-
hen kénnen. Hier geht es um die schwierige Aufgabe zu zeigen, dal die
sinnstiftende Affirmation Gottes, die den Menschen bedringenden Ubel
nicht in der absoluten Sinnlosigkeit aufgehen 1a0t, sondern sie nochmals,
dem Begreifen unzuganglich, umgreift.

b) Gemeinsamkeit der Anschauung?

Allerdings hat in der letzten Zeit die bisherige Gemeinsamkeit des Den-
kens auch im Umkreis der theologischen Ethiker einige Einbuflen erfah-
ren. Der evangelische Ethiker J. Fletcher hat sich als erster entschieden
gegen die ethische Disqualifizierung der Selbsttétung ausgesprochen.'
Unter den katholischen Theologen hat P Sporken die Frage gestelit, ob die
Grundnorm der Ehrfurcht vor dem Leben » so absolut sei, dall eine andere
Entscheidung iiberhaupt nicht in Betracht kommen diirfte'>.« Er will eine

136



“kategorische und fiir alle Fille geltende Verurteilung” nicht gelten lassen.
Wenn ein Sterbewilliger trotz allem medizinischen und menschlichen Bei-
stand dem Leben nicht mehr gewachsen ist, halt P Sporken es fiir vertret-
bar, das Leben durch ein aktives Eingreifen drastisch zu verkiirzen. Doch
geht es dem Autor nicht eigentlich um die Statuierung einer objektiven
ethischen Norm, sondern um die Bewertung einer konkreten Einzelent-
scheidung; er beabsichtigt keineswegs, eine exzeptionelle ethische Ein-
zelentscheidung zu einer allgemeingiiltigen Norm zu erheben.

Trotz dieser berechtigten Anfragen bestatigen die vorausgehenden
Uberlegungen im ganzen die herkémmliche Position — wenn nicht in der
Begriindung, so doch in der Sache: Es gibt keinen objektivierbaren Grund,
menschliches Leben direkt vorzeitig zu beenden, selbst wenn man sich im
Einzelfall angesichts der subjektiv empfundenen Ausweglosigkeit und der
subjektiv als unzumutbar eingeschétzten Notlage eines moralischen
Urteils enthalt. Diejenigen, die sich auf das “Recht auf den Tod“ berufen,
rekurrieren auf die “Qualitit des Lebens“. Doch mufl mit Nachdruck
betont werden, daB es ohne eine grundsatzliche Besinnung iiber die
Bedeutung von Schmerz, Leid und Tod im menschlichen Leben keinen
addaquaten Zugang zu Suizidalitdt und Sterbewilligkeit gibt. Die auf Juve-
nalisierung und auf Perfektion gestimmte gesellschaftliche Grundhaltung
ubersieht leicht, daB die freie Hinnahme lebensgeschichtlicher Zumutun-
gen mit der Qualitat des Lebens nicht nur nicht unvereinbar, sondern Teil
derselben ist. In einer Zeit, in der gesellschaftliche Haltungsbilder darauf
abzielen, das Gliick als Abwesenheit von allen Defizienzen und allen Lei-
den zu definieren, sollten wir uns — gleichsam kontrafaktisch — daran erin-
nern, dafl zum Lebenswert die durch nichts ersetzbare Grunderfahrung
der Grenze und der Beeintrichtigung gehdért. Wo ndmlich die Illusion
geweckt wird, als kénnten die problematischen Umwelten immer ausge-
klammert werden, fiihrt dies nicht blofl zur trivialen Eindimensionalisie-
rung des Lebens, sondern letztlich zur unertréglichen Uberforderung der
Betroffenen selbst. Die alten Lebensmeister weisen wohl mit Recht darauf
hin, dal im menschlichen Leben nichts Wesentliches ohne Beeintrachti-
gung geschieht und daB Beeintriachtigung, sofern ein produktiver
Umgang noch moglich ist, von Belanglosigkeiten zur Substanz des Huma-
nen hinfiihrt. Im redlichen Ja zur Begrenzung stellt sich der Mensch dem
Gefalle, durch das er dem Tod entgegen getrieben wird. Die ganzheitliche
Betrachtung des Menschlichen verweigert sich einer Halbierung des
Glucks, weil der einzelne ansonsten unter einen Problemlésungsdruck
gerit, der paradoxerweise Ubel nicht beseitigt, sondern gerade hervor-
bringt.

Wir wollen keineswegs vereinfachen, wo alles sehr schwierig ist. Wenn
leibliches oder seelisches Leiden Formen annimmt, die den Menschen an
die Grenze des Unertridglichen stofen und es ihm offensichtlich unmdég-

137



lich machen, in irgend einer Weise sich selbst sein zu konnen, befinden
wir uns in der Tat in einer “Grauzone®, in der unsere ethischen Kategorien
nicht mehr recht greifen. Auf der anderen Seite ist zu bedenken, daB die
Ehrfurcht vor dem Menschen eben unmittelbar ist und daf} ein Einbruch
in dieser Grundhaltung geniigt, um an sich verniinftige gesellschaftliche
Ubereinkiinfte zu verunsichern. Doch auch dieses Wissen kann den Ethi-
ker nicht dazu bewegen, liber jede direkte Beendigung menschlichen
Lebens unbesehen ein Verdikt zu sprechen. Nach wie vor und nicht zuletzt
auch hier gilt der Grundsatz, dafl jeder Mensch ein Recht darauf hat, seine
Gewissensentscheidung, sofern sie nicht Rechte Dritter tangiert, respek-
tiert zu sehen. Es ist nicht Sache der Ethik, einen einzelnen (vollzogenen)
Akt oder die Person, die eine Handlung ausfiihrt, zu beurteilen, sondern
prospektiv Richtlinien zur Entscheidungsfindung zu erarbeiten. Ihr
obliegt die Aufgabe, in den verschiedenen menschlichen Bereichen ethi-
sche Dringlichkeiten zu benennen und auf kommunikable Formeln zu
bringen.

5. Einige Folgerungen

(1) Das christliche Freiheitsverstindnis — und darin trifft sich die ganze
Tradition — begreift den Tod als inneres Moment der Freiheit. Der Tod
begrenzt die Freiheit in ihrem inneren Wesensmoment. Die Freiheit ist
dadurch nicht aufgehoben, wenn der Mensch den Tod uhrzeitlich vorver-
lagert in einem AKt des selbstgewéahlten Todes; denn auch da mull man
sich der Verfigungsmacht des Todes letztlich nochmals unterwerfen.
Wenn der Tod das sein soll, was er ist, namlich die Begrenzung der Frei-
heit, dann kann er nur angenommen werden, wenn er tatsdachlich einem
entgegentritt. Die Annahme scheint aber nicht groBer, sondern kleiner zu
werden, wenn wir versuchen, den Tod noch ein wenig in die Hand zu
bekommen. Den Tod forcieren heifit, ihn verfremden. Es ist ein Scheinge-
winn an Freiheit iiber einen vernichtenden Tod, den man vorausnimmt.
Die freie Annahme bricht seine Macht. Vielleicht ist dieses Freiwerden vor
dem Schrecken des Todes, der den Lebenssinn zu stehlen scheint, eine
greifbare Hoffnung, die endgiiltiges Leben werden laBt.

(2) Der christliche Glaube hat sich allemal gegen den Tod und seine
Grenzen engagiert. Denn der Tod bringt Verhaltnislosigkeit. Und Verhalt-
nislosigkeit schafft den Tod. Suizidale Lebenskrisen fiihren in die Verhalt-
nislosigkeit. Dadurch werden sie zu Todesbedrohungen. Noch bevor sich
die Theologie Uberlegungen zur sittlichen Erlaubtheit oder Unerlaubtheit
der Selbsttotung machte, war sie der Uberzeugung, daB man die tédliche
Begrenzung allemal dadurch am besten eingrenzt, daB man solcherart
Verhiltnisse schafft, daB der moglicherweise frei zu wahlende Tod seine

138



Schatten gar nicht erst vorauswerfen mufl}. Von daher ist es auch nicht ver-
wunderlich, daB wir in den ersten Jahrhunderten keine eindeutigen Aus-
sagen zur Selbsttotung finden, aber eine engagierte Praxis.

(3) Vorgangig zur ethisch-normativen Frage sucht die christliche Ethik
heute Haltungsbilder, die als Leitlinien einer verantwortlichen Selbstbe-
stimmung dienen konnen. In der gesellschaftlichen Diskussion ist ja weni-
ger der abstrakte Wert des Lebens umstritten, als vielmehr die Art und
Weise des verantwortlichen Umgangs mit ihm. Die christliche Ethik
erkennt: Wenn man heute mit der Freitodproblematik und den steigenden
Suizidraten umgehen will, dann mufBl man ein Ethos der Lebensforderlich-
Keit mit konkreten Prioritaten schaffen. Damit verbinden sich konkrete
Vorstellungen: Lebensforderlichkeit heil3t, daB beschadigtes Leben mitten
unter uns angenommen werden mub, mitten unter uns leben darf, also
nicht »Kklinisch« aufgeraumt wird, sondern in mitmenschliche Kommuni-
kation uberfuhrt werden mufl. Wer den Suizid nur als Problem der indivi-
duellen Freiheit sieht, leistet den gesellschaftlichen Trennungs- und Auf-
raumungsarbeiten zwischen Gliick und Leid Vorschub. Nicht die Rettung
eines letzten individuellen Freiheitsraumes kann das Ziel einer Ehtik sein,
sondern die Forderung jenes Haltungsbildes, das zeigt, wie Leben gliicken
Kkann, trotz aller Beschadigung, trotz allen Leids. Der Leidende, der nicht
isoliert wird, kann vielleicht zu seinem Leiden stehen. Der Behinderte,
dem der Freitod nicht nahegelegt wird, kann vielleicht erfahren, dal} sein
Schicksal geteilt wird.

Das Wesen des Todes, auch des gewaltsamen Todes, ist — wie gesagt —
Verhaltnislosigkeit. Diese Verhaltnislosigkeit beginnt beim Suizidgefahr-
deten in den alltdglichen Beziigen. Dagegen gilt es das entgegenzusetzen,
was Max Frisch in einem seiner literarischen Stenogramme verzeichnet
hat. Verzeihen Sie meinen literarischen Schluf3: »Auf der Welt sein: Im
Licht sein. Irgendwo Esel treiben, unser Beruf. — Aber vor allem standhal-
ten dem Licht, der Freude im Wissen, daB ich erlosche im Licht iiber Gin-
ster, Asphalt und Meer, Standhalten der Zeit, der Ewigkeit im Augen-
blick '*«.

Adrian Holderegger
Prof. Dr. theol.

Rte de I’Aurore 16
1700 Fribourg

139



FuBinoten

1) J. Hackethal, Sterbehilfeprobleme. Pladoyer fur die Legalisierung einer »Kon-
trollierten Arztlichen Erlésungshilfe auf Wunsch des Patientene, Exit-Publikation
1985.

2) J. Wagner, Selbstmord und Selbstmordverhiitung, Karlsruhe 1975.

3) J. Améry, Hand an sich legen. Diskurs iiber den Freitod, Stuttgart 1976, 154.

4) W. Kamlah, Meditatio mortis - Kann man den Tod »verstehen« und gibt es ein
»Recht auf den eigenen Tod«?, Stuttgart 1976, 24.

5) C. Guillon, Y. Le Bonniec, Gebrauchsanleitung zum Selbstmord. Eine Streit-
schrift fiir das Recht auf einen frei bestimmten Tod, Frankfurt 1982.

6) Metaphysik der Sitten, Weischedel-Ausgabe, Bd. IV, 555.

7) W.Weischedel, Skeptische Ethik, Frankfurt a.M. 1976, 184.

8) Eine Vorlesung iiber Ethik, hrsg. v. P Menzer, Berlin 19522, 192.

9) K. Lowith, Vortrige und Abhandlungen. Zur Kritik der christlichen Uberliefe-
rung, Stuttgart-Berlin-Kéln-Mainz 1966, 279.

10) Vgl. A. Auer, Die Unverfiigbarkeit des Lebens und das Recht auf einen natiirli-
chen Tod, in: Zwischen Heilauftrag und Sterbehilfe, hrsg. v. A. Auer, H. Menzel, A.
Eser, Koln, Berlin, Bonn, Miinchen 1977.

11) B. Schiiller, Zur Problematik allgemein verbindlicher ethischer Grundsitze, in:
Theol. u. Phil. 45 (1970) 15.

12) Vgl. J. Fletcher, In Verteidigung des Suizids, in: Suizid und Euthanasie als
human- und sozialwissenschaftliches Problem, hrsg. v. A. Eser, Stuttgart 1976,
233-244.

13) Vgl. P. Sporken, Menschlich sterben, Diisseldorf 1972, 82ff. Zu dieser Problema-

tik ausfithrlicher: A. Holderegger, Recht auf den eigenen Tod, in: Reformatio 35

(1986) 55-63.

14) M. Frisch, Homo faber. Ein Bericht, Ziirich 1979, 246.

140



	Ethische Probleme des Suizids

