
Zeitschrift: Publikationen der Arbeitsgruppe für Kriminologie

Herausgeber: Schweizerisches Nationalkomitee für geistige Gesundheit ;
Arbeitsgruppe für Kriminologie

Band: - (1986)

Artikel: Selbstmord als soziokulturelles und individuelles Phänomen

Autor: Mergen, Armand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1051024

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1051024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Selbstmord als soziokulturelles
und individuelles Phänomen

Armand Mergen

Über den Sinn des Selbstmordes streiten Philosophen und Naturwissenschaftler.

»Vom Tode her fallt das Licht auf das Leben. Und wer in seiner Seele
bereit ist, durch das Tor des Todes zu schreiten, erst der wird lebendiger
Mensch« (Edgar Herzog). Dem Tode gefaßt entgegenschauen, ist etwas
anderes, als den Tod bewußt sich selbst geben.

Nur der Mensch weiß, daß der Tod in sein Dasein hineinragt und nur
dem Menschen ist die Fähigkeit gegeben, sich bewußt und gewollt zu
töten.

Zum philosophischen Problem wird die Selbsttötung, wenn sie die
spezifischen Merkmale des egozentrischen Egoismus und der gezielten
Aggression enthält und so zum Selbst-Mord wird. Eine Selbsttötung aus
altruistischer Motivation ist vielleicht ein Selbst-Opfer, ein Selbstmord ist
sie nicht.

Dürkheim unterteilt zwar die Selbstmorde in egoistische und altruistische,

jedoch qualifiziert er die Selbsttötung nicht nach ihrem Beweggrund.

»Le suicide est tout cas de mort qui résulte directement ou indirectement

d'un acte positif ou négatif accompli par la victime elle-même et
qu'elle savait devoir produire ce résultat.« (»Suizid ist jeder Todesfall, der
die direkte oder indirekte Folge einer positiven oder negativen Handlung
ist, welche das Opfer selbst setzte und von der es wußte, daß sie diesen
Erfolg haben müßte.«)

TVotz Dürkheim sollte die altruistische Selbsttötung aus dem Bereich
des Selbstmordens heraus genommen werden. Selbsttötung muß, um
Mord zu sein, neben der Selbstaggression eine egoistisch-egozentrische
Motivationskomponente aufweisen. Weder der Kapitän, der sein sinkendes

Schiff nicht verläßt, noch der für sein Ideal sterbende Märtyrer, noch
der Harakiri begehende Japaner sind Selbstmörder. Auch nicht die während

des letzten Krieges gefangen genommenen Mitglieder der
»Résistance«, der Widerstandsorganisationen, die sich selbst töteten, weil sie
fürchteten, die unmenschlichen Torturen der SS nicht aushalten zu können

und unter den Qualen die Namen ihrer Kameraden preiszugeben.

57



André Malraux schildert in »la condition humaine« die tragische Situation
von Revolutionären, die zum Tode durch Lebendigverbrennen verurteilt
sind und darauf warten, auf den Scheiterhaufen gestellt zu werden. Nur
einige haben, um der Tortur zu entgehen, Gift bei sich. Kyo hat Gift und
nimmt es. Katow, der die Verzweiflung seiner Kameraden sieht, verteilt das

wenige GiR, das er hat, unter sie, bevor er selbst, lebend, auf den Scheiterhaufen

steigt. Daß in diesen Fällen nicht von Selbstmord die Rede sein
kann, ist auch für André Malraux selbstverständlich; »Se sacrifier, c'est

accepter la mort ou se la donner pour obtenir un bien supérieur ou égal à

la vie«. (»Sich opfern heißt den Tod annehmen, oder ihn sich selbst geben,
um ein Gut zu erlangen, das höher, oder dem Leben gleichwertig ist.«)

Dennoch bleibt in jeder Selbsttötung ein Hauch Egozentrismus. Und das

philosophische Problem ist eng mit dem Sinn des Seins und dem Wert oder
Unwert des Nichts verknüpft. Albert Camus meint, daß »darüber urteilen,
ob das Leben lebenswert ist oder nicht, bedeutet, auf die grundlegende
FFage der Philosophie zu antworten«. (Le mythe de Sisyphe: »Juger que la
vie vaut ou ne vaut pas la peine d'être vécue, c'est répondre à la question
fondamentale de la philosophie«). Dennoch impliziert die subjektive
Erkenntnis, die Existenz sei sinnlos, nicht einen logisch begründeten
Entschluß zum Selbstmord, denn es besteht keine zwingende Verbindung
zwischen der subjektiven Erkenntnis der Sinnlosigkeit des Lebens und dem
Entschluß zum Suizid. Camus kommt zu der paradoxen Feststellung, daß
es sich vorher darum handelte, zu wissen, ob das Leben einen Sinn haben
müßte, um gelebt zu werden und nunmehr werde festgestellt, daß das
Leben um so besser gelebt werde, als es keinen hat. (»S'il s'agissait
précédemment de savoir si la vie devait avoir un sens pour être vécue, il appa-
rait ici au contraire qu'elle sera d'autant mieux vécue qu'elle n'aura pas de

sens«). Das besagt, daß auch der Mensch, der von der Absurdität, der
Sinnlosigkeit und der Tragik der »conditio humana« überzeugt ist, sein Leben
leben muß. Schopenhauer war aus anderer Sicht zum gleichen Ergebnis
gelangt: »Der Suizid ist sinnlos, denn dadurch, daß der Mensch seinen Körper

vernichtet, daß er sich als Individuum vernichtet, kann er keinerlei
Einfluß auf die Essenz der Welt und die Wurzeln der Dinge ausüben«. Das
würde bedeuten, daß, wenn das Leben absurd ist, es der Selbstmord
bestimmt ist. Und die Idealisten, die sich aus Protest selbst in aller
Öffentlichkeit verbrannten, wären umsonst gestorben. Weil der Tod zum Leben
gehört, es ohne ihn kein Leben geben könnte, weil er, so sagt Ringel, ins
Dunkel hineinragt, sind seine Erscheinungsformen, genau wie die des

Lebens, von den jeweiligen kulturellen und sozialen Strukturen abhängig.
Von der Kultur her bekommt sowohl das Leben als auch der Tod seine
Bedeutung, seinen sinnvollen oder absurden Gehalt.

Marcel Mauss hat bei afrikanischen, polynesischen und melanesischen
Naturvölkern beobachtet, daß der Suizid nicht nur eng mit der kulturellen

58



Struktur verbunden ist, sondern, daß darüber hinaus das biologische
Substrat erhalten ist und die Ursachen des Suizids in Tatsachen liegen »wo die
soziale Natur sich sehr direkt mit der biologischen Natur des Menschen
verbindet«. Henri Ellenberger hat die Beobachtungen von Mauss zur
Grundlage eigener Untersuchungen an Eingeborenen primitiver afrikanischer

Kulturen gemacht.
Bei den Naturvölkern stirbt der Mensch, weil er weiß, daß er sterben

wird. Das Gesetz ist unerbittlich in der Absolutheit seiner Zauberkraft.
Der Mensch versucht auch nicht, ihm zu entkommen. Er wickelt sich in
seine Matte und ist innerhalb kurzer Zeit, oft einigen Stunden, wirklich
tot. Die klassische Schulmedizin kann hier nicht helfen. Nur eingeborene
Medizinmänner vermögen diese am Tode Erkrankten zu heilen.

Für den Primitiven ist die Zugehörigkeit zu einer Kollektivität nicht nur
Sinn, sondern auch Bedingung des Lebens. Hat der Primitive sich selbst,
durch Übertretung eines Tabus oder Verletzung eines Ritus, ausgeschlossen,

oder w urde er von einem Dritten mit magischen Mitteln ausgeschlossen,

so weiß er, daß er sterben muß. Und er stirbt. Ohne, daß eine fremde
oder die eigene Hand ihn berührt. Deshalb ist bei den Maori die Todsünde
(das Wort besteht in ihrer Sprache) die Sünde, die den Menschen tötet und
nicht nur seine Seele (Woodoo-Tod). Parallelen gibt es hintergründig auch
in unserem Kulturkreis, wenn auch in abgewandelter Form. Gesellschaftliche

Ächtung führt nicht mit der absoluten Notwendigkeit wie beim
Primitiven zum Suizid. Es gibt andere noch mögliche Reaktionsformen, wie
zum Beispiel die oppositionelle Flucht in die Asozialität.

Bis heute unerklärt ist der Einfluß der Religion auf den Selbstmord.
Statistisch wird festgestellt, daß die Katholiken die geringste Selbstmordquote

aufweisen, die Protestanten sich weit häufiger selbst töten und die
Juden die höchste Selbstmordziffer haben. Diese, immer wieder durch
Statistiken bestätigten Ergebnisse warten auf eine verbindliche Erklärung,

besonders da es scheint, als ob es in der FVage der Selbstmordhäufigkeit

wenig relevant sei, ob der Katholik, Protestant oder Jude von seinem
Glauben überzeugt ist, nach ihm lebt und seine Religion praktiziert oder
nicht.

Selbstmord ist Aggression gegen sich selbst. Die Aggressionstendenz,
welcher, aus welchen Gründen auch immer, die Möglichkeit versagt ist,
sich nach außen zu wenden, richtet sich nach innen. Wenn zu einer gewissen

Zeit die Zahl der Selbstmorde innerhalb einer Gemeinschaft steigt,
nimmt die Zahl der Morde ab. Das gleiche Phänomen, nämlich die
umgekehrte Proportion zwischen Mord und Selbstmord, findet sich im Raum,
das heißt überall da, wo Selbstmorde häufig sind, sind Morde selten. Die
Beziehung zwischen Mord und Selbstmord ist heute unbestritten. Ferri
hatte festgestellt, daß »der Selbstmord das Sicherheitsventil für den Mord
ist. Wo der Selbstmord gehäuft vorkommt, gibt es wenig Morde und umge-

59



kehrt«. (Le suicide est la soupape de sûreté contre l'homicide. Là où le
suicide est très développé, il y a peu d'homicides et réciproquement). Der
Gegenspruch Tardes auf diese These erwies sich als unbegründet.

Der Selbstmörder ist dem Mörder auch in seiner psychischen Struktur
ähnlich. Hans v. Hentig nennt den Selbstmord eine larvierte Form des Mordes.

Oft ist der Selbstmord die letzte Tat einer Mordkette.
Daß zum Tode Verurteilte sich selbst oftmals vor der offiziellen Exekution

umbringen, ist bekannt. In diesen Fällen kommt hinzu, daß der
Selbstmörder sich durch seine Tat der Gegenaggression seiner Verfolger
entzieht. Wie sehr das Wechselspiel von Aggression und Gegenaggression in
die menschliche Natur eingegangen ist, beweist das im Strafrecht zum
Ausdruck kommende Bedürfnis nach Vergeltung und Rache. Entzieht sich
ein Mensch durch Selbstmord der Gegenaggression und der ihm
zugedachten Vergeltung, dann stauen sich die Aggressionen bei den sich als

gefoppt fühlenden Rächern. Die Enttäuschung über den Selbstmord Hitlers

und Görings, aber auch Hevde-Sawades, war groß.
In Berufen, wo Aggressivität Pflicht ist, tritt Selbstmord gehäuft auf.

Offiziere und Polizisten haben innerhalb der Berufe die höchste Selbstmordquote.

Daß manche Scharfrichter sich selbst richteten, ist bekannt.
In Kriegszeiten kehrt sich das Verhältnis von Selbstmord zu Mord um.

Die Selbstmorde nehmen jäh ab und die Morde nehmen zu. Dies war im
letzten Krieg 1940-1945 in den von Deutschen besetzten Gebieten
festzustellen. In Frankreich, Belgien, Holland und anderswo nahmen die Selbstmorde

in spektakulärer Weise ab. Die Aggression hatte sich auf den Feind
hingewandt. Es war durch den Krieg und die Besetzung oder Eingemeindung

der Überfallenen Volker eine Solidarität der Unterdrückten entstanden,

die eine festgefügte Gesellschaft neben der Gemeinschaft der
eingedrungenen Eroberer darstellte. Das Zugehörigkeitsgefühl zu einer
speziellen Gemeinschaft, das Bewußtsein, »da-sein« und für etwas »mit-da-
sein« zu müssen, verhinderte die Aggression gegen sich selbst.

In den Konzentrationslagern war, trotz der unmenschlichen Grausamkeiten,

der Selbstmord eine Seltenheit. Obschon es dem KZ-Häftling
unmöglich war, seine Aggression nach außen zu dirigieren oder abzureagieren,

richtete er sie dennoch nicht gegen sich selbst. Das
Gemeinschaftsgefühl, die Zugehörigkeit zu der Zwangsgemeinschaft des
Konzentrationslagers, die Solidarität und die Strukturiertheit der Gemeinschaft,
hinderten den Häftling am Selbstmord, wäre Negierung, ja augenfälliger
Verrat gewesen. TVotz der besseren Lebensbedingungen und dem Fehlen
von Grausamkeiten kommen in den normalen Gefängnissen und Haftanstalten

Selbstmorde gehäuft vor. Es fehlt dem normalen Strafgefangenen
die zwingend bindende Solidarität, das Sinn-Erlebnis des KZ-Häftlings,
dessen »Ich« in der Gemeinschaft aufging.

Solange der Mensch von Gefahren und Ungewißheit bedroht ist, ist sein

60



Leben ausgefüllt. Verfolgung und Mißhandlungen stärken seinen Lebenstrieb,

denn der Kampf, die Resistenz wird zur Aufgabe. Entfallen diese
Inhalte und Spannungen, fehlt der treibende Impuls der bedrängenden
Geschehnisse, dann klalTt irgendwo eine Leere und die Suizidgefahr
steigt. Herbert Plügge konnte sagen: »Es gehört offenbar zum Wesen des
Menschen, daß er gerade dann, wenn er nicht von außen bedroht ist, sich
selbst, von sich selbst aus, in Gefahr bringen kann, ja unter Umständen
sich selbst dann umbringen muß.«

Mit zunehmender Zivilisation nehmen die Selbstmorde zu. Die kulturelle

Entwicklung bietet in gesteigertem Maße dem Menschen Möglichkeiten,

problemlos zu genießen und sich seiner Daseinsverantwortung zu
entziehen. Die sozialen Einrichtungen nehmen ihm einen Teil der
Existenzverantwortung ab. Er ist in seinem Dasein gesichert, ohne daß er
sich besonders dafür einsetzt. Seine Forderungen an die Gesellschaft
steigern sich. Die Lebensfreude verliert ihren Sinn und entartet zum Genuß.
Nicht mehr FVeude am Leben erfüllt den Menschen, sondern das Leben
scheint nur noch eine Notwendigkeit zu sein, ohne die er nicht genießen
kann. Und wo dann der Genuß saturiert, die Verantwortung für das Dasein
erloschen ist, wo nicht mehr gewußt ist, was dem Leben abverlangt werden

darf und was nicht, ist die soziologisch-kulturelle Atmosphäre für den
Suizid geschaffen.

Selbstmorde kommen gehäuft in Städten vor. Die Großstadt bleibt trotz
der vielen Menschen anonym, unbeseelt, unpersönlich. Sie bietet dem
Menschen wenige echte Identifikationsmöglichkeiten und gibt ihm das
verzweifelnde Gefühl des Alleinseins, des Verlassenseins. Die Großstadt
zieht ihre Bewohner an, auch die Selbstmordkandidaten.

Der Selbstmord ist mit der Kriminalität, besonders der Aggressionskriminalität

eng verbunden. Ursprüngliche Aggression lenkt sich oftmals
selbst ab. Sie scheint vor sich selbst zu flüchten und sich in einem anderen
Verhalten zu neutralisieren. Ein solches anderes Verhalten ist die Flucht in
das triebhafte Wandern. Stengel sprach vom Wandertrieb als einem Selbstmord

ohne Aggression, einem Ersatz für die Selbsttötung. Der Zusammenhang

mit der Selbsttötung der Naturvölker, in denen sich die Suizidanten
einfach hinlegen, um zu sterben, das heißt, um zu verreisen, wird deutlich.

Fortgehen ist symbolisch immer ein bißchen Sterben. »Go away is a

kind of quitting«, oder »partir, c'est mourir un peu«.
Die Auswanderung nach den Vereinigten Staaten war und ist für manche

ein Unternehmen, das gestaute Aggressionen liquidieren soll. Oft wird
die larvierte initiale Selbstmordtendenz nur hinausgeschoben und dann,
zwar verspätet, dennoch, realisiert.

Relativ zu den Einwanderern kommt der Selbstmord häufiger bei den
Flüchtlingen vor. Dem Flüchtling fällt die An- und Einpassung in die neue
Gesellschaft noch schwerer als dem Einwanderer. Die erzwungene Auf-

61



gäbe der alten, vertrauten Gemeinschaft ist ihm oft unerträglich. Es ist
etwas anderes, ob der Mensch aus freien Stücken fortzieht, oder ob er sich
zur Flucht entscheidet. Viel mehr als der Einwanderer lässt der Flüchtling
immer etwas zurück, das er nirgends mehr finden kann, das ein Teil seiner

selbst geworden ist und das aus nicht liquidierten Inhalten und
Situationen weiterbesteht.

Die Auseinandersetzung zwischen Individuum und Gesellschaft, das
bedeutet zwischen der strukturierten Persönlichkeit und ihrer sozialen
Umwelt, bringt stets Probleme mit sich, die unbedingt einer Lösung
bedürfen. Diese Lösung aber bleibt auf die Anpassung, das Dazugehören
und Aufgenommensein, die Möglichkeit des wechselseitigen Gebens und
Nehmens zentriert.

Wenn der Mensch von nirgends her als ein „Du" angesprochen und
angefordert wird, verliert er die Essenz seines „Ich". Das hat Herbert
Plügge sagen lassen, der Mensch sei zunächst nicht ein „Ich", sondern ein
„Du", ein Angeforderter. Hiermit ist die Gesellschaft, die aus unechten
Konventionen, die eine quasi-Tabuisierung erfahren können, besieht, eine
Gesellschaft, die zwischenmenschliche Kontakte nur noch an der Oberfläche

und zur Befriedigung individueller Prestigegelüste pflegt. Sie wird
ihren Mitgliedern kaum den Vorzug geben können, „Angeforderte" zu
sein. In einer solchen Gesellschaft ist der Selbstmord salonfähig geworden.

Der Selbstmörder stellt sich durch seine Tat nicht mehr außerhalb, ja

er kann sogar, wie der sich tötende Bankrottier, sozialadäquat handeln.
Hier ist es die Angst vor der gesellschaftlichen Ächtung, die Verzweiflung
über den Prestigeverlust oder die Machtminderung, die zum Suizid treibt.

Bei einem Kind oder einem Jugendlichen ist der Selbstmord eigentlich
eine paradoxe Reaktion. Löwman führt sie auf eine Störung der Intentio-
nalität und ein massives Gefühl des Objektverlustes zurück. In Phasen
schnellen Reifens besteht Gefahr, dass das Kind den Kontakt mit der
Umwelt verliert und in eine Krise der Vereinsamung hineingerät. Hieran
trägt die Gesellschaft, welche dem Jugendlichen einen fundierten Status
zu versagen scheint, einen nicht geringen Teil der Verantwortung. Der
Jugendliche ist nirgendwo recht aufgenommen. Er gehört so richtig
nirgends hin und muß zunächst eine eigene gesellschaftliche Existenz
finden. Ihm fehlen die richtungsweisenden Vorbilder. Er ist skeptisch geworden.

Zur Gesellschaft der Erwachsenen von gestern hat er keinen echten
Kontakt. Den Erwachsenen von heute ist er entfremdet. Wenn er es nicht
zuwege bringt, innerhalb seiner eigenen Gemeinschaft dem Anderen,
dem „Du" konstruktiv, sei es kämpferisch-oppositionell oder zustimmend
hingegeben zu begegnen, dann droht er in statisch erstarrter Vereinsamung,

auch in der Gruppe, der Langweile, der Sinnlosigkeit, dem Hang
zum Nichts zu verfallen. Die Selbstmorde Jugendlicher steigen an, besonders

in den Ländern, die ökonomisch wohlhabend sind und sich gerne auf

62



den hohen Stand ihrer Kultur und Zivilisation berufen. Es scheint, als ob
die Jugend einfach warte um zu warten. Damit wird das Leben seiner
Dynamik beraubt. Es gefriert, bleibt stehen, löst sich auf. Leben aber ist
immerwährendes Werden. Ein nur statisches Sein widerstrebt der
Existenz und zerstört sie. Wo das Leben in der Gemeinschaft der Jugendlichen

dazu tendiert, sich statisch festzufahren, nehmen die Selbstmorde
zu. Es ist das Defizit am Erleben, durch die zur Ruhe hinstrebende Seinsform

des „Gelebt-werdens", welches den Jugendlichen von der leeren
Langweile über die illusionären Erlebnisformen der Sucht und der Perversion

dem Nichts zutreibt. Die jugendlichen Selbstmorde der Zeit, als
romantische Nostalgie als „mal du siècle" Mode war, hatten einen anderen
kulturell-soziologischen Hintergrund als die Suizide, welche wir bei unserer

heutigen Jugend beobachten.
Als Goethe „Werthers Leiden" schrieb, war er durch seine verzwickte

Liebesbeziehung zu der, bereits einem anderen gehörenden Lotte, in
Selbstmordstimmung. Karl Leonhard sagt, in disharmonischen Verbindungen

würden sowohl Schmerz, als auch Liebe, den Menschen aufwühlen
und in die Verzweiflung stürzen. „Im Wechselspiel der Gefühle steigen
beide Anteile, die Lust ebenso wie der Schmerz". Höchste Leidenschaft
kann mit lustvoll betontem, höchstem Schmerz einhergehen. Wechselnde
Gefühlsäußerungen beim Partner erzeugen qualvolle Unsicherheit beim
Liebenden; blaue-Blumen-Romantik kann in eine Suizidepidemie
einmünden, wie es nach der Publikation der „Leiden des jungen Werther"
geschehen ist. Unsichere und verunsichernde, in Wahrheit echter Liebe
unfähige „femmes fatales" werden dem Mann zum Verhängnis, besonders,

wenn er noch jung und voller frischer Unerfahrenheit ist. Lotte
scheint keine mit Männerherzen jonglierende Kokotte gewesen zu sein.
Sie war verlobt, als Goethe sich in sie verliebte. Lotte konnte nicht, wie sie
wollte, oder sie wusste nicht was und wie sie wollen und können mochte.
In diesem Spannungsfeld der Gefühle wuchs Goethes Liebe sich zur
Leidenschaft aus und brachte ihn - liest man seine Briefe an Lotte - an den
Rand des Suizids. Aber Goethe legte weder Hand an sich noch an anders-
wen.

Er schrieb sich sein Leiden vom Herzen und ließ seinen Helden, Werther,

folgerichtig durch Suizid sterben. Ein Selbstmord durch zwischengeschaltete

Person (personne interposée)! Daß Goethe später in „Dichtung
und Wahrheit" das Erleben in Wetzlar bagatellisiert und seine Leidenschaft

zu Lotte als oberflächliche FVeundschaft abtut, kann man nach manchen

Richtungen hin deuten. Karl Leonhard spricht von Verdrängung.
Man kann auch der Meinung sein, hier habe der Dichterfürst sich etwas
schäbig benommen.

Daß unglückliche oder verunglückte Liebesbeziehungen nicht nur
junge Menschen in den Selbstmord treiben können, ist bekannt.

63



Manche Suizidversuche sind als Hilfeschrei von noch infantil gebliebenen,

sich verlassen fühlenden Mensch anzusehen. Derartige Suizidversuche

intendieren in Wahrheit nicht das Auslöschen des eigenen Lebens,
sondern den Versuch, gefährdete oder gestörte zwischenmenschliche
Beziehungen gewaltsam nach eigenen Vorstellungen egozentrisch zu re-
tablieren.

Eine 20jährige, hübsche und intelligente Studentin, die einen Suizidversuch

hinter sich hatte und passiv verzweifelt war, bereitete einen zweiten
Selbstmordversuch vor. Das junge Mädchen hatte viele FVeunde und
Bekannte, war auf Parties gern gesehen, hatte schon eine stattliche Reihe
von studierenden Rollegen glücklich resp. unglücklich gemacht, war bei
keinem geblieben und plötzlich, so sagte sie, sei ihr klar geworden, daß sie

eigentlich kein Mensch, sondern eine Wesen sei, das auf dieser Welt keinen

Platz habe, da es keinen Sinn erfülle. Es war dieser Studentin plötzlich
bewußt geworden, daß sie, trotz ihrer vielen, auch sexuellen Kontakte, in
Wahrheit zur echten Rontaktaufnahme und zum „In-Beziehung-sein"
unfähig war. Zu sich selbst und ihrem „Ich" fehlte die Beziehung; sie empfand

sogar ihren Körper als etwas FVemdes, das man aufgeben sollte. Zu
einem „Du" konnte sie, obwohl sie es wünschte, in keine echte Beziehung
kommen. Die existenzielle Leere wurde als solche erlebt und durch passives

Tün, nämlich das Schlucken einer Überdosis Schlaftabletten, im Nichts
des Todes realisiert.

Nietzsche hat gesagt: „Wer ein Wariim zu leben hat, erträgt fast jedes
Wie". Die Studentin hatte kein „warum" und mochte kein, wie immer geartetes

„wie" hinnehmen.
KZ-Häftlinge hatten ein „warum", sie ertrugen das „wie"; Häftlinge im

normalen Strafvollzug vermögen das „warum" nicht zu sehen; Selbstmorde

und Suizidversuche kommen gehäuft vor.
Für E. Ringel ist die Beziehung zwischen Weiterleben und Selbstmord

ein Zentralpunkt. Heute setzen Jugendliche überkommene Werte in
frage, ohne sie durch neue gleichstarke ideelle Werte ersetzen zu können.
Wo aber die Werte ihre Gültigkeit verloren haben, wo sie die bejahende
Antwort auf die frage nach dem Sinn des Lebens und dieses, meines
Lebens, schuldig bleiben, da droht Leben zum Vegetieren zu werden, das

man je nach Belieben aufgeben kann. Rauschgiftsucht und Selbstmord
sind innig miteinander verknüpft.

Sucht ist protrahierter Selbstmord.
Jeder Selbstmord ist eine ichhafte, egozentrische Handlung. Wo Werturteile

einseitig subjektiv bleiben und der Objektivierung durch intellektuelle

Leistung sich verschliessen, entsteht eine Diskrepanz zwischen
Wertempfindung und Wertverwirklichung.

Diese Störung kann die Existenz bedrohen, denn sie führt zu einer
Erkenntniskrise oder zur Entwertung des gesamten Lebens. Max Weber

64



sprach von der „Entzauberung der Welt". Eine Welt in der es nur Materialität

gibt, in der alle Rätsel wenn nicht schon gelöst, so doch als prinzipiell
lösbar hingestellt werden, in der die Menschen sich nicht mehr mit sich
selbst auseinandersetzen, sondern mit Hilfe von Tabletten und „happy
pills" sich selbst und dem Problem ausweichen, in der sie glauben nur
Rechte jedoch keine Pflichten zu haben, in der ein sogenannter Sozialstaat
trügerische Sicherheit und materielle, jedoch nicht auch ideelle Gebor-
genheit anbietet, in der dem Staat Vater- und Mutterrolle aufgebürdet
wird, in einer solchen Welt - so sehen es jugendliche Suizidanten - lohnt
es sich nicht mehr zu leben. Die kulturelle und soziale Entwicklung bietet
in gesteigertem Masse dem Menschen Möglichkeiten problemlos zu
genießen und sich seiner Daseinsverantwortung zu entziehen.

Nicht mehr Lebensfreude und FYeude am Leben erfüllt den Menschen,
sondern das Leben scheint nur noch eine Notwendigkeit zu sein, ohne die
er nicht genießen kann. Saturierter Genuß hinterläßt verödete Leere.

»Jede Selbstmordhandlung stellt gleichzeitig eine individuelle und eine
soziale Verhaltensweise dar. Sie fungiert als Kommunikationsmittel und
als Botschaft an die Umwelt. Sie ist gleichzeitig ein Ende und ein neuer
Anfang« (E. Stengel). Die Appellfunktion der Selbstmordhandlung, besonders

wenn sie im Versuch sich erschöpft, bleibt in der Umwelt nicht ohne
Resonanz. Man beginnt sich mit dem Suizidanten zu beschäftigen, sich um
ihn zu sorgen. Ziel dieser Bemühungen sollte sein, dem Menschen aus der
individuellen und sozialen Isolation herauszuhelfen. Sadger formuliert
das so: »Das Leben gibt nur der auf, der Liebe zu erhoffen aufgeben
mußte«. So paradox es auch zunächst erscheinen mag, vielen auch seriösen

Suizidversuchen ist eine Selbsterhaltungstendenz inhaerent.
Der Tod gehört zum Leben. Beide müssen einen Sinn haben. Auch das

»Hiei^Sein« und das »Hier-Gewesen-Sein«, das »Kommen« und das
»Gehen«. Der Tod kann dem Leben und das Leben kann dem Tode Sinn
werden. Über sein Geborenwerden kann der Mensch nicht bestimmen. Er
besitzt aber die Macht sich vorzeitig aus derWelt, in die er hineingeworfen
wurde, definitiv zu entfernen, um in die Ungewißheit zu transzendieren.
Das Leben kann in sich bereits ein Sterben sein - ein Sterben um zu wer-
den.

Albert Camus sagt in seinem Essay: Le Mythe de Sisyphe: »Ce qu'on
appelle une raison de vivre est en même temps une exellente raison de
mourir... Je vois que beaucoup de gens meurent parcequ'ils estiment que
la vie ne vaut pas la peine d'être vécue. J'en vois d'autres qui se font
paradoxalement tuer pour les idées ou les illusions qui leur donnent une raison

de vivre«. (»Was man als Grund zum Leben ansieht, ist gleichzeitig ein
guter Grund zu sterben... Ich sehe, daß viele Menschen sterben, weil sie
überzeugt sind, daß das Leben nicht lebenswert ist. Und ich sehe andere,
die sich in paradoxerWeise töten lassen für Ideale oder Illusionen, welche

65



ihnen einen Grund zu leben geben«).
Und Pascal meint, alle Dinge seien aus dem Nichts gekommen und

tendierten in die Unendlichkeit (»Toutes choses sont sorties du néant et
portées jusqu'à l'infini«).

Jean Améry vertrat die Ansicht, im Suizid manifestiere sich die spezifische

menschliche Freiheit und Suizidbekämpfung sei eine zudringliche
Unverschämtheit.

Alles scheint darauf hinzudeuten, daö die stete kulturelle Evolution, die
sich mechanistisch umwandelnden Gesellschaftsstrukturen, einen stärkeren

und nachhaltigeren Einfluß auf die FVequenz der Selbstmorde
ausüben als vorübergehende Schwankungen, die durch äußere Ereignisse
bedingt sind.

In Kriegszeiten nehmen die Selbstmorde ab. Wirtschaftskrisen können
die Selbstmordkurven momentan beeinflussen, müssen es aber nicht.
Mentalität und Volkscharakter, Ordnung der Wertewelt innerhalb der
Gemeinschaft, Widerstandspotential, Einstellung zu materiellen Werten,
aber auch andere Momente wie allgemein angenommene Einstellung
gegenüber dem Suizid (Approbation, Reprobation, Indifferenz) überlagern

mitbestimmend andere mögliche Einflußkräfte.
Ringels These, daß man nicht als Selbstmörder geboren wird, sondern

sich zu ihm entwickelt, läßt sich auf die soziologisch-kulturelle Struktur
der Gesellschaft anwenden. Auch die Gesellschaft hat nicht feste, absolute
und isolierbare suiziogene Faktoren; sie entwickelt sie. Und wie sie den
Verbrecher hervorbringt, so schafft sie auch den Selbstmörder. Wie sie die
Erscheinungsformen der Verbrechen bestimmt, so beeinflußt sie auch die

Erscheinungsformen der Selbstmorde.
Im Selbstmord findet sich eine Symbolik, die bis in die Art der Tat hineinragt.

Dem Japaner ist die Selbsttötung im Harakiri rituell vorgeschrieben.
Die Vorbereitungshandlungen, welche man bei europäischen Selbstmördern

sieht, haben off Symbolcharakter. Und die Abschiedsbriefe geben in
erschütternderWeise von diesen Dingen Zeugnis.

Wenn zwei Menschen gemeinsam in den Tod gehen, symbolisiert sich
die Einheitlichkeit des Entschlusses, auch im Tode die Zweiheit zur Einheit

zu verschmelzen, durch die fest zusammengefügten Hände. Manche
binden sogar ihre Körper zusammen.

Karl Menningen führt die Selbstmordimpulse, welche die Gewalttat
hervorbringen, auf drei Wünsche zurück: Den Wunsch zu töten, den Wunsch
getötet zu werden und den Wunsch zu sterben. FVeud beschrieb die Todestriebe

als Destruktionstriebe, die früher und stärker als die Lebenstriebe
wirkten. Und Szondi isolierte in seiner TWebpathologie die »Todesgene«,
die jeden Menschen quasi schicksalshaft dahin bringen, seiner Veranlagung

gemäß seine Todesart selbst zu wählen.
Der Mensch ist Teil der Gemeinschaft, lebt in und mit ihr, geht aber auch

66



mit ihr zu Grunde. Die Gemeinschaft folgt, als spezielle Individualität,
eigenen Gesetzen, die indirekt auch für die in ihr integrierten Teile
Geltung haben. Es bleibt eine ofTene FVage, ob die Gesellschaft, indem sie ihre
vitalen Teile zerstört, einer Tendenz folgt, sich selbst zu vernichten, im
Sinne eines »Stirb und Werde«.

Nicht nur der Mensch, auch die Gesellschaft kann Selbstmord begehen.
Theoretisch haben die Menschen die Macht sich selbst und die Welt, in der
sie leben, mordend zu zerstören. Die Sinnfrage bleibt gestellt.

Armand Mergen
Prof. Dr.Dr., an der Universität Mainz,
20, rue de Strassen
L-8156 Bridel

67




	Selbstmord als soziokulturelles und individuelles Phänomen

