
Zeitschrift: Publikationen der Arbeitsgruppe für Kriminologie

Herausgeber: Schweizerisches Nationalkomitee für geistige Gesundheit ;
Arbeitsgruppe für Kriminologie

Band: - (1981)

Artikel: Zur Psychogenese der Stigmatisierung

Autor: Nass, Gustav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1050960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1050960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Psychogenese der Stigmatisierung

Gustav Nass
Leiter der Akademie für kriminologische Grundlagenforschung
und der Deutschen Gesellschaft für vorbeugende Verbrechensbekämpfung,

Klinikstrasse 7, D-3500 Kassel

Das Thema ist nicht so eng gefasst, wie es angesichts der
verschiedenen Aspekte des Tagungsprogramms zunächst erscheinen
mag. Ich behandle zwar nur die Psychogenese ; um die Ursachen
aufzudecken, bedarf es aber sowohl der phänomenologischen
Betrachtung, also 1. der Erscheinungsformen, die kategorial
geordnet werden müssen (sammeln, beschreiben und nach
Systemen ordnen); danach müsste 2. die Kausalität erforscht
werden, wobei zu fragen wäre, wann und auf welche Weise
entsteht ein Stigma, wie verläuft der Stigmatisierungsprozess?
Man könnte hierbei, was sicher zweckmässig wäre, 3. den
Prozess ontogenetisch und phylogenetisch beschreiben, und bei
letzterem wären wir bei einer Betrachtungsweise angelangt, die
der Biologe und auch der Anthropologe anwendet. Bei dem
Versuch, eine klare Gliederung anzustreben, musste ich erkennen,

dass eine solche, wie ich sie bis dahin angedeutet habe,
nicht gut möglich ist, weil eins in das andere wiederholt
übergreift.

Das Wort Stigma (griechisch stik Stich, als Verb sticho,
d.h. stechen) haben die Griechen gebraucht als körperliches
Zeichen. Es sollte über den Zustand des mit einem solchen
Bezeichneten etwas Schlechtes, Ungewöhnliches aussagen. Das
Stigma wurde in den Körper geschnitten, geritzt oder
eingebrannt, deshalb auch Brandmal genannt. Es drang bis in die
unterste Schicht der Haut und sogar bis ins Fleisch. Der
Gezeichnete bzw. Gebrandmarkte sollte der Öffentlichkeit als eine
Person gekennzeichnet werden, die z.B. ein Sklave, Verbrecher
oder Verräter war, es konnte also ein Statussymbol sein.

Die Griechen waren nicht die ersten, die Zeichen in die Haut
ritzten, welche etwas zu bedeuten hatten. So fand ich bei

15



dem Anthropologen und Afrikaforscher Frobenius eine Bronzetafel

aus der Zeit um 3000 v. Chr. (Fundort West-Afrika
Benin). Die Tafel zeigt drei tätowierte Männer. Es gibt noch
frühere Funde, nämlich auf Felsbildern in einigen Höhlen
Frankreichs, Spaniens und noch weiterverbreitet, die 10 000 —

20 000 Jahre alt sein müssen, jedoch kann man bei ihnen
nichts Sicheres über ihre Bedeutung aussagen.

In einem Bericht über die Vorgeschichte Mittelamerikas ist
die Tätowierung bei den Mayas als Ehrenstrafe genannt, die
durch den Herrscher höchstpersönlich vorgenommen wurde
und auch als Brandmarkung vorkam; diese fallen in die Zeit
von 600 — 800 v. Chr.

Neben den optisch nachweislichen Stigmatisierungen in Form
des Einritzens in die Haut finden sich auch schriftliche Belege
aus vorchristlicher Zeit, z.B. als Verbote bei den Hebräern,
in denen nach dem mosaischen Gesetz das Einritzen oder auf
sonstige Weise vorzunehmende Kennzeichnung verboten ist.

Die Stigmatisierung war in vorchristlicher Zeit im gesamten
Mittelmeerraum verbreitet. Auch die keltisch-germanischen
Völker kennen ihre Bedeutung. Stigma hat aber nicht nur
eine negative Bedeutung als Strafe; positiv ist es als Bedeutung
der Zugehörigkeit zu einer Kaste oder zu einem Stand, z.B.
dem Kriegeradel bei den Inkas in Westkolumbien, anzusehen.
Die Bedeutung als Strafe blieb bis in das späte Mittelalter noch
bestehen; als Merkmal der Zugehörigkeit finden wir bei den
frühen Christen Stigma zugleich als Leiden ausgedrückt. Viele
Frühchristen trugen die Anfangsbuchstaben des Namens Christi
als Tätowierung auf der Stirn oder am Handgelenk. Die
Bedeutung des Stigmas erscheint schon viel früher als
Zugehörigkeitssymbol und ist bei primitiven Völkern noch heute im
Initiationsritual erhalten. So erscheint also das Stigma einmal
als Aussenseiterzeichen, zugleich aber auch als Insider, in
jedem Falle aber als Erkennungszeichen, als Signal, und damit
erweist es sich als ein Element der Mitteilung, der Kundgabe,
als Signalement, das schon zu den Ausdrucks- und
Verständigungsmitteln frühester Entwicklungsstufen der Menschheit
gehört.

16



Einen ähnlichen Rang wie das Stigma nimmt die Körperbe-
malung ein; sie hat in dieser Beziehung eine magisch-rituelle
Funktion und gilt zugleich als soziales Kennzeichen, auch als
Kriegsbemalung, als Imponieigehabe, zur Tarnung bei der
Jagd auf Tiere und zur Paarungsvorbereitung. Sie gibt
Geborgenheit im Clan, womit zugleich die Rangordnung gegeben sein
kann. Das sind zum Teil Signale, die wir bereits in der Tierwelt

vorfinden.

Wir dürfen hierbei nicht übersehen, dass diese Zeichen gleichzeitig

kulturelle Bedeutung haben, insofern nämlich, als sie

Zeugen der Kunstfertigkeit und des Schönheitssinns einer
Entwicklungsstufe sein können, denn sie sind nicht selten
in den Figuren und Gestaltbildungen auf den Kult- und
Gebrauchsgegenständen vorhanden. Sie sind zugleich Merkmale
des Eigentums, und als Kultgegenstände beinhalten sie
Geheimnisvolles, übernatürliche Kräfte, etwas, das Glück oder Unglück
bringen kann.

Vieles, was die Silbe "mal" enthält, drückt später das
Metaphysische, Tabuierte, Heilige aus, z.B. Denkmal, Ehrenmal,
Grabmal usw.

Durch das ganze Spätmittelalter hindurch bis ins 17. Jh. behält
das Brandmarken seine Geltung als eine der leichteren Körperstrafen,

und zwar für jede Art von Verbrechen ein besonderes
Stigma. Wir finden es auch häufig bei solchen Personen, die am
Rande der Gefahr leben, wie Seefahrern, Bergknappen,
Zirkusartisten, Kriegern, besonders Landsknechten, Fremdenlegionären.

Ihre Träger glauben, dadurch mit besonderen Kräften
ausgestattet zu sein.

Ich habe 1965 bei der Exploration von 50 mehrfach rückfälligen
und daher mit langen Strafen einsitzenden Gefangenen in einer
Justizvollzugsanstalt zahlreiche Tätowierte gefunden, die sich
entweder im Jugendarrest oder in der Jugendstrafanstalt, also
noch zu Beginn ihrer kriminellen Karriere hatten tätowieren,
jedoch während einer kurzen Freiheitspause das Stigma
ausbrennen lassen und nun wirklich "gebrandmarkt" waren.
Fragte man nach dem Motiv, so kam die Antwort etwa: "Ich

17



wollte mich nicht von den anderen absondern, ich wollte
dazugehören." Hier ist also noch in der heutigen Zeit das Symbol
eines Gemeinschaftsgefühls der Gruppenzugehörigkeit manifestiert.

In jüngster Zeit haben die Stigmatisierungen eine neue
Variante der Motivierung erhalten, nämlich in der
Protesthaltung, und zwar in Straflagern, wie Alexander Solschenizyn
in seinem Buch "Der Archipel Gulag" (Berlin 1974) beschrieben

hat.

Dieser kurze Überblick über Geschichte und Vorkommen der
Stigmatisierung mag genügen. Ich möchte nunmehr auf die
tiefere Bedeutung zu sprechen kommen. Wie lange die negative

Bedeutung der Stigmatisierung sich noch am Leben erhält,
wenn sie ihren Sinn längst verloren hat, verraten uns
Ausdrücke, die in der täglichen Umgangssprache vorkommen und
bei denen wir uns kaum noch der tiefen und ernsten Bedeutung

erinnern: "In dessen Haut möchte ich nicht stecken"
oder: "die Haut zu Markte tragen" oder: "seine Haut retten".

Das Stigma steht in seiner negativen Bedeutung unserem
Rahmenthema am nächsten. Wir kommen den Ursachen näher,
wenn wir zunächst System in die Erscheinungen der Zeichen
bringen und davon ausgehen, dass Stigmata nur eine Kategorie
von vielen Zeichen darstellen. Wir können uns jedoch mit der
Evolution von Zeichensystemen nicht ausführlich befassen
und auch nur kurz mit der Ontogenese des Stigmas, hier als
Zeichen verstanden. Schon bei den einfachsten Lebewesen
gibt es Verständigungszeichen, die vom Sender zum Empfänger
und umgekehrt fliessen bzw. übermittelt werden. Dieser Kontakt

wird in unterschiedlichen Verlaufsprozessen entwickelt.
Die Wissenschaft, die dieses Forschungsgebiet betreibt, ist
die Semiotik. Ein semiotisches System lässt sich auf dreierlei
Weise betrachten: 1. sein Wesen oder seine Struktur, 2. sein
Verhalten oder seine Funktion und 3. sein Werden oder seine
Geschichte. Wir können also fragen: 1. Was ist ein Zeichen,
2. wie wirkt die Umgebung auf das Zeichen ein, und 3. wie
kam das Zeichen zustande?

Schon Leibniz hat sein Augenmerk auf die Erforschung von
Zeichenstrukturen gerichtet. Er dachte dabei an universelle

18



Zeichenstrukturen, ebenso die englischen Empiristen Bacon,
Hume und John Locke. Kurz vor der Jahrhundertwende hat
sich die Semiotik, die sich mit der Bedeutung des Stigmas be-
fasste und es in ein System von Zeichen einordnete, als neue
Wissenschaft etabliert. Sie hat viel Licht in das Dunkel der
Bedeutung von Zeichen der Menschheit auf der archaischen
Stufe gebracht.

Am Beginn der semiologischen Forschung stehen der schweizerische

Linguist Saussure und der amerikanische Philosoph
Pearce. Pearce vertritt die Ansicht, dass "das gesamte Universum

mit Zeichen durchsetzt ist,", und meint, dass ein
Gesetz seinem Wesen nach nichts anderes sei als eine
allgemeine Formel oder ein Symbol. Der schwedische Semiologe
Hjielmslev behauptet sogar, dass "sich die semiotische Struktur

als eine Grundlage offenbart, von der aus alle wissenschaftlichen

Objekte betrachtet werden können". (1953)

Es haben weiterhin fast gleichzeitig an verschiedenen Orten in
Nordamerika, Frankreich, der Schweiz und Deutschland Morris,
Sebeok, Bühler, Breull, Sherry, Husserl und viele andere die
Universalität der zahlreichen Kategorien von Zeichen und deren
Strukturen erforscht. Ich nenne nur Begriffe wie Symbol,
Emblem, Insignien, Signaturen, Abzeichen, Warenzeichen, Syndrom,
Allegorie, Wappen. Im Erkennungsdienst des Polizeiwesens kennen

wir das Signalement, das durch die Erfindung der Daktyloskopie
und jüngste Verfeinerung dieser Methode — auch hier ist die

Beziehung zur Haut zu beachten — und durch das Fernsehen die
Identität mit nicht mehr steigerungsfähiger Sicherheit ermittelt.

Was aber alles an sichtbaren Zeichen zur Identitätsfeststellung
einer Person gehört, die gleichsam in sie eingraviert sind, wurde
mir bewusst, als ich gemeinsam mit Hans von Hentig ein neues
Signalementverfahren zu entwickeln begann. Es wurden von
uns Zeichen gefunden, die der Träger oft unbewusst mit sich
führt: die Art der Bewegungen der Gliedmassen, die Stellungen
der Füsse, die Körperhaltung, Stimme, Melos, Dialekt, Klangfarbe

usw. Alles das sind Zeichen, Stigmen, die schwerlich
durch Beschreibung des Äusseren und durch Bilder übermittelt
werden können und die uns doch einen Eindruck und Ausdruck

19



von Individualität vermitteln, gleichsam signalisieren, was für
ein Mensch hinter diesem Zeichen, die wir mehr oder weniger
bewusst aufnehmen, steht. Hier taucht auch das Problem auf,
ob die wahrgenommenen Zeichen echt oder nur vorgetäuscht
sind und ob wir nicht etwas in sie hineinsehen, sie nicht richtig
lesen oder mit anderen, die eine ganze andere Bedeutung haben,
verwechseln.

Fragen wir: wann und wie erlebt ein Mensch die Stigmatisierung?

Ein Beispiel: Ein Kind wird in eine Schule, die zwischen
einer Gartenstadt und einer Vorstadt mit alten Kleinbauernhöfen

und Fabrikarbeitersiedlungen am Rande einer Grossstadt
liegt, eingeschult, also in einer typischen sozialen Mischbevölkerung.

Der Schüler spricht wie in seiner häuslichen Gemeinschaft
nur hochdeutsch, die Mehrzahl der Mitschüler dagegen nicht
nur landsmannschaftlichen fremden Dialekt, sondern dazu auch
noch ordinär, was nur die Einheimischen verstehen. In der
häuslichen Gemeinschaft wird musiziert, werden Kunstfertigkeiten

wie Schnitzen, Zeichnen und Malen ausgeführt,
Beschäftigungen, die weit über dem Niveau der lieber sich balgenden

und allerlei Unfug treibenden Mitschüler hegen. Er wird
schnell zum Aussenseiter, durch Sprache, Begabung und Interessen

ausgesondert, mit dem Stigma des Fremden behaftet. In
den Pausen prügelt die Meute an ihm herum, was er schweigend
mit Selbstbeherrschung über sich ergehen lässt, obgleich er zur
Gegenwehr kräftig genug wäre, doch hat er erfahren, dass den
anderen das Prügeln keinen Spass macht, wenn er sich nicht
mehr wehrt. Der Klassenlehrer entpuppt sich als Prügelpädagoge,

der den Aussenseiter total verkennt und ihn öfter prügelt,
wenn der Schüler im Unterricht sich langweilt und träumend
zum Fenster hinaussieht. Die Eltern erfahren das Dilemma der
Stigmatisierung von seinen Mitschülern. Es ist sein erstes Stig-
matisierungserlebnis, dem noch manche folgen, die tiefe Spuren
in der Seele des Kindes hinterlassen, denn es handelt sich um
eine sensible künstlerische Frühbegabung, die sich nur unter
Gleichartigen, nämlich etwa auf einem musischen Gymnasium
oder einer ähnlichen Schule hätte entfalten können.

Was lehrt dieses Beispiel? Wer durch eine Eigenschaft auffällt,
sei es eine Begabung, ein von der Menge abweichendes Ver-

20



halten, ein anderer Dialekt, andere Interessen usw. und dessen
Wert von den Mitmenschen nicht erkannt wird, noch nicht
einmal, wie in diesem Falle von dem Pädagogen, dessen Kommunikation

wird erschwert oder gelingt nicht. Er wird abgedrängt
in die Aussenseiterrolle, es sei denn, er passt sich an,
unterdrückt die besonderen Eigenschaften und nimmt das Verhalten

der anderen an.

Analysiert man den Vorgang, so ergibt sich folgendes: ein
Mensch ist Träger einer oder mehrerer besonderer Eigenschaften,

ohne es bewusst wahrgenommen zu haben, dass keiner
der anderen der Gruppe, in die er schicksalhaft geraten ist,
ebenfalls solche besitzt. Da sie diese Eigenschaften nicht
entwickeln können und auch gar nicht der Wunsch in ihnen
aufkommt, diese zu besitzen oder danach zu streben, denn der
mögliche Werte ist ihnen mangels Bildung, Begabung oder
Reife fremd, wird und kann er nicht einer der ihren sein. Was
für die Kommunikation in der Schulklasse zutrifft, kann auch
für Erwachsene gelten, für Vereine, Gruppen, Gemeinschaften
usw. Er ist durch Ausprägung eines oder mehrerer Merkmale,
die sofort das Anderssein signalisieren, stigmatisiert. Das
erschwert die Aufnahme in eine Gemeinschaft.

Wie erlebt nun in unserem Beispiel der Stigmatisierte sein Stigma?

Zunächst weiss er die Isolierung nicht zu deuten; auch eine
feindselige Haltung wird er sich zunächst nicht erklären können.
Seine Versuche, die Kommunikation aufzunehmen, scheitern,
und das bleibt ihm unverständlich und macht ihn unsicher. Wenn
er nur die Ursache wüsste! Aber die bleibt ihm verborgen; es ist
eben so. Das Unverständliche, Unerklärbare ist geheimnisvoll,
eine Macht der Gruppe, die ihn ausstösst, nicht annimmt. Ist er
etwas älter, dann mag in ihm der Gedanke aufdämmern: die
Menschen mögen mich nicht. Warum das so ist, erfährt er nicht.
Eins nur merkt er, dass er unsicher ist; wohin er auch geht, überall

wird er sich nun unsicher fühlen. Ich habe das Beispiel des
eingeschulten Jungen gewählt, weil es unkompliziert ist und der
Ablauf leicht durchschaubar. (Dieser Schüler erhielt als Erfüllung

eines Weihnachtswunsches von seinen Eltern eine Konzertflöte,

Böhm-Flöte, ein anderer entriss sie ihm und schlug sie auf
seinem Kopf entzwei, nicht mehr reparierbar.)

21



In einem Modellfall könnte ich von einem Stigma sprechen,
das angeboren ist, gemeint ist das Erlebnis von jüdischen
Kindern, deren Eltern so assimiliert waren, dass diese kaum noch
von ihrem Judentum wussten oder nicht wissen konnten und
dieses erst zum todbringenden Stigma wurde, nachdem die
sogenannten Rassengesetze erlassen waren.

Eine späte Ersterfahrung der Stigmatisierung erfolgt in manchen

Fällen bei sexuell Abweichenden. Sie durchlaufen meist
eine kurze Zeit als Leidende, bis sie den Anschluss an ihre
Leidensgenossen gefunden haben. Die Zahlen solcher Problemfälle

sind heute, seit wir die entsprechenden Einrichtungen
für Sexualaufklärung und -behandlung besitzen, zurückgegangen.

Auch die gesetzlichen Grundlagen für Namensänderung

bei Geschlechtsumwandlungen, Transvestitismus und das
Kastrationsgesetz haben dazu beigetragen, die Folgen dieser
Stigmatisierung zu eliminieren. Demgegenüber darf nicht
übersehen werden, dass aus einem solchen Stigma auch Kapital

geschlagen werden kann; ich denke dabei weniger an
Prostitution als an soziale Bindungen besonderer Art, welche
durch Stigmatisierung entstehen und die bis zu Geheimbünden
mit Verpflichtung gegenseitiger Hilfeleistung reichen. Das
Füreinandereinstehen rassischer Minoritätsgruppen gehört hierher,

auch die Selbsthilfegruppen wie anonyme Alkoholiker,
Behinderte usw.

Finden sich einzelne Stigmatisierte zu Gruppen zusammen,
so wird das Gefühl der Peinlichkeit und der Inferiorität
zugedeckt durch das Gefühl des Eingebettetseins in eine Gruppe,
die nicht nur das Leid trägt, sondern auch das Selbstgefühl
kräftigt. Es werden dann mitunter überhöhte Forderungen an
die Normalen gestellt, Nachteile sollen ausgeglichen werden
unter Berücksichtigung der persönlichen individuellen Interessen

der Stigmatisierten.

Die kommunizierende Wirkung des Stigmas beruht auf der
Tatsache, dass es das Erlebnis der Gleichheit vermittelt, das
Bewusstsein Kontakt zu haben oder zu wissen, dass andere
seinesgleichen existieren. Wenn der Stigmatisierte aber merkt,
dass abwegige Attribute denen ausserdem zukommen, die

22



gleich ihm stigmatisiert sind, kann er verunsichert werden.
Er schwankt dann zwischen Zuneigung und Abneigung. Als
Ursache kann dann der entwicklungspsychologische Vorgang
des Reifungsprozesses eine Rolle spielen. So kann es vorkommen,

dass der Stigmatisierte einen Rückschlag in der
Identifikation mit der bisherigen Gruppe erlebt und sich von ihr
lossagt. Einen solchen Vorgang erhofften sich einige Richter
von den Terroristen.

Die Entwicklung des geistig Stigmatisierten ist auch abhängig
von der Art der Gemeinschaft. Es besteht ein Unterschied
zwischen organisierten Stigmatisierten als Minderheitsgruppe
mit fester Organisation, z.B. Mafia und informellen Gruppen.
Eine Gesellschaft ehemaliger Strafgefangener als Helferorganisation

getarnt und behördlich sogar geduldet, lieferte das
Material zur Herstellung eines Mordinstrumentes an einen
Gefangenen, mit welchem der Butzbacher Anstaltsdirektor
getötet wurde.

Das Stigma kann zu einer Personeigenschaft werden, die dem
Stigmatisierten ein Leben lang anhaftet, es kann aber auch
in einer bestimmten Gemeinschaft als Rollenfunktion vorübergehend

wirken, ohne dass das Imago des Stigmatisierten darunter

leidet.

In manchen Städten gibt es Wohnbezirke, in denen zu wohnen
gleichbedeutend ist wie als randgruppenzugehörig abgestempelt
zu sein. Umsiedlungen erweisen sich manchmal als unergiebig.
Ich habe mehrere Versuche von Stadtvätern scheitern sehen,
Obdachlosensiedlungen zu sanieren oder aufzulösen. Ein
Stigmatisierter, der zu einem Statusfall des Sozialamtes wird, erhält
und behält den Fall-Status. Eine besondere Kategorie stellt
das Ehrenstigma dar. Es ist das des Aussergewöhnlichen, des
Genialen, manchmal des Pseudogenialen, oft nur von der
Umwelt aufgeprägt.

Wie verhält sich nun der Normale den Stigmatisierten gegenüber?

Die Antwort kann ich hier nur andeuten. In vielen Fällen
erweckt die Begegnung mit einem Stigmatisierten bei den
Normalen ein Unbehagen, das ein Gefühl der Peinlichkeit aus-

23



lösen kann. Ich denke hierbei nicht an das äusserlich sichtbare

Zeichen, darüber wird man hinwegsehen oder bei
häufiger Begegnung sich an das Äussere gewöhnen. Manche können
Mitleid erregen oder abstossend wirken. Schönheit und Häss-
üchkeit haben bekanntlich eine nicht vorausbestimmbare
Wirkung. Was hier gemeint ist, betrifft mehr die Stigmatisierung,

die dem Träger durch seinen Ruf seinem Namen usw.
anhaftet. So mag ein als geheilt Entlassener die Begegnung
mit einem Geisteskranken, mit dem er in der gleichen
Anstalt untergebracht war, peinlich anmuten.

Negative Merkmale der Stigmatisierung zeigen mitunter eine
sich ausbreitende Tendenz. Die Famiüe eines Strafentlassenen
oder eines Geisteskranken leidet oft mehr als die Stigmatisierten
selbst. Wir können in solchen Fällen von einer sekundären
Stigmatisierung sprechen, die verheerende Wirkung haben
kann, besonders für die künftige Lebensgestaltung. Bis in die
jüngste Zeit war manches negative Stigma mit einem unsichtbaren

Tabu behaftet. Man mag darüber streiten, ob und wann
ein Tabu berechtigt war. In vielen Fällen erzeugt das geistige
Stigma Statusunsicherheit, die dem Stigmatisierten oft lange
Zeit Schwierigkeiten bereitet, und es ist eine Frage der Zeit
und der Persönlichkeit, wann und ob er sie völlig überwindet
und welche Mittel er besitzt, um damit fertig zu werden. Manche

entwickeln eine unglaubliche Fertigkeit, z.B. das Stigma
einer niederen Herkunft durch Lücken in ihrem Lebenslauf
zu verdecken.

Ich habe eine ganze Anzahl von stigmatischen Erscheinungen
genannt und auf ihre Verbreitung seit Beginn der
Menschwerdung hingewiesen. Man muss sich den geistigen Zustand
des Erkennens des Menschen am Anfang der Menschwerdung
vergegenwärtigen. Der Anthropologie war es in den letzten
50 Jahren gelungen, die seelische Entwicklung der Menschheit

in ihren charakteristischen Zügen zu rekonstruieren. Wie
war das möglich?

Drei Methoden sind es, die uns den seelischen Aufbau des
prähistorischen Lebens erschliessen, die völkerpsychologische,
die tiefenpsychologische und psychogenetische der Kinder-

24



und Jugendpsychologie. Die vergleichende Völkerpsychologie
lässt die seelische Entwicklung, die sich in den zahlreichen Funden

an verschiedenen Stellen der Erde manifestiert, durch
Vergleiche mit lebenden Völkern gleicher Kulturstufe lebendig werden;

z.B. zeigten vergleichende Betrachtungen von Sitten und
Gebräuchen der Aurignac-Menschen das seelische Leben einer
Entwicklungsstufe der Menschheit, die längst erloschen ist. Das
wurde z.B. deutlich beim Vergleich des Bärenkults von
Menschen des Jungpaläolithikums mit dem Bärenkult der Lappländer,

Finnen und vielen anderen lebenden nördlichen und
nordöstlichen Völkern, der seine Parallele in dem Leoparden-
und Löwenkultus einer Anzahl afrikanischer Völker findet.

Die tiefenpsychologische Methode gibt uns ebenfalls die
Möglichkeit, seelische Funktionen früherer Entwicklungsstufen zu
studieren. Sie und ihre Anwendung in der Psychotherapie
erschlossen uns ein bis zum 19. Jh. noch unbekanntes Reich des
Seelischen. Freud, Jung, Bleuler, Adler, Reich u.v.a., um einige
der Bedeutendsten zu nennen, entdeckten durch Analyse der
unbewussten seelischen Vorgänge, dass diese psychische
Funktionen aufwiesen, die einer anderen seelischen Entwicklungsstufe
anzugehören schienen und die zum Teil anderen Gesetzen unterliegen

als die Erscheinungen des bewussten Seelenlebens. Diese
Entwicklungsstufe ist die des archaischen Denkens. Sie ist durch
das Aufkommen metaphysischer Bedürfnisse charakterisiert,
nämlich durch Magie und Symbolik. Symbolisches Denken zeigt
sich ontogenetisch sehr früh, wenn z.B. ein Kind einen Hund
sieht und wau-wau sagt, so hat es das Bellen des Hundes als
Zeichen, als Symbol von "Hund" gesetzt. Es hat dieses Zeichen
einfach zugeordnet. Das geschieht, wie Piaget festgestellt hat,
schon mit einem Jahr, allerdings als Symbol für etwas Lebendes,
Längliches, das behaart ist und sich bewegt, so dass also auch
Pferde und Katzen damit bezeichnet werden. Erst etwas später,
nämlich mit 1 —4 Jahren wird das Symbol nur für Hund
gebraucht. Eine andere Form des Denkens, die wir das magische
nennen, zeigt sich darin, dass das Kind das Wirken geheimnisvoller

Kräfte und Zusammenhänge annimmt.

Welcher Art waren nun die seelischen Kräfte des Menschen in
vorgeschichtlicher Zeit und wie haben sie sich ausgewirkt?

25



Es ist eine recht umfassende Aufgabe, eine vergleichend
psychologische Betrachtung durchzuführen; denn zahlreich sind
die typischen Parallelen von seelischer Ontogenese und
Phylogenese. Schon Pestalozzi hat in seiner Schrift "Meine
Nachforschungen über den Gang der Natur in der Entwicklung des
Menschengeschlechts" auf solche Parallelen hingewiesen.
Ein Gesamtüberblick über die Entwicklung der Denkfunktionen
lässt erkennen, dass die Entwicklung nämlich von der noch
undifferenzierten Subjekt/Objekt-Auffassung bei den
Naturvölkern zu einer schärferen Trennung von Subjekt und Objekt
auf höherer Entwicklungsstufe führt. Die geringe Differenzierung

der Denkfunktionen bei Naturvölkern erstreckt sich auch
auf die Zustandserfassung. Hierbei ist der Affekt stärker
beteiligt, da das Emotionale und das Rationale noch sehr eng
verbunden sind. So zeigen sich auch die ersten Denkfunktionen

des Kindes. Die Stufe des magischen Denkens weist beim
Kinde wie beim Naturmenschen die gleiche seelische
Grundstruktur auf. Das zeigt sich z.B. darin, dass Sein und Scheinen
nicht voneinander unterschieden werden. Traum und
Wirklichkeit sind noch nicht zwei Bereiche in unserem Sinne, ebenso
wie tot und lebendig. Die Ethnologen berichten, wie der
Primitive im Traum mit Toten verkehrt. Beide Welten haben
für ihn gleichen Wirklichkeitswert. Ähnliche Beispiele wie von
den Primitiven brachte bereits Freud von Kindern, die im
Traum die Erfüllung ihrer Tageswünsche als wirklich erlebten.
Die Grenze zwischen Tod und Leben ist weder für Kinder noch
für Primitive auf der Stufe des magischen Denkens vorhanden.
Charakteristisch für die Denkfunktionen der magischen Stufe
ist die Analogiebildung, und zwar nach dem subjektiven
Erleben. Für das Kind besteht z.B. ebenso wie für den Primitiven
die Welt aus Wesen, die so fühlen, handeln, wollen und
wünschen können, wie man es auch kann. Der Pfeil des Jägers, der
trifft, hat gute Eigenschaften, der Ball des spielenden Kindes,
der nicht trifft, ist unartig. Wolken und Winde, Berge und
Flüsse haben beim Primitiven wie beim Kinde menschliche
Eigenschaften. Naturerscheinungen wie Gewitter, Gestirne,
stürzende Bäche sind für den Primitiven der magischen Stufe
symbolische Manifestationen der hinter den Erscheinungen
stehenden Macht eines höheren Wesens. Der Mittelpfosten
des Zeltes ist für Nomaden Symbol der Himmelsleiter. Der

26



Bär ist Symbol für die Urkraft des Schöpfergottes. Das Feuer
wird zum Symbol menschlicher Gemeinschaft. Von der
Herkunft des Feuers handeln die ersten Sagen.

Auf der Stufe des magischen Denkens entfaltet sich das Mythische.

Phylogenetisch beginnt das Zeitalter des Mythos. Noch
ist es zunächst ein Denken in Bildern. Der Ausdruck der
Gedanken wird bildhaft. Bei den Völkern grosser Kulturen
entsteht die Bilderschrift. Es wäre aber ein Irrtum zu glauben,
dass der Mythos nun das magische Denken überwunden hätte.
Zauberaberglaube, Hexenkünste durchziehen die Berichte
der Vorgeschichte. Die Mythen und Sagen sind angefüllt mit
Wunschvorstellungen der bei fast allen Kulturvölkern geradezu
überwuchernden Phantasie, wofür die bis in unsere Zeit
überkommenen Werke der Künstler Zeugnis ablegen, sei es im
religiösen oder im erotischen Kult (Götterbilder und Phallus-
kult).

Ein in seiner Konzeption einmalig grossartiger Mythos ist der
von Adam und Eva. Dieser trägt noch archaische Züge, auch
in den Denkformen, etwa die der magischen Stufe angehörenden

Vorstellungen über die versöhnenden Wirkungen des
Opfers, die wir, soweit mir bekannt, in allen Kulturen finden,
am grausamsten vielleicht bei den Völkern Süd- und
Mittelamerikas.

Zwischen Wunscherfüllung und Wirklichkeit besteht kein
Unterschied. Wunscherfüllungsphantasien werden als real
empfunden. Der Tote lebt weiter, in einer anderen Welt unter
gleichen oder ähnhchen Bedingungen. Deshalb wird ihm zum
Beispiel bei den meisten Völkern dieser Entwicklungsstufe
manches Reale mitgegeben; sofern bereits das hierarchische
Prinzip in der Staatsform vorhanden ist, wird dem toten
Herrscher der ganze Hofstaat als Begleitung beigegeben. Es mögen
symbolische Handlungen sein, aber sie werden als Gleichsetzungen

der Realität wahrgenommen, nicht als Ersatzhandlungen.

Das Erfassen von Kausalzusammenhängen ist auf der
magischen Denkstufe noch nicht klar herausgebildet, statt dessen
haftet ihnen eine geheimnisvolle Kausalität an, eine Zauber-

27



kausalität, die überall dort an die Stelle einer Erklärung tritt,
wo eine solche notwendig wird, bei Fragen an das Schicksal,
bei Zauberformeln, Tabus, beim Gelübde, bei Glücks- und
Unglückszahlen, glücklichen und unglücklichen Zeiten. Stets
lässt sich der funktional und formal gleiche Tatbestand bei
Kindern wie Primitiven feststellen.

Auf dieser ersten Stufe des archaischen Seelenlebens des homo
sapiens tritt bereits die Stigmatisierung auf. Hier entsteht auch
die Symbolisierung. Symbole beginnen oft mit Halluzinationen.
Symbolische Gleichsetzungen leugnen den Unterschied
zwischen Innen- und Aussenwelt. Das Wort Symbol bedeutet ja
im Griechischen zusammenwerfen, zusammenbringen,
integrieren. Die Symbolbildung ist ein Prozess, bei dem ständig
die Innen- mit der Aussenwelt, das Subjekt mit dem Objekt
und die früheren emotionalen Erfahrungen mit späteren
zusammengebracht und integriert werden. Das Symbol erfüllt die
Aufgabe des Übergreifens, indem es wie eine Klammer die Phase
des Magischen mit der des rationalen Denkens umschliesst.
Damit erhält es eine tiefere Bedeutung als nur Zeichen oder
Merkmal.

In der weiteren psychischen Entwicklung wird das Symbol
vom rationalen Denken übernommen und geduldet. Allen anderen

magischen Inhalten mag die Ratio Feind sein, dem Symbol
gegenüber ist sie tolerant. Es gehört mit seinen Teilaspekten
allen Seelenschichten an, es ist dynamischer Natur und
bewegt sich gewissermassen in ständigem Bedeutungswandel
durch sie hindurch. Symbolbildung ist also ein Prozess archaischer

Denkfunktionen, der am Beginn der Menschwerdung
steht.

Um den Stigmatisierungsprozess verständlich zu machen, müssen

wir uns den Vorgang des Symbolisierens noch weiter
verdeutlichen, und da hilft die psychoanalytische Theorie.
Sigmund Freud unterschied den manifesten und den latenten
Trauminhalt. Was geschieht im Traum und durch den Traum?
Im Traum erfolgt die Realitätsbewältigung durch magisches/
mythisches Symboldenken oder mit den Worten der
psychoanalytischen Theorie die Konfliktbewältigung zwischen inneren

28



Triebwünschen und äusserer Realität oder dem Konflikt
zwischen Es und Ich. Der Symbolisierungsprozess ist also dem
Vorgang der Symbolisierung des Traumes ähnlich. Das Symbol
hat einen manifesten Inhalt, eine Veranschaulichung und einen
latenten Inhalt, der ein Gedanke oder eine Emotion sein kann.
Träumen nennt Freud eine spezielle Form von Symbolisierung.
Symbolon bedeutet auf griechisch Zusammenfügen verschiedener

Teile zu einem Ganzen.

Das Symbol behält die Macht über das Denken, über Ideen und
Gefühle. Wird eine symboüsche Repräsentation in die Aussen-
welt projiziert, so errichtet sie dort eine magisch/mystische
Herrschaft über die Realität.

Von der sichtbaren bildhaften Repräsentation durch das Symbol

bis zur Stufe des abstrakten Denkens ist noch ein weiter
Schritt, auf den ich hier nicht näher eingehen werde. Ich habe
ihn auf dem Gebiete der Entwicklung des Rechtsdenkens
behandelt. Der Mythos ragt noch weit in die Stufe des
logischen Denkens, dem die Stufe des prälogischen vorgelagert
ist, hinein und wird um etwa 500 v. Chr. in allen hochentwickelten

Kulturen der Welt, in China, Indien, Griechenland und
Ägypten abgelöst. Jedoch hört damit die Stigmatisierung
nicht auf, aber es vollzieht sich eine spürbare Wandlung, nämlich

die Verlegung von der Haut, der äusseren Oberfläche des
Individuums ins Geistige, in die Psyche, die Innenwelt, und
es bleibt die Stigmatisierung als positives und negatives Merkmal,

gleichsam als Rest archaischen Denkens. Es ist zum
Beispiel Erkennungszeichen der Zugehörigkeit zu einer Glaubensoder

Kultgemeinschaft.

Die psychische Ontogenese lässt nur eine ganz allmähliche
Entwicklung zum seelischen Erwachsensein erfolgen. Auf die
Stufe des magischen Denkens folgt ontogenetisch die der
kindlichen Realistik, jedoch nicht mit einer plötzlich abgesetzten
Grenze. Es ragt noch weit bis in die Zeit der kindlichen Realistik

hinein, an deren Ende, etwa im 12. Lebensjahre, die
Funktionen des Intellekts voll entwickelt sind. Solange aber das
Subjekt und Objekt, seelische Innenwelt und reale Aussenwelt,
noch nicht streng voneinander unterschieden werden, und das

29



ist vor der Pubertät noch nicht ganz der Fall, bleibt das
realistische Denken des Kindes auf dieser Entwicklungsstufe
durchdrungen von magischen Zügen, die man vielleicht mit
denen einer romantischen Geisteshaltung vergleichen könnte.

Hier möchte ich die entwicklungspsychologische Betrachtung
der Stufe der kindlichen Realistik, an die sich Pubertät und
Adoleszenz anschliessen, nicht fortsetzen, weil ich sie in
Beziehung und zur Erklärung einer entwicklungspsychologischen
Erscheinungsform bei der Psychogenese des Anarchoterroris-
mus und des Sektensuicids herangezogen und ausführlich
dargestellt habe, wodurch mir die Erklärung derselben
gesichert zu sein scheint. Jedenfalls haben gesellschaftspolitische
Erklärungsversuche bisher nicht zu überzeugen vermocht.
Hier sollten wir nunmehr versuchen, den entwicklungspsychologischen

Zusammenhang zwischen Stigma und realem Denken
zu klären.

Der unbewusste Primärprozess des Denkens in Symbolen
wurde zum bewussten rationalen Sekundärprozess. Freud
sah in der Fähigkeit zur Symbolbildung eine grundsätzlich
menschliche Begabung, die besonders in der Übergangsphase
des magisch/mythischen Denkens von der Herrschaft des
Primärprinzips bis zur Herrschaft des Sekundärprinzips die
Fähigkeit sich auszudrücken, sich mitzuteilen, ermöglichte.
Ich möchte darin nicht nur ein Prinzip des magisch / my thi-
schen Denkens, sondern darüber hinausgehend eine
biologische oder besser eine psychogenetische Gesetzmässigkeit
sehen, die sich des Mittels der Symbolbildung bedient.

Der Durchbruch zum Realitätsdenken dauert Jahrtausende;
er wird nie abgeschlossen sein, denn das Symboldenken
behält seine Funktion, und diese tritt überall dort in Erscheinung,

wo das rationale Denken unterentwickelt ist oder durch
Irrationales verdrängt, nämlich durch Gefühle, Affekte,
Stimmungen, mangelndes Kritikvermögen, Unkenntnis und
geringes logisches Denkvermögen. Welche Macht Symbole über
das Denken haben, wird deutlich, wenn wir an Fahnen,
Embleme, Wappen, Heiligenbilder und ähnliches denken. Das
Fernsehen übermittelt uns täglich Beispiele für die Macht

30



der Symbole aus allen Ländern der Erde, auch solchen, von
denen man annehmen sollte, ihre Bewohner ständen auf der
Stufe des Realitätsdenkens. Nun sollte man aber nicht meinen,
Symbole seien nur negativ belastet. Sie sind es leicht dort, wo
der Realitätssinn überdeckt und ausgeschaltet ist. Man denke
etwa an den Symbolwert des Roten Kreuzes, der nur dort
verletzt werden kann, wo Menschen auf die Stufe der Barbarei
herabsinken. Aus Symbolen, Stigmen, Merkmalen aus den
verschiedenen Zeichenkategorien haben sich Schrift und durch
diese Wissenschaft und Künste entwickelt. In den ersten drei
Jahrtausenden vor Christus benutzte z.B. die sumerische Schrift
für Mann und Frau Symbole, die deutlich Genitalien erkennen
Hessen. Diese Symbole wurden allmählich zensiert und so
verkleidet, dass sie fast unkenntlich wurden. (W.G. Niederland)
Mit der Erfindung der Schrift waren die Bausteine sprachlicher

Muster gegeben. Durch die Zuordnung von Wort und
Begriff war die intellektuelle Information möglich. Sie konnte
sich schnell und raumgreifend ausbreiten und das Wissen von
Mensch zu Mensch weitergeben. (z.B. E m • c2)

Weit mehr noch beherrschen magische Zeichen, ohne dass
es uns bewusst ist, bis auf den heutigen Tag unser Alltagsleben.

Mystische Zeichen wie Drudenkreuz (Drudenfuss) aus
zwei gleichschenkhgen Dreiecken konstruiert, kommen in
Symbolen des Geheimnisses, der Vollkommenheit oder des
Universums bei den Pythagoräern, den Gnostikern, den Neu-
platonikern und später als Abzeichen der meisten geheimen
Gesellschaften, besonders der Bauhütten, vor und daher auch
als Fensterrosetten in gotischen Kirchen, z.B. in Rouen, auch
als Zauberzeichen an Ställen und Bauernhöfen. (Faust sagt
zu Mephisto, als dieser das Drudenkreuz an der Tür erblickt:
"Das Pentagramma macht dir Pein?")

Gehen wir von den Zeichen der Wissenschaften und des
Alltags zu denen der Künste, so entdecken wir dort die gleiche
Entwicklung hinsichtlich Strukturen und Bedeutung wie bei
der Symbolik. Kunst ist ja Symbolik, nicht Abbild. Leider
kann ich das hier nicht darstellen, was sich anthropologisch
nachweisen lässt. Der Künstler der Primitiven hat gar nicht
das Bestreben gehabt, abzubilden, sondern symbohsch darzu-

31



stellen. Der archaische Künstler schuf aus seiner Vorstellung
heraus, das Wesenhafte symbolisch gestaltend. Das hat schon
Aristoteles zum Ausdruck gebracht, und Max Scheler sagte
in seinem Nachlassaufsatz über Metaphysik und Kunst: "Kunst
ist bilden, was nicht da ist." Und Paul Klee: "Kunst gibt das
Sichtbare nicht wieder, sondern macht sichtbar."

Ich fasse meine skizzenhaften Ausführungen zur Psychogenese
der Stigmatisierungsprozesse zusammen:

Stigmatisierungsprozesse gehören der archaischen
Entwicklungsstufe seelischen Lebens an. Sie beziehen sich auf Formen
und Inhalte des gesamten seelischen Lebens, des rationalen und
emotionalen. Sie bilden die Basis, auf der die weitere Entwicklung

seelischen Lebens aufgelagert ist, jedoch nicht als starres
unbewegliches Fundament, sondern als integrierender
Bestandteil, der alle späteren Entwicklungsstufen durchdringt,
in ihnen in wechselnder, individuell, zeitlich und räumlich
unterschiedlicher Dynamik in allen Bereichen menschlicher
Betätigung, besonders im religiösen und kulturellen wirksam

ist.

Stigmatisierungsprozesse erfüllen das metaphysische Bedürfnis
des Menschen, ob es sich als Magie, als Mythos, Kult, sakrale

Handlung oder im schöpferischen Akt der Kunst aller
Entwicklungsstufen manifestiert. Der Philosoph Karl Jaspers hat
das, was ich darzustellen versuchte, in einem Satz, wie ich
meine, komprimiert ausgedrückt und besser als ich es in dieser
kurzen Zeit konnte: "Im Menschen ist ein Untergrund
wirksamer Kräfte aus Zeiten seiner Prägung. Die Vorgeschichte
ist die Zeit, in der diese Natur des Menschen geworden ist."
Und ich möchte hinzufugen, dass wir diese seelischen
Funktionen, die sich lebend in uns entwickelt haben, nicht
einfach stillegen oder gar eliminieren können, aber wir können
sie mit Hilfe der Funktionen unserer heutigen Entwicklungsstufe,

d.h. unseres Wissens, unseres logischen Denkvermögens
und unserer Vernunft unter Kontrolle halten.

32


	Zur Psychogenese der Stigmatisierung

