
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 31 (2024)

Heft: 350

Artikel: Über Grenzen und Grenzüberschreitungen

Autor: Rau, Milo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1063663

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1063663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER GRENZEN UND
GRENZÜBERSCHREITUNGEN

Die leicht gekürzte Laudatio von Milo Rau auf das Jüdische

Museum Hohenems (sowie auf Hanno Loewy) zur Überreichung

des Rheintaler Kulturpreises «Goldiga Törgga» am 8. November.

Als ich Hanno Loewy vergangene Woche im Wiener
Café Sperl traf, weil ich wissen wollte, durch welche
Zufälle er in Hohenems gelandet ist, da erzählte er mir
von einem Jahrhundert des Exils - und einem Leben
der oft genauso zufällig oder zwangsläufig entdeckten
Leidenschaften und Berufungen. Vom Medienwis-
senschaftler und Filmtheoretiker zum Gründer und

Leiter des Fritz Bauer Instituts und schliesslich nach
Hohenems: Wer hätte das Hanno vorausgesagt? Und

dahinter steht eine Familiengeschichte, die, wie alle

jüdischen Familiengeschichten des 20. Jahrhunderts,
aber auch der Jahrhunderte oder Jahrtausende davor,
bestimmt ist durch Verfolgung und schliesslich den
Holocaust: von Deutschland nach Israel und zurück.
Kurzum: Der Weg von Hanno Loewy nach Hohenems

war eine Geschichte der Grenzüberschreitungen,
auch zwischen den Wissenschaften und Medien.

Um ehrlich zu sein: Ich war heute zum ersten Mal in

Hohenems, aber die Arbeit des Jüdischen Museums
kannte ich schon lange. Der Name Hanno Loewy war
mir ein Begriff. Aber etwas war mir immer ein Rätsel:
Warum Hohenems? Warum liegt das berühmteste
jüdische Museum des deutschen Sprachraums - oder
überhaupt eines der berühmtesten Museen
Mitteleuropas - in einer kleinen Stadt, deren Name sonst
eher selten genannt wird? Es gibt in Hohenems keinen
berühmten Fussballklub, es wurde in Hohenems
niemals auf einer Konferenz ein bedauernswertes Land

aufgeteilt. Und es gibt auch keinen In-Cocktail, zum

Beispiel den «Hohenemsey» - wobei ich natürlich
vorschlage, einen solchen zu kreieren.

Aber ernsthaft: In Hohenems hat es ein Museum

geschafft, einen Ort berühmt zu machen, was wohl

einzigartig ist. Und zwar so berühmt, dass man, wenn
zum Beispiel Hanno Loewy an ein Rednerpult tritt, die
übliche Benennung nicht «Gründer des Fritz Bauer
Instituts» oder «berühmter Medienwissenschaftler» lautet,

sondern «Direktor des Jüdischen Museums
Hohenems». In einer Zeit, in der Museen und überhaupt
Kulturinstitutionen in ganz Europa verkleinert und

geschlossen werden, in der Erinnerungskultur, wenn
sie nicht nationalen Triumphen huldigt oder immerhin
einen politischen Diskursgewinn verspricht, als teures,

nutzloses und eigentlich lächerliches humanisti¬

sches Hobby gilt, das man wegsparen kann - in einer
solchen Zeit, die, um Hanno Loewy zu zitieren,
«Eindeutigkeit spüren will», ist das Museum Hohenems
eine Metapher für ein Konzept der Mehrdeutigkeit, der

Offenheit, des grenzenlosen und mehrdimensionalen
Verstehens - einer Kunst und Erinnerungspolitik, wie
sie kaum mehr praktiziert wird und ja auch (leider)
kaum jemals praktiziert wurde.

Hanno persönlich habe ich vor ein paar Monaten
in Wien kennengelernt. Ich hatte ihn eingeladen, an
einem Projekt teilzunehmen, das wir die «Wiener
Prozesse» nannten: Prozesse gegen verschiedene
Repräsentanten des Staates, der Parteien und der
Kulturlandschaft. Hanno sagte in einem Fall um die
Nahost-Debatte - konkret um das von der Polizei

aufgelöste Wiener Pro-Palästina-Camp - aus. Auch
hier zeigte sich seine Haltung, die jeder Eindeutigkeit
misstraut. Statt sich von einer Seite vereinnahmen
zu lassen, teilte er in beide Richtungen aus: Israels
Politik genauso wie manche postkolonialen Positionen

würden ethnischen Nationalismus befördern,
und nicht jeder Unsinn sei schon «antisemitisch». Ein

anderer Fall drehte sich um die FPÖ, eine Partei, die
dem Museum Hohenems jaimmerwiederUngemach
bereitet hat. Unterdessen hat die FPÖ die
österreichischen Wahlen gewonnen - mit einem Wahlprogramm,

das den klassischen Nationalsozialismus bis
in die Wortwahl hinein kopiert: vom «Volkskanzler»,
der «Verfügungsgewalt über Raum und Volk» und der
«Rückführung» von Migrantinnen ist da die Rede.

Und auch wenn sie Grenzen lieben, so ist doch auch
die Politik der Rechtsradikalen grenzüberschreitend:
Herr Rosenkranz, FPÖ-Mitglied, Angehöriger einer
rechtsradikalen Burschenschaft, Herr Rosenkranz,
der einen verurteilten Nazi-Juristen als Vorbild hat
und am 24. Oktober tatsächlich neuer österreichischer

Parlamentspräsident geworden ist, lud als erste

Amtshandlung den ungarischen Regierungschef Victor

Orbän nach Wien ein, und zwar am gleichen Tag,

an dem Hanno und ich im Café Sperl sassen. In ihrer
sogenannten «Wiener Erklärung» verlangten die beiden

Politiker «Frieden» - gemeint ist Frieden mit Russland

-, die sukzessive Auflösung der Europäischen
Union, eine radikale «Lösung» der Migrationsfrage



Kulturpreis

und das Ende «linker Erziehungsexperimente». Die
Zusammenarbeit von Österreich und Ungarn wird in

der «Wiener Erklärung» als «Achse» bezeichnet. Ich

muss Sie nicht daran erinnern, wer zuletzt ein
politisches Bündnis in Europa als «Achse» bezeichnet hat.

Aber die Arbeit der europäischen Rechtsradikalen
ist auch in einem bildpolitischen und moralischen Sinn

grenzüberschreitend. Sicherlich erinnern Sie sich an
das Foto des Herrn Strache, ehemaliger Führer der
FPÖ, wie er, mit dem Hütchen einer antisemitischen
Burschenschaft auf dem Kopf, Yad Vashem besuchte,
die Holocaust-Gedenkstätte in Jerusalem. Bildpolitisch
ist dies die vielleicht radikalste moralische Grenzüberschreitung

der jüngeren Geschichte, die aber natürlich
seither relativiert wurde durch die Normalisierung
antisemitischer und rassistischer Grenzüberschreitungen.

Als ich nach Hohenems und dann hierher, ins Rheintal

fuhr, über vier Grenzen hinweg, fragte ich mich
deshalb: Was bedeutet es, in einem Land, in dem Abgeordnete

der stärksten Partei in der Wahlnacht SS-Lieder
mit Zeilen wie «Gebt Gas, ihr alten Germanen, wir schaffen

die siebte Million» singen, ein jüdisches Museum zu

leiten? Was bedeutet es, auf einem Kontinent
Erinnerungspolitik zu betreiben, auf dem die radikale Rechte

nicht nur dabei ist, die Regierungen bald der Hälfte
der Länder zu übernehmen, sondern auch die Sprache
und die Politik der Nazi-Mörder normalisiert wird, als

hätte es den Holocaust nie gegeben? Und auf dem wir,
die Intellektuellen, die Kulturschaffenden, das Bürgertum,

nicht glauben wollen, was die Rechten vorhaben,
obwohl sie es tagtäglich verkünden, ganz eindeutig,
in völlig klaren Worten - weil es schlichtweg zu
verrückt ist? Und schliesslich: Wie kann unser Widerstand,
der Widerstand der Zivilgesellschaft, der Widerstand
eines Museums aussehen, konfrontiert mit einer
erinnerungspolitischen Strategie, die Vergangenheit, wo
sie nicht national zu gebrauchen ist, zum Verschwinden

zu bringen - um die Zukunft zu kolonisieren mit einer
Art grusligem Double dieser selben Vergangenheit?

Ich glaube, dass die Antwort des Jüdischen
Museums Hohenems und Hanno Loewys lautet: radikale

Mehrdeutigkeit. Das Gespräch im Café Sperl - auch
das «Café der Spione» genannt, da dort so viele
Menschen aus allen Ländern ein- und ausgehen -, dieses

Gespräch drehte sich immer wieder, vielleicht sogar
grundsätzlich um Mehrdeutigkeit. Oder in Hannos
Worten: «Wir versuchen, in jeder Ausstellung eine

Frage zu stellen, auf die wir keine Antwort haben. Meine

erste Frage ist deshalb immer: Stellt diese Ausstellung

eine Frage ans Publikum, die alle angeht? Und ist
es eine Frage, auf die wir keine Antwort wissen? Nur

wenn das der Fall ist, machen wir die Ausstellung.»
Ich muss Ihnen nicht erzählen, wie revolutionär

Ausstellungen waren und sind, die Titel tragen wie
«Jerusalem Al-Quds» oder aktuell «Yalla - Arabisch-jüdische

Berührungen». Jede Ausstellung des Jüdischen

Museums Hohenems war und ist eine Provokation,
und zwar im Hinblick auf das, von dem man sich
vorstellt, dass es zusammengehört oder eben nicht: Juden
und Araber, Israeli und Palästinenser, gute und böse

Menschen, Antisemiten und Juden, Fluchthelfer und

Flüchtlinge, Grenzpolizisten und Gutmenschen - und

hier im Grenzbereich eben auch ganz schlicht:
Österreicher, Deutsche, Schweizer und Menschen aus über
hundert Ländern, die hier leben und genauso viele gute
wie schreckliche Gründe hatten, hierher zu kommen.

Denn vor allem basiert jede dieser Ausstellungen,
wie übrigens auch der Radweg «Über die Grenze», auf
sehr konkreten und damit sehr verwirrenden Erfahrungen:

auf Lebensgeschichten, die immer spezifisch sind,
immer mehrdeutig und gerade deshalb die Geschichte

von uns allen erzählen. Ich komme aus St.Gallen, das
hier um die Ecke liegt, und als ich mich auf diese Rede

vorbereitete, als ich im «Café der Spione» mit Hanno zu-

sammensass und all den Menschen lauschte, die in den

vergangenen Jahrhunderten in Hohenems landeten und

von hier fliehen mussten, dachte ich an meine Familie.
Ihre Geschichte, obschon unspektakulär, steht für

Tausende von Menschen, für Tausende von Schweizern

und Österreichern, die aus dem Grenzgebiet
kommen. Ich fasse mich kurz: Die erste Frau meines
Grossvaters väterlicherseits war eine deutsche Jüdin,
die es nach ihrer Migration aus Deutschland in die
Schweiz vorzog, bereits in den mittleren 1930er-Jah-

ren weiter nach Kanada zu emigrieren. Denn klugerweise

nahm sie wirklich ernst, was die damaligen
Rechtsradikalen, die Nazis verkündeten. Zudem war
mein Urgrossvaterein übler Antisemit. Später waren
die Kinder meiner jüdischen Grossmuter, meine
kanadischen Onkel, oft in der Schweiz zu Gast, weshalb die

zweite Frau meines Grossvaters Mais anpflanzte in

ihrem Teufener Garten, denn sie dachte, Amerikaner
und Kanadier würden nichts anderes essen als Mais.
Und wie wir an diesem Preis sehen, der politisch
relativ unkorrekt «Goldiga Törgga» heisst, galt das bis

vor kurzem auch für die Rheintaler, gewissermassen
die Amerikaner der Ostschweiz.

Aber das ist nur die halbe Geschichte, denn es

geht hier ja um Mehrdeutigkeit: Der Onkel meiner
Grossmutter mütterlicherseits hiess Rothmund. Es

23



war der berüchtigte Heinrich Rothmund, Chef der
Eidgenössischen Fremdenpolizei in den 30ern und

40ern, verschrien als Erfinder des «J»-Stempels,
des sogenannten Juden-Stempels, Vorgesetzter von
Paul Grüninger, dem Grenzpolizisten, der Hunderten
von Juden das Leben rettete. Soviel in aller Kürze

zu meiner, einer typischen, politisch ansonsten
unauffälligen Ostschweizer Familie. Als mich also
Hanno fragte, ob ich heute ein paar Worte sprechen
will, hier, im Rheintal, in einer der geschichtlich
interessantesten Grenzregionen dieses seltsamen,
düsteren, strahlenden Kontinents, den wir Europa
nennen - da dachte ich: Wie könnte ich Nein sagen?

Denn die Geschichte, die das Jüdische Museum
erzählt, ist auch die Geschichte meiner Familie.
Und vermutlich gilt das für die meisten oder gar
alle von Ihnen. Eine zentrale Frage der
Museumswissenschaften lautet: Ab wann wird aus einer
Lebensgeschichte Geschichte (mit grossem G)? Denn
Museen sind Orte, an denen Fragen gestellt, aber
auch, ob man will oder nicht, Antworten gegeben
werden. Im Grunde verhält es sich wie mit den
berühmten Ready-Mades von Marcel Duchamp: Wird
ein Gegenstand in ein Kunst-Museum gehängt, dann
ist er Kunst. Und genauso wird alles, was in ein
Historisches Museum gelangt, Geschichte - und
damit Erinnerung, Wahrheit, Fakt. Wie Sie wissen,
die Schweizer genauso wie die Österreicher, wollte
nach dem Krieg plötzlich jeder ein Paul Grüninger,
ein Fluchthelfer, ein Widerstandskämpfer gewesen
sein, am meisten natürlich die überzeugten Nazis -
und viele waren es auch, aber wohl nicht aus
Überzeugung, sondern weil sie sich an den Flüchtenden
ihr Taschengeld verdient haben.

Und schliesslich - auch das kann man von Hanno
Loewy lernen - hiess die Ankunft in der Schweiz nicht
Rettung, wie wir gern denken, sondern der Beginn
einer oft jahrzehntelangen behördlichen Überwachung

und Entwürdigung. Etwas, das sich, wie wir
alle wissen, im Migrationswesen bis heute nicht
geändert hat. Die Frage ist deshalb: Wer sind wir, die
wir hier anwesend sind? Gehören wir zum Stamm

der Täter oder der Opfer, sind wir Überlebende
oder Profiteure, Zyniker oder Humanisten? Der Zufall

wollte es, dass die Region hier, meine Heimat,
zu einem realpolitischen, aber auch symbolischen,
einem Tat- aber auch Erinnerungsort des grössten
Verbrechens der Menschheitsgeschichte wurde: des
Holocausts. Hier wurden Menschen abgewiesen,
in den Tod geschickt, andere fanden Aufnahme in

unseren Städten und Dörfern. Einige kooperierten,
wie mein Urgrossonkel, andere gingen ins Exil, wie
meine Grossmutter. Hanno Loewy hat in einem seiner
vortrefflichen Interviews von etwas gesprochen, das

er «das Bedürfnis, Eindeutigkeit zu spüren» genannt
hat: Eindeutigkeit in der Schuldfrage. Eindeutigkeit
bei der Frage, auf welcher Seite man steht oder zu

stehen hat. Und genau das stellt ein Museum, das
sich zu Recht historisch nennt, in Frage.

Ich habe aus dem Gespräch mit Hanno, aus seinen
Interviews und den genannten Ausstellungen mehr

gelernt als aus 100 Mediendebatten und Meinungsartikeln.

Und zwar nicht, weil aus unerfindlichen Gründen

Hanno mehr weiss, klüger ist oder schärfer denkt
als wir andern. Sondern weil er Komplexität methodisch

zulässt, Grenzen nicht schliessen, sondern sie

öffnen will - und vor allem verstehen, wie wir alle von
ihnen geformt sind. Weil er Mehrdeutigkeit zulässt,
weil er grenzüberschreitend denkt, kuratiert und lebt.

Ich glaube deshalb, wir feiern hier heute das, was
man eine demokratische Museumswissenschaft nennen

könnte: multiperspektivisch, kämpferisch,
irritierend, und vor allem extrem genau, auch wenn die

Genauigkeit nicht immer das hergibt, was uns gefällt.
Ich bin stolz, dass ich hier sprechen darf und dass
dieses Museum diesen Preis bekommt, den «Goldiga
Törgga»: eine Pflanze, die auch ihre Fluchterfahrung
hat, die in die Schweiz emigriert ist. Oder vielmehr
hierher entführt wurde, wie einst die phönizische
Prinzessin Europa von Zeus entführt wurde, zu unser aller
Vorteil. Dieser Preis ist ein wunderbares und mutiges
Zeichen in einer Zeit, die nach Eindeutigkeit, Reinheit
und Ausschluss verlangt.

MILORAU, 1977, ist Theatermann, Autor und Kulturtheoretiker, aufgewachsen in St.Gallen. Nach diversen
^ internationalen Stationen ist er seit Juli 2023 Intendant der Wiener Festwochen. 2022 verlieh ihm der Kanton
(N

St.Gallen den grossen Kulturpreis. Für Aufsehen gesorgt hat seine damit verbundene Schepenese-Aktion, bei
der er gemeinsam mit der ägyptischen Wissenschaftlerin Monica Hanna und anderen die Restitution der berühmten

c
Q) Mumie in der St.Galler Stiftsbibliothek forderte (Saiten hat berichtet).-P '


	Über Grenzen und Grenzüberschreitungen

