
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 31 (2024)

Heft: 350

Artikel: "Empathie ist ein Gewaltblocker"

Autor: Hertler, Roman

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1063662

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1063662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturpreis

«EMPATHIE IST
EIN GEWALTBLOCKER»
Als erste Institution ausserhalb der Schweiz hat das

Jüdische Museum Hohenems den Rheintaler Kulturpreis

erhalten. Museumsleiter Hanno Loewy über die

Ausweglosigkeit im Nahostkonflikt, Hoffnungsschimmer in

Zeiten einer erstarkenden FPÖ und die Pläne für ein

nationales Gedenk- und Vermittlungszentrum zum

Thema Flucht in Diepoldsau.
Interview: ROMAN HERTLER, Bilder: ANDRI VÖHRINGER

SAITEN: An der Rheintaler Kulturpreisverleihung zum «Goldiga Törgga»
hat man ihnen obendrauf den originalen Spazierstock von Paul Grüninger

überreicht. Sind Sie überhaupt ein Spaziergänger?
HANNO LOEWY: Meine Frau und ich gehen sehr viel wandern, aber

eher in unwegsamerem Berggelände, wo ich in der Regel
stabilere Stöcke dabeihabe.

Wo befindet sich Grüningers Stock jetzt?
Im Moment liegt er noch zuhause auf dem Klavier. Er wird
vermutlich bald als Leihgabe an einer Ausstellung über
Flucht im Rheintal im Museum Prestegg in Altstätten zu

sehen sein und dort einen ersten Ehrenplatz haben.

Der Preis der Rheintaler Kulturstiftung ging 2024 erstmals nach Österreich

und erstmals nicht an eine Person, sondern an eine Institution. Was
bedeutet Ihnen der Kulturpreis als Leiter der ausgezeichneten Institution?

Normalerweise gilt ja der Prophet nix im eigenen Land.
Offenbar werden das Jüdische Museum Hohenems (JMH)
und seine Arbeit aber auch in unserer unmittelbaren
Region wahrgenommen, auch wenn wir manchmal
herausfordernd sind und schwierige Fragen stellen. Das ist sehr
bewegend. Natürlich haben wir auch viele internationale
Gäste. Aber die Menschen in unserer Nachbarschaft sind
uns-neben den Nachkommen der Hohenemser Jüdinnen
und Juden - natürlich besonders wichtig.

Wie haben Sie die Preisverleihung in Heerbrugg Anfang November erlebt?
Der Abend war ausgesprochen lustig und angenehm. Die

v Musik von Karl Kave & Durian war der Hammer, eine echte

Entdeckung für uns. Das hat so gut gepasst, diese Brücke

zwischen St.Gallen und Wien, so wie Milo Rau (leicht
gekürzte Fassung seiner Laudatio ab Seite 22) auch diese
Brücke darstellt. Denn jene, um die es in unserem Projekt
hauptsächlich geht - die Menschen, die Ende der 30er-Jah-
re hier in Hohenems über die Grenze flüchteten -, waren
zu einem sehr grossen Teil jüdische Proletarier:innen aus

Wien, Schuhmacher, Tapezierer, Schneideninnen, auch viele

Fleischhauer und so weiter. Diese Leute hatten oft einen

osteuropäischen Hintergrund und waren vor, während und

nach dem Ersten Weltkrieg nach Wien geflüchtet. Sie sind
das Gros der Menschen, die damals illegal und oft mittellos
in die Schweiz einreisten.

Es ist eine hübsche Ironie, dass das Jüdische Museum einen Kulturpreis
mit dem Namen «Goldiga Törgga» - benannt nach dem aus der Türkei
eingeführten Rheintaler Ribelmais - bekommt.

Das hat uns sehr amüsiert. Das JMH ist ja wohl eines der
ersten Museen in der Region überhaupt, das sich mit dem
Thema zeitgenössischer Migration beschäftigt hat. Und der

grösste Teil der Arbeitsmigrant:innen, die seit den 1970er-

Jahren nach Vorarlberg kamen, stammt eben aus der Türkei.

Der Preis geht ja nicht «nur» an das Museum, sondern auch ein bisschen
an Sie. Sie leiten das JMH jetzt immerhin seit 20 Jahren. Wie sind Sie als
Frankfurter damals überhaupt im beschaulichen Hohenems gelandet?

Nach Hohenems zu kommen, hatte schon eine gewisse
Logik. Ich bin in Frankfurt aufgewachsen und habe da in
den 90er-Jahren das Fritz Bauer Institut, ein Studien- und





Kulturpreis
n
Cfl

v
(D

*•
rt
H-
<
(D

3

hatte weiterreichende Entscheidungen mit sich gebracht.
Im Frühling wurde die Stelle des Museumsleiters
ausgeschrieben, ich bewarb mich und erhielt nach zwei
Interviews den Zuschlag. So kamen wir im Oktober 2003 zum

Schnuppern hierher.

Wussten Sie, dass Sie so lange hierbleiben würden?
Uns war schon bewusst, dass das hier vorerst kein
Abiaufdatum kennt. Wir wussten aber nicht, wie lange wir
es hier aushalten würden. Entscheidend war auch, dass
meine Frau bald eine gute Stelle am Gymnasium in Bre-

genz fand. Wir konnten uns gut auf das Leben hier und die

Gesellschaft mit all ihren Widersprüchen einlassen, teils
vielleicht fast etwas zu gut.

Wie meinen Sie das?
2009 gabs so einen Schlüsselmoment. Damals war
Wahlkampf in Vorarlberg und der FPÖ-Spitzenkandidat
und Landesrat führte eine heftige, ausländerfeindliche
Kampagne. Beraten wurde die Vorarlberger FPÖ damals

übrigens vom SVP-Spindoktor Alexander Segert. Sie

galt bis dahin eigentlich immer als der pragmatische
wirtschaftsliberale Teil der Partei und weniger als
ideologisch aufgeladener Parteiflügel um Jörg Plaider. Wir
als Museum haben dem FPÖ-Spitzenkandidaten ein paar
kritische, auch ironische Fragen gestellt zu seinen
Plakaten, zum Beispiel zu jenem, auf dem stand, dass es
Elternaeid nur für «heimische Familien» aeben solle, um

Ausstellungszentrum zum Thema Holocaust, aufgebaut.
Ziemlich rasch nach der Gründung des JMH1991 haben wir
in Frankfurt erfahren, dass es in Hohenems ein spannendes,
manchmal freches und offensive Fragen stellendes Museum

gibt, das an Themen interessiert ist, die uns auch in Frankfurt

bewegten. So schickten wir unsere Wanderausstellungen
in der Regel auch nach Hohenems. Als meine Frau und ich

in diesem Zusammenhang 1994 erstmals nach Hohenems

fuhren, fanden wir den Ort schon irgendwie spannend. Es

war Winter, wir sind durch den Schnee spaziert und haben

am Funkensonntag einer«Hexenverbrennung» beigewohnt.
Wir haben also auch merkwürdige Dinge gesehen (lacht).

Und das hat euch dazu bewogen herzuziehen?
Vor allem haben wir den Mut und die Klugheit dieses
Museums bewundert in diesem damals noch ziemlich tristen
Hohenems, wo die Sattelschlepper mitten durch das Zentrum

fuhren. Mittlerweile kann man hier gut flanieren, es hat
sich einiges zum Guten verändert. Und Hohenems war nahe

an den Alpen, mit denen meine Frau und ich unabhängig
voneinander Ferienerinnerungen aus der Kindheit verbanden.

Ab 1994 machten wir dann mit unseren Kindern jedes
Jahr Urlaub in Sapün-Dörfji, das war unser Bullerbü in den

Bergen. Und auf dem Weg lag immer Hohenems.

Wie wurden Sie Leiter des JMH?

Eigentlich hätte ich im Herbst 2003 bloss eine Eröffnungsredefür

eine Ausstellung halten sollen. Doch der Sommer



Kulturpreis

die angebliche islamische Überfremdung einzudämmen.
Wir fragten, wer für ihn «heimisch» sei, und gaben
verschiedene Antworten zum Ankreuzen. Seine Reaktion
darauf war, mir an einer TV-Wahlversammlung
auszurichten, dass ich mich als «Exiljude aus Amerika», der ein

hochsubventioniertes Museum betreibe, hier mal nicht
in die inneren Angelegenheiten und in den Wahlkampf
einmischen solle.

Wie hiess der Politiker?
Das war Dieter Egger. Heute ist er Bürgermeister von
Hohenems und hat sich ziemlich gewandelt. Damals flog
er aufgrund dieses Eklats aus der Landesregierung, der
damalige Landeshauptmann von derÖVP hatdieZusammenarbeit

mit der FPÖ verweigert, weil man die Aussage
nicht zurücknehmen wollte. Später, als Egger entschied,
Bürgermeister von Hohenems werden zu wollen, hat er
sich öffentlich und in aller Form bei mir entschuldigt
(siehe Infobox). Das war, hatte ich den Eindruck, durchaus

aufrichtig und ernst gemeint. Seitdem fällt er nicht
mehr mit fremdenfeindlicher Agitation auf, im Gegenteil:
Er ist manchmal in Flüchtlingsfragen offener und an-
erkennenderals manche Politikerinnen anderer Parteien.
Und er hat erkannt, dass das Jüdische Museum und das

ganze jüdische Viertel wichtige Impulse für die Stadtentwicklung

gaben.

Dieter Eggers öffentliche Entschuldigung

an Hanno Loewy im auszugsweisen

Wortlaut: «Im Wahlkampf 2009 kam

es von meiner Seite zu einer Äusserung

Ihnen gegenüber, deren Tragweite mir
damals nicht voll bewusst war. Es steht
und stand mir zu keiner Zeit zu, Ihnen

das Recht, sich politisch in diesem Land

zu äussern, in irgendeiner Form

abzusprechen. Es ist mir keinesfalls darum

gegangen, Ressentiments zu bedienen.

Meine Äusserung war aber
missverständlich und unangebracht. Ich habe

Sie und viele andere Menschen damit
verletzt. Ich möchte mich daher in aller
Form bei Ihnen für diese Äusserung

entschuldigen und hoffe, dass Sie meine

Entschuldigung annehmen.»

Das Museum hat hier in der Provinz eine andere Wirkung, als wenn es
im «roten» Wien stehen würde.

Es gibt in Wien auch ein Jüdisches Museum, aber das ist
etwas anderes. Als das JMH in den 90ern in die Krise geriet

- unter anderem auch, weil sich keine Leitung fand, die
auch hier wohnen wollte -, hat man ein neues Leitbild
erarbeitet. Darin steht: «Das Museum hat eine integrierende
und irritierende Funktion.» Es steht auch darin, dass das
Museum mit Ironie und Selbstironie arbeiten soll. Das hat
mich schon überzeugt, als ich das JMH noch von aussen
betrachtete. Diese Schule der Zweideutigkeit war schon
entwickelt im Haus.

Milo Rau hat in seiner Laudatio angetönt, dass die FPÖ - seit diesem
Jahr erstmals stärkste politische Kraft in Österreich - dem Museum

einiges Ungemach bereitet hat. Was hat er damit gemeint?
Also die FPÖ bereitet einem ja ganz allgemein viel
Ungemach. Früher gab es immer mal wieder Angriffe aufs
Museum und Versuche, das JMH auf die Rolle eines braven
Heimatmuseums zurechtzustutzen. Als man in Vorarlberg
daran ging, die Errichtung von Moscheen zu erschweren,
hakten wir ein. Die Begründung war, Gebäude müssten
«ortstypisch» sein. Wir haben damals mehrere Veranstaltungen

dazu gemacht, wie man «ortstypische Minarette»
bauen könnte. Interessant war später, dass mit der
Entschuldigung von Dieter Egger ein Stück weit eine andere
Qualität von Diskussionen möglich wurde. Das Museum
und auch seine gesellschaftspolitische Haltung wurde
nicht mehr infrage gestellt.

Dennoch: Der Rechtspopulismus erstarkt, nicht nur in Österreich.
Das ist sicher keine österreichische Eigenheit, wenn man
nach Frankreich, Deutschland, nach Ungarn oder jetzt in

die USA schaut. Das ist ja so spooky: Man macht gezielt
Stimmung mit einer Ideologie, an die man selber offenbar
nur teilweise glaubt. Denn gerade auch in Vorarlberg ist
man dringend auf Arbeitskräfte aus dem Ausland
angewiesen. Das weiss auch die wirtschaftsnahe FPÖ. Und

trotzdem wird gehetzt und auf die Pflege der Traditionen

als wichtigstes Integrationsmoment gepocht, einzig
zum Machterhalt, weil man damit gegen jeden Sinn und

Verstand polarisieren und mobilisieren kann - und das

erfolgreich. Das Problem ist, dass damit ständig eine
Bombe geladen wird, von der man nicht weiss, ob sie
einmal hochgeht.

Die Aufmerksamkeit des Museums richtet sich auch auf die Gegenwart.
Wird in Zeiten eines eskalierenden Krieges in Gaza und im Libanon ein
solcher Aktualitätsbezug für ein Museum wie das JMH noch dringlicher?

Das Museum verhielt sich schon immer politisch, aber
nicht tagespolitisch. Wir sondern nicht ständig irgendwelche

Presseerklärungen ab. Ab und zu nutzen wir unsere
Social-Media-Kanäle, wo wir zum Beispiel Lektüreempfehlungen

zu aktuellen Themen verlinken. Eine Ausnahme

war der 7. Oktober 2023. Da haben wir zusammen mit dem
Institut für Islamische Theologie der Universität Innsbruck
eine Erklärung abgegeben, die weitherum beachtet wurde.
Es hat sonst nicht viele gemeinsame Erklärungen aus



Kulturpreis

et

wissenschaftlichen Bereichen gegeben, die sich mit dem
Islam und dem Judentum befassen. Unsere Erklärung war
auch die Basis für die Bildungsarbeit, die wir in der Folge
aufbauten. In Schulklassen und Jugendzentren haben
wir Gespräche geführt sowie Lehrpersonen und andere
Erwachsene weitergebildet oder beraten. Über 1100

Personen haben in den sechs Monaten nach dem 7. Oktober
an unseren Programmen teilgenommen.

Haben die Gespräche gefruchtet bei den Jugendlichen, die sich teils
auf den Pausenhöfen blutige Propagandavideos hin und her schicken?

Ich glaube, im Grossen und Ganzen schon. Nicht immer. In

einem Jugendzentrum gab es schon mal eine verschworene

Gruppe, die die Sache Palästinas zu ihrer eigenen
gemacht hat. Die waren zu keinem Gespräch bereit und
dann ging halt nichts. Aber solche Vorkommnisse, bei
denen man nicht wenigstens irgendwie ins Gespräch kam,
blieben die Ausnahme. Und das ist das Wichtigste: Es ist
schon ein wesentlicher Erfolg, wenn man ein Bewusstsein
dafür schafft, dass man über das Thema reden kann und

muss, dass unterschiedliche Blickwinkel darauf auszuhalten

sind und dass die Realität nicht so einseitig ist. Es

gibt auf beiden Seiten so viel von der Propaganda gewollte
Desorientierung, die jegliche Gespräche verhindert, dass

man zu beiden Seiten kritische Distanz halten muss. Der

ganze postkoloniale Diskurs zum Beispiel, der ja durchaus
mal legitime Themen und wichtige kritische Positionen
hervorbrachte, ist mittlerweile zu einem Identitätsdiskurs
verkommen, den ich persönlich politisch eher rechts als
links verorte.

Sie sprechen die unreflektierte Übernahme von Hamas-Propaganda in

gewissen linken Kreisen an?

Jüdinnen und Juden haben immer in Palästina gelebt. Und

im 19. Jahrhundert haben sich Menschen aller Couleur dort
niedergelassen. Sie alle haben ein Recht, dort zu leben.
Gewisse Leute legen ihren politischen Forderungen aber
die identitäre Behauptung zugrunde, Palästina sei

sozusagen natürlicherweise ein ur-arabisches Land, in dem
Jüdinnen und Juden Fremde seien. «Siedler-Kolonialistiin-

nen», die dort eigentlich nicht hingehören. Die Folge sind

Vertreibungsfantasien: Palästina müsse vom Westen, vom

Imperialismus, vom Zionismus befreit werden.

Die sogenannte BDS-Bewegung (Boykott,

Divestment, Sanktionen) ist eine

transnationale Kampagne, die den Staat

Israel wirtschaftlich, kulturell und

politisch isolieren will. 2005 formulierte sie

ihre Ziele, darunter die Forderung, dass

Israel die «Okkupation und Kolonisierung
allen arabischen Landes» beenden und

«Grundrecht seiner arabisch-palästinensischen

Bürger auf volle Gleichheit»

anerkennen müsse. Die Forschung ist
geteilter Ansicht, ob die Forderungen
antisemitisch seien. Führende Köpfe
der Bewegung bestreiten das Existenzrecht

Israels.

gerung ist eine Form von Gewalt, die zwangsläufig weitere
Gewaltformen nach sich zieht. Das ist ein Grundproblem
in diesem Konflikt, Auf beiden Seiten übrigens!

Welche Nachrichten erreichen Sie aus dem Konfliktgebiet von Familie
und Freundünnen?

Ich habe nicht mehr viele Verwandte in Israel. Aber ich
habe sehr viele Freund:innen, mit denen ich in Kontakt
stehe. Sie werden angesichts der politischen Entwicklungen

in Israel komplett depressiv. Eine grosse Resignation
macht sich breit, und wer kann, versucht für sich oder
zumindest die Kinder irgendwie europäische Pässe zu

organisieren. Früherhaben nochvieleden Mythos vorsieh
hergetragen, Israel sei ein sicherer Hafen für alle Jüdinnen
und Juden und diesen müsse man verteidigen.

Bei so viel Begriffsunschärfe wird jede Debatte unmöglich.
Ja, es werden so viele Diskurse miteinander vermischt und

moralisch aufgeladen, dass allen, die widersprechen, mit
Aggression begegnet wird. Milo Rau hat in Wien einen
Prozess veranstaltet, bei dem auch eine jüdische Aktivistin
und ein BDS-Aktivist (siehe Infobox) als Zeug:innen
eingeladen waren. Beide verweigerten sich jedem Dialog,
haben ihre Statements abgelesen und sind gegangen. Sie
standen wohl auch unter Gruppendruck, der individuelle
Auseinandersetzung nichttoleriert. Sie hielten es nicht für
nötig, der anderen Person wenigstens zuzuhören, weil sie

überzeugt sind, im Recht zu sein. Diese Gesprächsverwei-

Dass Israel kein sicherer Hafen mehr ist, ist nicht nur den Bedrohungen
von aussen geschuldet.

Die innerisraelische Dynamik trägt ihren Teil dazu bei. Und

es wird nicht besser. Auch nicht dadurch, wenn man die

ganze Zeit so tut, als sei Israel bloss das Opfer. Viele, die
ich kenne, wollen nur noch weg, weil sie die Demokratie in

Gefahr sehen. Die israelische Demokratiebewegung war
gross, beeindruckend gross und sie ist es bis heute. Aber
ein Grossteil davon kämpft immer noch für eine «jüdische
Demokratie», ohne zu realisieren, dass damit das eigentliche

Problem der israelischen Demokratie verdrängt wird.
Man kann nicht für eine Vierfünftel-Demokratie kämpfen



oder - wenn wir den Gaza-Streifen und die Westbank da-

zurechnen, quasi «from the river to the sea» - eine halbe
Demokratie. Denn es leben dort gleich viele jüdische
Israeli wie arabische Palästinenserinnen. Doch solange es
auf beiden Seiten keine Bereitschaft dafür gibt, dass alle
Menschen dort gleichberechtigt und souverän miteinander

leben können, kommt man einer Lösung des Konflikts
nicht näher. Unabhängig davon, ob es zwei Staaten sind
oder nicht. Wer «Palestine will be free» skandiert, will die

Vertreibung der Jüdinnen und Juden. Und umgekehrt ist
die anhaltende und aggressive jüdische Besiedlung der
Westbank ein deutliches Signal, dass man an einer echten

Zweistaatenlösung kein Interesse hat. Israel will das

Westjordanland schlucken und das wird unumkehrbar sein.

Haben Sie die Hoffnung auf eine Zweistaatenlösung aufgegeben?
Ich muss gestehen, ich glaube nicht mehr daran. Ich glaube,
dass eine Art von Teilsouveränität nötig sein wird. Vielleicht

irgendwie nach Schweizer Vorbild, wo die Kantone eine
kulturelle Souveränität besitzen, aber zum Beispiel keine

militärische. Man kann mir vorwerfen, das sei illusorisch
und naiv. Natürlich ist das heute weit weg von der Realität.
Keine Illusion ist aber, dass die Besiedlung der Westbank

weitergeht und weit und breit niemand in Sicht ist, der dies

ernsthaft verhindert. Das Resultat ist ein Staat unter
israelischer Souveränität. Die Frage ist nur, was ist das für ein
Staat. Und diese Frage zu stellen, ist überhaupt nicht naiv,
sondern realistisch. Es gibt Nebelkerzen, naive Vorschläge,

«MAN TUT SO, ALS OB MAN
GOTT WÄRE. ABER GOTT

IST NICHT IM SPIEL.»

19



Kulturpreis

man könnte ja ein paar Gebiete abtauschen, ein bisschen
umsiedeln und die Landkarte neu zeichnen. Man tut so,
als ob man Gott wäre. Aber Gott ist nicht im Spiel. Ausser
Gewalt und Bürgerkrieg kommt dabei nichts raus, das

zeigen alle historischen Beispiele. Wenn man die
Siedlerinnen gewaltsam zurückholen wollte, gäbe es einen
innerisraelischen Bürgerkrieg. Und eine echte, gleichberechtigte

Zweistaatenlösung ohne volle palästinensische
Souveränität - zu der wohl auch eine eigene Armee
gehörte - würde auf arabischer Seite niemand akzeptieren.
Also, das sind nur Illusionen, Täuschungsmanöver.

Mit der aktuellen israelischen Regierung scheint keine Lösung möglich.
Das ist ja nicht einmal der Punkt. Es wird auch wieder
andere Regierungen geben. Die Frage ist, ob sie andere
Visionen hat. Lange lebte man in der Illusion, es gebe so
etwas wie einen Status quo, den es zu verteidigen gelte.
Dieser Status quo war aber eine schiefe Ebene. Nein, ich
habe keine Hoffnung, dass sich irgendwann eine ernsthafte

Zweistaatenlösung mit voller Souveränität umsetzen
liesse. Niemand will das wirklich, ausser Politikerinnen in

Europa, die sich damit trösten und davor schützen wollen,
der Realität ins Auge zu sehen. Die Autonomiegebiete
unter israelischer Kontrolle wären langfristig so etwas
wie ein Bantustan. Das wäre nur eine neue Form des
Konflikts. Kommt hinzu, dass der Konflikt von aussen kräftig
angeheizt und beiden Seiten das Gefühl gegeben wird,
sie hätten das Vorrecht, dort zu leben. Wenn beide Seiten

hingegen akzeptieren würden, dass beide Bevölkerungen,
die ja in sich total vielfältig sind, das Recht haben, dort
gleichberechtigt zu leben, wäre das ein erster Schritt in

die richtige Richtung. Aber im Moment steuern alle
einfach immer weiter in die Sackgasse hinein.

Die Stimmen von aussen helfen hier auch wenig, beispielsweise wenn
der Schweizer alt Grünennationalrat Geri Müller die Botschaft der
Gesellschaft Schweiz-Palästina verteidigt, dass der Hamas-Führer und

Hauptverantwortliche für die Terrorattacken vom 7. Oktober, Yahya
Sinwar, eine Ikone des Widerstands sei.

Das sind alles Leute, die, ausweichen Gründen auch immer,
ihr Ego damit aufpumpen, Öl ins Feuer zu giessen. Ein

anderes Beispiel ist der deutsche Ex-Grünenpolitiker Volker

Beck, der Präsident der Deutsch-Israelischen Gesellschaft.
Der macht genau dasselbe, nur auf der anderen Seite.

Woher kommt der Mangel an Empathie für das Leid der Gegenseite,
über den derzeit viel geschrieben und gesprochen wird?

Empathie ist ein Gewaltblocker. Den muss man ausschalten,

wenn man den Konflikt am Leben erhalten will.

Vielen scheint es leicht zu fallen, den Gewaltblocker auszuschalten.
Beide Seiten bedienen sich diverser Delegitimierungs-
strategien. Die einen sagen, die Jüdinnen und Juden seien
Siedler-Kolonialisten und Verschwörer hinter den
Weltmächten, die anderen sagen, ohne die jüdische Siedlungs-
tätigkeit hätte sich das zuvor dünn besiedelte Gebiet gar

«FÜR ARABISCHE
JÜDINNEN UND JUDEN

GIBTS KEINE
RÜCKFAHRKARTE. UND

SO WÄHLEN SIE
MEHRHEITLICH RECHTS¬

NATIONAL.»

nichtzu einem so prosperierenden Land entwickelt und in

der Folge so viele Araber innen angelockt. Bis hin zur völlig
abstrusen, aber in vielen Köpfen vorhandenen Behauptung,
Palästina sei ein Land ohne Volk gewesen, oder denen, die

glauben, das Land sei den Juden von Gott versprochen
worden und basta. Diese Delegitimierungsstrategien wenden

auch jene an, die den Konfliktseiten von aussen den
Rücken stärken.

Was kann ein Museum, das knapp 3000 Kilometer von Israel entfernt
liegt, dagegen unternehmen? Was kann es zur Konfliktlösung beitragen?

Wir können den Blick freilegen auf Realitäten, die heute

aus ideologischen Gründen zugeschüttet sind. Ich finde,

unsere aktuelle Ausstellung über arabisch-jüdische
Identitäten ist ein sehr gutes Beispiel für unsere
integrierende und irritierende Herangehensweise (mehr dazu:

saiten.ch/arabisch-juedische-beruehrungen). Sie zeigt,
dass arabische und jüdische Kulturen keineswegs immer
ein Gegensatz waren. Sie zeigt aber auch einen Aspekt
auf, der im postkolonialen Diskurs gerne ausgeblendet
wird: Dass eben nicht alle Jüdinnen und Juden aus Europa
kamen, sondern dass ungefähr die Hälfte der jüdischen
Bevölkerung Israels arabische und persische Wurzeln hat

und damit kulturell ähnliche wie die Palästinenserinnen,
die auch nicht alle aus dem Land selber stammen, sondern
oft aus Ägypten, Syrien, Libanon, Jordanien, Iran, Irak,

Marokko, Saudi-Arabien. Diese arabischen und
persischen Jüdinnen und Juden haben ihrerseits oft genug



auch eine Geschichte von Vertreibung erlebt. Ihre meist
unfreiwillige Migration nach Israel wurde dann wiederum
propagandistisch ins Positive gedreht: «Sei nicht traurig,
dass du Bagdad verlassen musstest, sei froh, jetzt hier im

gelobten Land zu sein!» Und damit hat man ihnen auch in

Israel ihre Geschichte und Kultur genommen.

Was bedeutete das für die arabischen Juden und Jüdinnen?
Sie galten lange und teils bis heute als Juden und Jüdinnen
zweiter Klasse. Das trug wesentlich zur innerisraelischen
Gespaltenheit bei. Jene mit europäischen Wurzeln, die
eher als liberal gelten, hatten und haben teils nur
Verachtung für die arabischen Jüdinnen und Juden übrig. Sie

haben zumindest wesentlich bessere Chancen auf einen
EU- oder sonst einen westlichen Pass, sie haben einen
Plan B, falls es in Israel einmal gar nicht mehr geht. Für

die arabischen Jüdinnen und Juden gibts keine Rückfahrkarte.

Und so wählen sie mehrheitlich rechtsnational. Aus
ihrer Sicht sind die liberalen europäischen Jüdinnen und
Juden verantwortungslose Spinner, die abhauen sollen,
wenn sie sich nicht an der Verteidigung ihres Landes
beteiligen wollen.

Wie ist der Stand heute?
im Sommer haben wir in St.Gallen eine Tagung mit 100

Teilnehmenden veranstaltet. Das war ein Highlight. Sie

fand in jenen Hochschulräumen statt, wo damals die
Menschen aus dem Theresienstadt-Transport untergebracht
worden waren. Auf der Tagung kamen schweizweit wichtige

Akteure miteinander ins Gespräch. Natürlich gibt es

unterschiedliche Interessen, aber man hat sich politisch
mittlerweile auf ein Denkmal in Bern und ein
Vermittlungszentrum in Diepoldsau geeinigt. Die entsprechende
Kulturbotschaft sollte der Bundesrat im Dezember
verabschieden. Dann kann die konzeptionelle Ausarbeitung
im Januar beginnen. Ein Teil davon wird sicher eine
Ausstellung in einem Gebäude unmittelbar an der Grenze sein.
Im Zentrum steht die Geschichte der Geflüchteten, hier
an der Grenze. Aber es geht zugleich um die Geschichte
aller Schweizer Grenzen in jener Zeit, um den Umgang der
Schweizer Gesellschaft mit Flucht und Asyl, um Fluchthelferinnen

und Behörden, aber auch um die Öffentlichkeit

jener Jahre. Und um das Erleben der Grenzlandschaft,
mit Verbindung zum Hörweg an den Radrouten, der sich
dort entlang zieht.

Zurück in unsere Grenzregion: Am Alten Rhein ist ein neues Gedenk-
und Vermittlungszentrum angedacht, ein «Schweizer Memorial für die

Opfer des Nationalsozialismus». Der Kanton St.Gallen hat sich beim
Bund dafür beworben. Das JMH spielt dabei eine wichtige Rolle.

Für uns ist es gewissermassen die Weiterführung unseres

100 Kilometer langen Fahrradwegs mit den diversen

Hörstationen, wo man Geschichten von Geflüchteten
und Fluchthelfer:innen erfährt (mehr dazu: saiten.ch/
wir-haben-es-geschafft-hoffe-euch-alle-gesund). Dieser
entstand während der Coronazeit, als wir uns nebst den

Führungen dem Rhein entlang weitere Outdoor-Aktivitäten
einfallen lassen mussten. 2022 wurde der Radweg eröffnet,

2023 haben wir das Buch dazu präsentiert. Während
wir noch am Buch arbeiteten, meldete sich der Kanton
St.Gallen bei uns. Man überlege sich eine Bewerbung für
das geplante Schweizer Memorial für die NS-Opfer, ob

sich das Museum in irgendeiner Form beteiligen wolle.

Und wohin steuert das JMH in Zukunft?
2026 gehe ich in Rente, wohin das Museum danach steuert,
müssen meine Nachfolgerinnen entscheiden. Ich werde

jedenfalls nicht am Sessel kleben bleiben, das tut weder
mir noch dem Sessel noch dem Museum gut. Was sicherlich

ansteht, sind bauliche Massnahmen. Wir haben letztes
Jahr erstmals über 20'000 Gäste verzeichnet und dieses
Jahr werden es nicht weniger sein. Räumlich stossen wir
da langsam an Grenzen und wir müssen uns überlegen, wo
man noch an- oder ausbauen könnte. Dieser Prozess ist in

Gang gesetzt und, bis ich pensioniert werde, hoffentlich
auch auf dem Weg.

Was war die Antwort?
Wir fanden die Idee eines Memorials, das über blosse
symbolische Gesten hinausgeht, grundsätzlich spannend. Und

wir waren uns einig, dass das eigentliche Thema dieser Zeit
für die Schweiz der Umgang mit Geflüchteten ist. Nicht
nur - aber vielleicht erst recht - aus Sicht eines
Grenzkantons. Das hat man im Kanton auch so gesehen. So kam

es zu einer Kooperation, an der auch der Schweizerische
Israelitische Gemeindebund wesentlich beteiligt ist. Wir
haben vor gut einem Jahr mit Barbara Thimm eine Person
einstellen können, die sich als Projektleiterin mit dem
grenzüberschreitenden Vermittlungsort am Alten Rhein beschäftigt.

Sie ist für uns ein absoluter Glücksfall, sie hat schon

vielfältige Erfahrung in Gedenkstättenarbeit und zuletzt
etwa am Genocide Memorial in Phnom Penh mitgewirkt.

HANNO LOEWY, 1961, ist Literatur- und Filmwissenschaftler,

Publizist und Ausstellungskurator aus

Frankfurt am Main. Von 1995 bis 2000 war er Gründungsdirektor

des Frankfurter Fritz Bauer Instituts,
einem Studien- und Ausstellungszentrum zum Holocaust.
Seit 2004 leitet er das Jüdische Museum in Hohenems,

wo er auch lebt. Von 2004 bis 2005 war er ausserdem im

Vorstand des Vereins Saiten.

Aktuelle Sonderausstellung im JMH «Yalla — Arabischjüdische

Berührungen»: bis 24. August
jm-hohenems.at

Befreiung und Scham — Holocaust-Gedenktag mit
Hanno Loewy: 27. Januar, 18 Uhr, Museum Prestegg,
Altstätten. Ab August 2025 gibt es ebenda in Zusammenarbeit

mit dem JMH eine Sonderausstellung über
die Zeit des Zweiten Weltkriegs im St.Galler Rheintal.


	"Empathie ist ein Gewaltblocker"

