
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 30 (2023)

Heft: 329

Artikel: "Schepeneses Zuhause gibt es nicht mehr"

Autor: Fux, Peter / Hertler, Roman

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1042039

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1042039
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Debatte

«Schepeneses

Zuhause

gibt es nicht mehr»
Mit scharfen Worten hat sich Peter Fux, Direktor
des Kulturmuseums St.Gallen (bei Redaktions-
schluss dieser Ausgabe hiess es noch Historisches
und Völkerkundemuseum), in die Debatte um
die Rückführung der Mumie in der Stiftsbibliothek
nach Ägypten eingeschaltet. Im Interview erklärt
der Archäologe, warum er will, dass Schepenese
bleibt, was ihn an der aktuellen «Wokeness-Welle»
stört und wie das Kulturmuseum mit den eigenen
Leichen im Keller umgeht.
Interview: Roman Hertier, Bild: Sara Spirig

39



Schepeneses Zuhause gibt es nicht mehr»

Peter Fux ist seit seinem Stellenantritt vor einem Jahr als Direktor
des Historischen und Völkerkundemuseums, das neu Kulturmuseum
heisst, noch nicht gross öffentlich in Erscheinung getreten. Umso
überraschender war sein schriftliches Statement gegen Milo Raus
Aktion und die «St.Galler Erklärung», die die Rückführung der ägyptischen

Priestertochter Schepenese, die berühmte Mumie in der St.Galler

Stiftsbibliothek, fordert.
Einiges ist passiert seit der Kulturpreisverleihung an Milo Rau und

seiner Schepenese-Aktion: Politische Vorstösse von links und rechts
sind in den Parlamenten von Stadt und Kanton eingegangen. Der
Stiftsbibliothekar hat sich mehrfach geäussert, ebenso der Bischof sowie ein

berühmter deutscher Archäologe. 200 Personen aus der ägyptischen
Forschungs- und Zivilgesellschaft fordern in einem offenen Brief die

Rückgabe der Mumie. Und der Katholische Konfessionsteil, Besitzer der

Sammlung der Stiftsbibliothek, will prüfen lassen, ob eine Rückführung
nach Ägypten überhaupt in Frage kommt. Bisher hat man sich dieser
Frage über Jahrzehnte kategorisch verweigert.

Saiten: Mit Ihrem Statement gegen Milo Raus Absichten sind Sie für einen

breiten Teil der St.Gailer Bevölkerung zum ersten Mal öffentlich in

Erscheinung getreten - und dann gleich mit einem Knall. Mit Formulierungen
wie «so nicht!» schlagen Sie einen lehrmeisterlichen Ton an. Was gab
den Impuls?
Peter Fux: Am Anfang hielt ich es für das Beste, die Sache zu ignorieren,

weil es offensichtlich einfach ein Aktionstheater ist und

keine fundierte Auseinandersetzung mit dem Thema. Als
die Sache dann anfing, mit politischen Vorstössen grössere
Kreise zu ziehen, war der Zeitpunkt für mich gekommen um

zu sagen, worum es sich hier handelt.

Und zwar?
Es geht hier nicht um das Unwohlsein einer Person bei der

Betrachtung einer Mumie, wofür ich vollstes Verständnis
hätte. Es geht darum, dass sich mit Milo Rau eine sehr
fachfremde Person einfach der gängigen Stich- und
Reizworte bedient und alles zusammenramisiert, was er gerade
findet, um damit eine Kulturinstitution in anschuldigender
Art und Weise anzufahren. Das ist Identitätspolitik und

undemokratisch obendrauf.

Sie schreiben von einer «Wokeness-Welle». Das ist eigentlich ein

rechtsbürgerlicher Kampfbegriff, um jegliche seriöse Debatte abzuwürgen.
Dass man den Begriff so verwenden kann, ist mir bewusst,
von mir aber nicht beabsichtigt und im Begriff auch nicht
einfach vorgegeben. Auch Barack Obama verwendete ihn,
um eine soziale Welle und einen Trend zu beschreiben.
Ich halte mich jedenfalls nicht für rechtskonservativ. Aber
ich sehe - durch eine soziologische Brille betrachtet - die

Tendenz, dass man eine individuelle, möglicherweise bloss

vorgegebene Empfindung persönlicher Angegriffenheit als

Angriff auf die Allgemeinheit wertet und für seine Meinung
lautstark Allgemeingültigkeit einfordert. Damit möchte ich

in keiner Weise die wichtigen Errungenschaften in

Gleichstellungsfragen oder im Kampf gegen alle möglichen
Formen von Diskriminierung abwerten. Wenn man mich nun
an der Verwendung des Begriffs aufknüpfen und mich als

rechtskonservativ abstempeln will, ist das eigentlich der
beste Beweis für das, was ich an dieser Form von Woke-

ness kritisiere.

Was stört Sie an Raus «Schepenese-Aktionstheater» konkret?
Die Stiftsbibliothek - und damit alles, was sich darin
befindet - ist eine besonders wertvolle Kulturinstitution, nicht
nur für St.Gallen, sondern für die ganze Welt. Darum das

UNESCO-Label. Mit Kulturgütern und Kulturgüterpolitik
beschäftigen sich Fachleute schon seit der Nachkriegszeit

sehr intensiv. Es gibt sehr sorgfältig ausgearbeitete
internationale Übereinkommen, Rechtsumsetzungen in

den einzelnen Ländern und bilaterale Abkommen zwischen
Ländern. Es gibt konstruktivere Wege als mit Reizthemen

um sich zu werfen. Die Vorwürfe, die Rau erhebt, sind doch
sehr durchschaubar: Man muss bezahlen, um die nackte
Frau anzusehen; sie befindet sich in einem konservativen

Umfeld etc. Da geht es doch nur um das Schüren von
Emotionen. Das ist für mich ein unmoralischer Umgang
mit der Sache.

Ist es nicht absurd, einem Theatermann Theatralik vorzuwerfen? Er

beansprucht nicht für sich, ein Fachmann zu sein, sondern will eine berechtigte
Debatte anstossen, was ihm offensichtlich gelingt.

Das ist zumindest Raus Behauptung. Die Debatte wird
nicht besser, nur weil sie lauter wird. Rau überschreitet
die Grenzen masslos. Er sagt: «Sie will nach Hause.» Das

ist übrigens nichts Neues: Bei Nofretete hiess es schon in

den 1980er-Jahren, sie wolle nach Hause. Das ist einfach
eine billige Kopie von Dingen, die es schon lange gegeben
hat. Das ist für mich nicht einmal gutes Theater. Ich finde
es nur despektierlich.

Gegenüber der Fachwelt?
Ja, auch, vor allem aber gegenüber der Sache. Rau bedient
sich für sein Theater der Mumie. Woher will er wissen,
was die Mumie selber wollen würde? Es ist einfach eine
kalkulierte und bewusste Provokation.

Die offenbar verfängt. In Ihrem Statement schreiben Sie, dass Sie sich

von Raus Aktion auch persönlich angegriffen fühlen.
Ich habe 20 Jahre Erfahrung im internationalen Umgang mit
Kulturgütern und archäologisch in Ländern wie Honduras,
Bhutan, Peru oder Guatemala gearbeitet. Ich setze mich mit
Leib und Seele für Kulturgüterschutz ein. Das ist eben auch

woke: Wenn sich jemand aus der Fachwelt kritisch zu Raus

Aktion äussert, folgen sofort Elitismus-Vorwürfe und der

Hinweis, dass in einer freien Welt alle eine Meinung haben
dürfen. Das stimmt zwar. Aber zu einer Meinung gehört
auch ein fundierter Meinungsbildungsprozess. Hier unterstelle

ich Milo Rau Böswilligkeit, weil er sich persönlich
eben nicht vertieft mit der Thematik und dem historischen
Kontext befasst hat.

Haben Sie sich viel mit Ägypten befasst? Wie gut kennen Sie den «Fall

Schepenese»?
Ich kenne aus meinem Fachgebiet vor allem die Kulturgeschichte

und die Archäologiegeschichte sehr gut,
insbesondere die Institutionalisierungsgeschichte der Archäologie.

Ich kann den «Fall Schepenese» sehr wohl einordnen.

Halten Sie die Forderung aus Ägypten nach einer Rückführung Schepeneses

für ungerechtfertigt? Etliche Fachleute haben den offenen Brief,
der dies fordert, unterzeichnet, allen voran die ägyptische Ägyptologin
Monica Hanna.

Es geht ja nicht nur um den offenen Brief, sondern um das

Gesamtpaket, das ich verwerflich finde. Hier wird Kulturgut
instrumentalisiert für etwas, das der Sache einfach nicht
gerecht wird.



Schepeneses Zuhause gibt es nicht mehr»

Wollen Sie damit sagen, dass auch die ausgewiesene Fachfrau Monica
Hanna von Milo Rau instrumentalisiert wird?

Es ist nie schwer, Leute zu finden, die bei sowas mitmachen.
Ich kenne das aus vergleichbaren Situationen in Ländern,
in denen ich gearbeitet habe. Auch das gehört zur Woke-

ness: Das Nichtrespektieren von sorgfältig etablierten,
demokratisch legitimierten Möglichkeiten und Ordnungsgebilden,

die man nutzen oder anrufen könnte. Seit 2011

ist das bilaterale Abkommen zwischen Ägypten und der
Schweiz in Kraft, das den Umgang mit umstrittenen
Kulturgütern regelt. Statt sich darauf zu berufen, veranstaltet
man diesen Lärm.

Auch der bekannte Ägyptologe Jan Assmann kritisiert in einem Interview
die Art und Weise, wie Schepenese derzeit ausgestellt ist. Er sagte, es sei

ein Unterschied, ob man eine Mumie pietätvoll in einem eigenen Raum

oder einfach als Kuriosum mit Gruseleffekt
ausstellt. Die Mumie müsse ausserdem wieder zurück
in ihre äussere Hülle, also in Kartonnage und Särge.
Was sagen Sie dazu?

Jan Assmann ist eine Fachperson,
die ich sehr schätze. Wie übrigens
auch seine Frau Aleida Assmann.
Wenn man mich persönlich fragt,
fühle ich mich auch nichtsuperwohl,
wenn ich eine Mumie anschaue.
Fachlich würde ich in diesem Fall

aber anders argumentieren als Herr
Assmann. In der Barockbibliothek
gibt es auch sehr viel alte christliche
und frühchristliche Literatur, womit
Altägypten sehr wohl kontextuali-
siert wird. Ich finde es nicht falsch,
die Mumie ausgestellt zu haben. Mit
dem Zeigen wird auch etwas Verlorenes

wieder ins Leben gerufen. In

diesem Geist macht die Mumie sehr
viel Sinn in der Stiftsbibliothek.

Sind Sie darum derselben Auffassung wie Bischof
Markus Büchel, der sagt, Schepenese gehöre
einfach nach St.Gallen?

Im Grunde ja. Entscheidend ist:

Altägypten ist eine archäologische
Kultur, das heisst, sie existiert nicht
mehr. Man konnte nur mithilfe des

sogenannten Rosetta-Steins die
Hieroglyphen entschlüsseln, weil niemand sie mehr lesen

konnte. Das Wissen über Altägypten war zwischenzeitlich
verloren. Es brauchte zur Wiederentdeckung die Wissenschaft,

Schepenese kam während der ersten ägyptologi-
schen Welle im frühen 19. Jahrhundert nach St.Gallen. Sie

istalsoauch eine Botschafterin für die Wiederentdeckung
einer verlorengegangenen Kultur.

Was ist aus Ihrer Sicht als Museumsdirektor ein «guter Umgang» mit
sterblichen Überresten? M üsste man nicht aus Respekt vor der altägyptischen

Kultur die Mumie entsprechend rücksichtsvoll präsentieren?
Sterbliche menschliche Überreste zu zeigen, ist auch unserer

Kultur nichtfremd. Man denke an die Grüften und
Beinhäuser. Goethe hatte angeblich Schillers Schädel auf dem

Schreibtisch. Aber natürlich stelle ich mir die Frage nach

dem richtigen Setting immer wieder. Etwas vom Ersten,
was ich hier im Kulturmuseum gemacht habe, war, die

Schrumpfköpfe aus dem Amazonasgebiet und eine
peruanische Hockermumie aus unseren Sälen zu entfernen.
Ich bin aber nicht grundsätzlich gegen das Ausstellen von
sterblichen menschlichen Überresten.

Die beiden Vorgänger des heutigen Stiftsbibliothekars wollten die
Mumie aus dem Barocksaal entfernen, weil sie vom Kern der Bibliothek,

den mittelalterlichen Schriften, die das UNESCO-Weltkulturerbe
ausmachen, ablenkt. Sie sind jeweils am Widerstand des Katholischen
Konfessionsteils gescheitert. Jetzt will dieser zumindest die Möglichkeit

einer Rückführung prüfen. Finden Sie das übertrieben?
Ich habe das nicht zu entscheiden, aber meine Haltung ist

ganz klar: Schepenese gehört hierher. Es hat sie bis vor
Kurzem auch niemand zurückgefordert.

Der Vatikanstaat hat im Oktober drei Mumien an Peru zurückgegeben.
Wie bewerten Sie dies?
Die Situation in Peru kenne ich beruflich und privat

sehr gut und bin mit dem Land eng verbunden.

Der springende Punkt ist: Es gibt heute in

Peru keine Nasca-Menschen mehr, es gibt keine

Chavin-Menschen mehr. Es gibt jetzt zum
Beispiel in Nordamerika Diskussionen, wo man sich
darauf beruft, genetische Nachkommen einer
bestimmten Kultur zu sein. Das hat dort vielleicht
eine gewisse Berechtigung. Aber seit wann ist
Kultur eine Frage der Genetik? Mit diesem Argument

gerät man schnell in eine sehr böse Ecke

der Geschichte.

Sie halten die Rückgabe an Peru also nicht für
sinnvoll?
Wenn man sagt, alles, was peruanisch ist,
gehört nach Peru, dann muss man letztlich auch das

ganze Weltkulturerbe-Label über den Haufen werfen.

Dann müssen wir aber auch fragen, was die
alten Kulturen mit den heutigen Nationalstaaten
zu tun haben. Nämlich wenig bis nichts. Sodann
stellt sich die Frage, mit wem die Besitzfragen
legitimerweise ausgehandelt werden. Diskutieren

wir das mit einem Militärregime? Diskutieren
wir das mit indigenen Gesellschaften? Und wie
sind die Beziehungen dieser Gesellschaften zum

fraglichen Kulturgut? Dieser Komplexität sind
sich die Fachleute sehr wohl bewusst. Einfach

zu sagen, Schepenese gehört nach Hause, wird
dem in keiner Form gerecht. Weil: Schepenese hat

kein Zuhause mehr. Das Alte Ägypten existiert nicht mehr.

Wer hat eigentlich das Recht, kulturelle Güter oder sterbliche Überreste
zurückzufordern? Wenns nach der bilateralen Vereinbarung zwischen
der Schweiz und Ägypten geht, sind das einzig staatliche Stellen. Gibt
es darüber hinaus noch berechtigte Anspruchsgruppen?

Die gäbe es sicherlich, zum Beispiel im Falle noch existierender

indigener Gesellschaften, die zeigen können, dass
ein fragliches Kulturgut gestohlen wurde, mit ihrer gelebten
Kultur in direktem Zusammenhang steht und daher zurück
muss. Ich bin nicht per se gegen Restitutionsforderungen.
Mit Schepenese sind wir aber nicht in einem ethnologischen,

sondern eindeutig in einem archäologischen
Bereich. Niemand kann mit Menschen aus der altägyptischen
Kultur in Kontakt treten und mit ihnen etwas aushandeln.
Mit der UNESCO-Konvention von 1970 hat man einen
pragmatischen Strich gezogen: Ethnologische Museen sollen

«Die Debatte wird
nicht besser, nur weil

sie lauter wird.»



Schepeneses Zuhause gibt es nicht mehr»

keine Kulturgüter in ihren Sammlungen aufnehmen, die
nach diesem Stichjahr ihr Ursprungsland verlassen haben.
Daran halten auch wir uns.

Was ist mit Gütern, wenn sie vor 1970 geraubt wurden?
Wenn eindeutig ist, dassessich um einen Raub gehandelt
hat, gibt es gute Gründe, über eine Rückgabe zu diskutieren.

Man muss dann aber genau wissen, an wen, wohin und

in welcher Art. Es gibt gute Beispiele für solche
Restitutionsdiskussionen, wie die Benin-Initiative Schweiz, an der
auch das Kulturmuseum beteiligt ist. Auch in Peru habe ich

das immer so gehandhabt. Es ist oft sinnvoller, Kulturgüter
als kulturelle Botschafter zu verstehen und diese aktiv in

den Museen zu zeigen.

Ägyptologin Monica Hanna kann gemäss offenem Brief mit ägyptischen
Archivdokumenten belegen, dass es sich bei der Grabentnahme von
Schepenese um eine Raubgrabung handelte. Dieser Umstand wurde
auch bisher kaum ernsthaft bestritten, auch nicht im Schepenese-Buch
von Peter Müller und Renate Siegmann, das Cornel Dora 1998

herausgegeben hat. Was sagen Sie? Ist Schepenese gestohlen?
Damals, also 1820, gab es noch keine Archäologie. Durch
die heutige Brille könnte man durchaus von einer Raubgrabung

sprechen. Das ist aber falsch, man muss historisch
kontextualisieren. Wem soll Schepenese genau geraubt
worden sein? Wer kann die legitime Nachfolge und den

Besitz für sich beanspruchen? Mit solchen Fragen hat

man sich spätestens seit der UNESCO-Konvention von
1970 schon des Langen und Breiten auseinandergesetzt.
Wenn man nicht kontextualisiert, könnte man auch zur
Auffassung gelangen, alles, was sich nicht am Ursprungsort
befindet, sei in irgendeiner Weise geraubt.

Wollen Sie sagen, Schepeneses Grabentnahme sei rechtens und in

Ordnung gewesen?
Nein, ich sage nur: Heute geht man anders vor. In der
Schweiz hat der Kanton die Hoheit über die Kulturgüter
und gräbt alte Kulturschätze nur aus, wenn er wirklich
muss, beispielsweise wenn sie durch den Bau von Strassen
oder Gleisen gefährdet sind. Ansonsten belässt man die
Güter aus ethischen Gründen im Boden. Aber im 19.

Jahrhundert gab es weder bei uns noch sonst wo auf der Welt
eine solche Bodendenkmalpflege. Aus heutiger Sicht kann

man schon sagen, es war nicht gut, dass man das alles
ausgebuddelt hat. Aber ohne die Grabungen hätte es gar nie

eine Archäologie gegeben. Wir hätten keine Ägyptologie,
wir hätten keinen Rosetta-Stein, wir wüssten nichts über

Altägypten. Auch nichts über die Maya-Kultur, nichts über
die alten Römer und so weiter. Darum ist es schlicht und
einfach komplett falsch, wenn man heute alles pauschal
als Raubgrabungen abtut.

«Das war damals halt so.» Das Lieblingsargument aller, die sich vor dem

unangenehmen Teil ihres historischen Erbes verstecken. Warum soll
es falsch sein, die Dinge unter den postkolonialen Wertemassstäben
neu zu bewerten?

Diese Debatte wird ja längst und alles andere als eurozent-
ristisch geführt, zum Beispiel im Internationalen Museumsverband

und in der UNESCO. Und so weit ist man sich einig:
Kulturgüterausfremden Regionen in Museen zu haben ist
dann sinnvoll und gerechtfertigt, wenn sie aktiviert sind
und man etwas von ihnen lernen kann.

Was ist aus Ihrer Sicht ein guter Umgang mit gestohlenen Gütern oder
solchen, die aus Raubgrabungen stammen?

Meine persönlichen Erfahrungen haben gezeigt, dass sich
in den ethnologisch-völkerkundlichen Sammlungen in der

Regel sehr wenig gestohlene Güter befinden. Als
Gegenbeispiel möchte ich gerne die japanische Kulturgüterpolitik
erwähnen: Die offizielle Haltung des Kulturministeriums
ist, dass man froh ist, wenn auch bedeutende Kulturgüter
von höchstem Rang in ausländischen Museen ausgestellt
sind, im Sinne der kulturellen Botschaft und ebenso einer
Risikominimierung, weil die Kulturgüter an verschiedenen
Orten aufbewahrt werden. Eine solche Haltung dürfte ja
auch im Interesse Ägyptens sein, das ja nun wirklich nicht
arm an Kulturgütern ist. Falsch wäre, wenn man Kulturgüter
einfach hortet oder sie missbräuchlich ausstellt. So wie
das früher in den Völkerschauen auch hier in St.Gallen die

Regel war, indem man beispielsweise afrikanische Objekte
als vermeintliche Zeugnisse primitiver, unterentwickelter
Kulturen präsentierte. Aber auch das gehört zur Geschichte.

Es ist viel gefährlicher, alles, was uns nicht passt, aus
dem Blickfeld zu verbannen. Besser ist, damit den ehrlichen

Umgang zu suchen.

Sie fänden es also sinnvoller, wenn die Stiftsbibliothek Schepenese
behalten würde und dafür im Gegenzug ein wertvolles Schriftstück
nach Ägypten geben würde? Auch dies eine Option, die Milo Rau in
Betracht zieht.

Nein, diese Erzählung ist, wie gesagt, viel zu konstruiert.
Aber ich wäre zum Beispiel sehr dafür, wenn irgendwo auf
der Welt eine Ausstellung zum europäischen Mittelalter
gemacht wird, wozu Objekte aus hiesigen Institutionen
zweifellos passen würden, dass man sich nicht scheut,
etwas dazu beizutragen. Man muss dazu auch mal vom hohen
Ross steigen und bereit sein für einen echten und ehrlichen
Austausch, ohne etwaige Bedenken zu den lokalen
Sicherheitsvorkehrungen und ähnlichem vorzuschieben. Wenn

man den interessierten Häusern ihre nicht-klimatisierten
Vitrinen vorhält, muss man halt dafür sorgen, dass sie
klimatisierte bekommen. Solche Gespräche würde ich sehr

begrüssen. Das wird leider noch viel zu wenig gemacht.

Was unternimmt das Kulturmuseum in dieser Beziehung?
Wir konnten diesen Sommer eine Ethnologin anstellen und

sind genau an solchen Projekten dran. Sie ist Afrikanistin,
betreut im Moment aber die gesamte ethnologische Abteilung.

Das ist natürlich unbefriedigend, wir hätten gerne für
jedes Teilgebiet eine Spezialistin oder einen Spezialisten,
damit wir schneller vorankommen. Wir stehen hier noch

am Anfang. Aber das ist der richtige Weg.

Auch in Ihrem Museum befinden sich heikle Güter. Die bekannten Benin-
Bronzen sind definitiv Bestandteil der britischen Kolonialkriegsbeute.

Auch hier muss man differenzieren: Es können nicht alle
Benin-Bronzen in der Schweiz automatisch als gestohlen
klassifiziert werden. Ausserdem haben wir es beim alten

Königreich Benin mit einem politischen Gebildezutun,das
ebenso Kriege führte und Güter raubte. Und wenn man
rein juristisch argumentieren will, war daran auch lange
nichts auszusetzen. Die Aneignung von Kriegsbeute war
im Kriegsrecht lange Zeit etabliert, zumal zum Zeitpunkt,
als das Benin-Königreich noch existierte. Kürzlich war
eine interessante Stimme einer Gruppe von afroamerikanischen

Menschenrechtsaktivist:innen, der Restitution
Study Group, zu lesen, die bezeichnenderweise aber wenig



«Schepeneses Zuhause icht mehr»

Die St.Galler Bronzen: Gedenkkopf für die Königinmutter lyoba und Reliefplatte. (Bilder: online-collection.ch)

rezipiert wurde in der öffentlichen Debatte. Die Gruppe
schrieb sinngemäss: «Wir wollen doch nicht, dass Objekte
dorthin zurückgehen, wo die Könige regierten, die unsere
Vorfahren versklavten und an die Europäer verkauften.»

Wird das Benin-Königreich in der Restitutionsdebatte also einseitig
als Opfer dargestellt und seine Täterrolle als Sklavenhändler zu stark
ausgeblendet?

Die Gefahr dazu besteht zumindest. Ich sage nicht, dass ich

dieselbe Haltung vertrete wie die Restitution Study Group
und aus diesem Grund keine Bronzen an den Ursprungsort
zurückgeben würde. Es ist aber vor diesem Hintergrund
kein Leichtes, für den Umgang mitdiesen Kulturgütern
einen guten oder sogar «den einzig richtigen» Weg zu finden.
Es kommt zusätzlich darauf an, wie sich die Situation an
Ort und Stelle präsentiert: Gibt es im Ursprungsland noch

genügend Kulturgüter, um die Geschichte dieser Kultur
adäquat zu repräsentieren? Wenn essie nichtgibt, dann ist
es absolut richtig, kontrolliert Güter zurückzugeben. Dann

reicht aber eine Rückgabe alleine nicht. Man muss auch

vor Ort Hand bieten bei der richtigen wissenschaftlichen
Aufarbeitung, Aufbewahrung und musealen Vermittlung.

Ist das nicht eine verstaubte, kolonialistische Haltung zu sagen, wir
müssen «denen da unten» zeigen, wie man richtig Museum macht?

Ich finde es mindestens so kolonialistisch, wenn man
einfach alle Güter mit zweifelhafter Provenienz irgendwohin
zurückwirft und dann das Gefühl hat, seine Hände nun
in Unschuld gewaschen zu haben. Gegen einen
internationalen musealen Austausch auf Augenhöhe und

Unterstützungsangebote von europäischer Seite spricht meiner
Meinung nach rein gar nichts.

Was ist der aktuelle Stand bei der Benin-Initiative?
Man ist unter der Leitung des Museums Rietberg daran, die

Provenienzen sämtlicher Benin-Bronzen, die sich wissentlich

in der Schweiz befinden, im Detail zu erforschen - und

zwar in Kooperation mit Wissenschaftler:innen aus dem
Land. Danach wird man schauen, in welchem Rahmen

Rückgaben sinnvoll sein könnten. Rückgabe ist aber nicht
das erklärte Ziel, sondern Aufarbeitung. Dringlicher ist
die Frage, wie wir die Objekte jetzt aktuell präsentieren.
Man muss hinstehen und die Geschichte des alten Benin-

Königreichs erklären, zu der natürlich auch die grausige
Kolonialgeschichte gehört. Die Objekte können auch hier
in der Schweiz das Unrechtsbewusstsein schärfen.

Die Präsentation der Benin-Bronzen im Kulturmuseum stand bereits
in der Kritik. Die Kolonialraubgeschichte wird nur auf einem kleinen
Täfelchen kurz erwähnt.

Richtig, das wollen wir besser machen.

Sie sind der Boss.
Ja klar, ich kann nur nicht alles auf einmal. Wir haben seit
vier Monaten eine Ethnologin. Vorher hatten wir 20 Jahre
keine. Es gibt noch sehr viel zu tun im Museum.

Peter Fux, 1976, ist Spezialist für Alte Kulturen in den Anden und in
Bhutan und seit 2021 Direktor des Historischen und
Völkerkundemuseums St.Gallen, das neu Kulturmuseum St.Gallen heisst.
Zuvor hat er über zehn Jahre am Museum Rietberg in Zürich
gearbeitet, ab 2016 als Leiter Sonderausstellungen. Der gelernte
Hochbauzeichner und spätere Bankangestellte entdeckte
seine Leidenschaft für die Archäologie auf einer Velotour durch
Südamerika. Viele Jahre lebte und arbeitete er in Peru. Er ist
mit einer Peruanerin verheiratet.

43


	"Schepeneses Zuhause gibt es nicht mehr"

