Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin
Herausgeber: Verein Saiten

Band: 30 (2023)

Heft: 339

Artikel: Die Turen zum Dialog offen halten
Autor: Gadze, David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047703

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Antisemitismus

Die Turen zum Dialog offen halten

Die Gewalteskalation in Nahost fordert unzahlige Opfer. Bei der paléastinensischen
Zivilbevolkerung im Gazastreifen, aber auch bei den Jiidinnen und Juden, nicht nur
in Israel, sondern weltweit. Denn der Antisemitismus nimmt stark zu. Auch in der
Schweiz ist es zu zahlreichen Vorfallen gekommen. Wie erleben das die Jiidinnen
und Juden in der Ostschweiz? Und wie gehen sie mit der Situation in Nahost um?

Saiten 12/23

von DAVID GADZE

Der Antisemitismus hat mit der Eskalation in Nahost
zugenommen. In Frankreich, wo die grosste jldische
Gemeinschaft Europas lebt, ist die Zahl der antisemi-
tischen Vorfélle regelrecht explodiert, auch in England
und in Deutschland hat sie stark zugenommen. Er ist
nicht nur fiir die Jiidinnen und Juden unmittelbar spur-
bar, sondern fiir alle sichtbar - auch hierzulande.

Der Schweizerische Israelitische Gemeindebund
(SIG) teilte zwei Wochen nach dem Angriff der Hamas
der Nachrichtenagentur Keystone-SDA mit, ihm seien
in dieser Zeit - ohne Ausserungen im Internet - in der
Deutschschweiz 26 Falle von Antisemitismus gemeldet
worden, so viele wie sonst in einem halben Jahr: Tatlich-
keiten, Beschimpfungen auf offener Strasse, in Briefen
oder E-Mails, Schmierereien, aber auch judenfeindliche
Plakate an Demonstrationen.

Wahrend Solidaritatsaktionen fiir die israelischen
Opfer des Hamas-Angriffs weitestgehend ausblieben,
ist an vielen Kundgebungen fiir den Frieden im Gaza-
streifen seither unter anderem «From the river to the
sea, Palestine will be free» zu horen, ein Slogan, der
Israel das Existenzrecht abspricht und die vollstandige
Vertreibung der Jidinnen und Juden aus ihrer Heimat
impliziert. In Zurich etwa wurden Wohnhauser mit «Ach-
tung Juden» und dem Davidstern verschmiert, an einer
Wand war «Tot [sic!] den Juden» zu lesen. Es sind Bilder,
die an die Zeit des Nationalsozialismus erinnern.

Viele Jiidinnen und Juden haben wieder Angst, ihre
Herkunft 6ffentlich zu zeigen und beispielsweise eine
Halskette mit dem Davidstern offen zu tragen. Doch wie
erleben Judinnen und Juden in der Ostschweiz den zu-
nehmenden Antisemitismus? Spiiren sie ihn, und wenn
ja, wie und in welcher Intensitét dussert er sich? Und wie
gehen sie mit allfalligen Anfeindungen um?

Ende Oktober trifft Saiten den St.Galler Rabbiner
Shlomo Tikochinski und Roland Richter, Vizeprasident
der Judischen Gemeinde St.Gallen, zum Gespréch.
Auch dreieinhalb Wochen nach den Angriffen der Ha-
mas sind sie noch aufgewiihlt. Beide haben nahe Fami-
lienangehdrige in Israel. Und beiden fallt es nach wie
vor schwer, die Geschehnisse der vergangenen Wochen
irgendwie einzuordnen und zu verstehen.

Schmierereien an der Synagoge, Beschimpfungen
oder gar Ubergriffe hatten sie hier gliicklicherweise
nicht erlebt, sagen Richter und Tikochinski. Was aber
nicht heisst, dass die jiidische Gemeinschaft die antise-
mitische Stimmung nicht spiiren wiirde. Auch aus diesen
Griinden hat die Gemeinde ihre Sicherheitsvorkehrungen

verstarkt. «lch personlich fithle mich hier sicher», sagt
Tikochinski. Verschiedene Leute - die meisten davon
Christiinnen - hatten sich nach den Anschlagen der
Hamas bei ihm gemeldet und Mut und Hoffnung ge-
spendet. Vom St.Galler Pfarrer Matthias Wenk habe
er sogar auf der Strasse den Segen bekommen. «Ich
fuhle mich umarmt.» Und dennoch: Wenn er draussen
unterwegs ist, legt der Rabbi die Kippa ab und tréagt
stattdessen einen Hut.

«Der Antisemitismus ist wie ein Seismograf», sagt
Richter. Solange es einer Gesellschaft gut gehe, spiire
man ihn praktisch nicht. «<Doch sobald es eine Haufung
von negativen Befindlichkeiten gibt, sieht man seine
Ausschlage.» Mitanderen Worten: Der Antisemitismus
istallgegenwartig, nur nichtimmer in gleichem Ausmass
spirbar. Dass er nun wieder aufflammt, veranschaulicht
letztlich nur, wie tief er in der Gesellschaft verwurzelt
ist. Das zeigte sich schon bei der Coronapandemie. Da-
mals verbreiteten sich die krudesten Theorien, die hinter
der Pandemie eine jidische Verschwdrung vermuteten.
Auch dies veranlasste 2021 die EU, Massnahmen gegen
die Bekampfung des Antisemitismus und zur Férderung
judischen Lebens zu beschliessen.

Eine jahrhundertealte Tradition

«Wir miissen davon ausgehen, dass der Antisemitismus
eine Tradition hat, die mehr als 2000 Jahre zuriick geht»,
sagt Richter. Die katholische Kirche - die grésste Macht,
die es damals gab - habe ihn mit dem 3. Laterankon-
zil von 1179 und insbesondere mit dem 4. Laterankonzil
von 1215 formalisiert. In letzterem habe sie «eine Reihe
von antijidischen Dekreten erlassen, die den Vergleich
mit den Niirnberger Rassengesetzen von 1935 nicht zu
scheuen brauchen».

Damals wurde etwa festgelegt, dass Jidinnen und
Juden keine 6ffentlichen Amter bekleiden diirfen, um
keine Machtbefugnisse tiber Christ:innen zu haben, oder
dass sie sich anders kleiden sollen, damit christliche
und judische Manner und Frauen «sich nicht irrtiimlich
miteinander einlassen». Dasselbe galt tibrigens auch
fur die Muslime. Auch deshalb gehdre der Antisemitis-
mus heute, wie es die Geisteswissenschaftler:innen Jan
und Aleida Assmann formuliert hatten, zum «kulturellen
Gedachtnis Europas», sagt Richter. «Neu ist, dass wir in
Bezug auf die antijiidische Haltung tiberall auf der Welt
Brandherde sehen. Das muss uns beunruhigen, und

uaaT3lyadsiag

18



Antisemitismus

Saiten 12/23

damit wir hier funktionieren kénnen, miissen wir unsere
personlichen Schutzmassnahmen ergreifen.» Dazu ge-
hért fir Richter auch, nicht rund um die Uhr Nachrichten
zu konsumieren. «Die Unruhe, die in mir herrscht, reicht
mir. Ich muss sie nicht noch kiinstlich stimulieren.»

Auch Richter ist vorsichtig, wenn es um seine Reli-
gionszugehorigkeit geht. Er zitiert den ehemaligen
St. Galler Rabbiner Hermann Schmelzer (mehr zu ihm auf
Seite 39): «Bedenke, zu wem du sprichst.» Je nachdem,
in welcher Gesellschaft er sei, verhalte er sich anders.
«Ein Prinzip ist: Ich setze mich nicht an den Biertisch
mit jemandem, den ich nicht kenne, weil ich nicht Dinge
héren mochte, die mit zunehmendem Alkoholpegel da
gesagt werden.» Sogar in seinem engsten Freundes-
kreis - fiinf Ehepaare, die sich seit mehr als 30 Jahren
mehrmals jahrlich treffen - bekomme er gelegentlich
unterschwellig antisemitische Ressentiments zu héren
oder zu spiiren. «Das fangt damit an, dass man mich mit
Israel identifiziert, obwohl ich als Schweizer in St. Gallen
aufgewachsen bin.» Wahrend ihn einige seiner Freunde
seit dem Ausbruch des Konflikts
regelmassig kontaktierten, hatten
sich andere spiirbar stiller verhalten.

Zur Loésung gerade solcher
Konflikte, bei denen auch Span-
nungen aufgrund des Glaubens
mitschwingen, ist der interreligiose
Austausch beziehungsweise eine
klare gemeinsame Positionierung
der Exponent:innen der verschie-
denen Religionen gegen Gewalt und
Zerstdrung ausserst wichtig. Denn
die Welt lasst sich auch im Kleinen
besser machen. Dort beginnt fast
jede Veranderung.

Am Runden Tisch der Religio-
nen St.Gallen und Umgebung ver-
sammeln sich vier- bis fiinfmal pro
Jahr Vertreter:innen verschiedener
Kirchen (Christentum, Judentum,
Islam, Hinduismus, Buddhismus,
Sikhismus und Bahaitum). Am Tref-
fen im Oktober, wenige Tage nach
den Angriffen der Hamas, habe eine
gedampfte Stimmung geherrscht, erzahlt Tikochinski.
Alle hatten sich sehr vorsichtig ausgedriickt, sie hatten
«nur Uber die Menschheit und Gefiihle gesprochen,
nicht tiber Politik. Aber alles ist Politik.» Nach dem Ge-
sprach und dem gemeinsamen Gebet, bei dem alle zu
ihrer jeweiligen Gottheit sprachen, hatte der Rabbiner
plétzlich eine Idee: Mit einer jungen Paléstinenserin, die
als Vertreterin des Islam am Treffen anwesend war, habe
er gebetet - auf Arabisch, die erste Sure des Korans. Ein
starkes Zeichen, gewiss, aber ohne 6ffentliche Wahr-
nehmung. Auch andere interreligiése Botschaften hat
man bisher kaum vernommen. Ausserhalb des Runden
Tisches der Religionen stehe er nicht im Kontakt mit
hiesigen Vertretern des Islam, sagt Tikochinski. Warum
nicht? Es bleibt unklar.

Saiten hatte gerne auch mit dem Imam der Islami-
schen Gemeinschaft El-Hidaje St.Gallen gesprochen,
doch deren Vorstand lehnte die Anfrage ab. Es handle
sich um «ein sensibles Thema», ausserdem sollte die
Institution «vor verschiedenen Risiken und die dadurch

BAUEN.

«EIN HAUS KANN MAN
SCHNELL WIEDER AUF-
ABER DIE SEELE
BRAUCHT LANGER.»

MICHAELLA GUEZ

entstehenden Missverstandnisse und Fehlinterpreta-
tionen» geschiitzt werden. «Unsere Gemeinde lehnt
jegliche Form von Gewalt ab und steht fiir den Frieden
fir beide Volker», teilte der Vorstand von El-Hidaje mit.

Die Hoffnung nicht verlieren

Michaella Guez, Vorstandsmitglied der Judischen Ge-
meinde St.Gallen, pladiert fiir einen interreligiosen
Austausch, der bereits in der Grundschule beginne.
«Jede Religion hat eine Macht», sagt sie. Schulkinder
sollten im Religionsunterricht nicht nur die Bibel lesen,
sondern beispielsweise auch den Koran kennenlernen.
Man koénnte auch gemeinsame Feste der Religionen
feiern. Dadurch wiirde das Versténdnis fiir andere Glau-
bensrichtungen friih gefordert. Fiir sie sei es jedenfalls
unverstandlich, dass in einer modernen, aufgeklarten
Gesellschaft Menschen aufgrund ihrer Religion aus-
gegrenzt oder gar verachtet wiirden.

Die Mutter von zwei erwachsenen
Kindern wohnt inzwischen seit mehr
als 30 Jahren in der Schweiz. Sie kam
als Kind eines jlidischen Ehepaarsim
tunesischen Bizerta zur Welt. Als sie
zwei Jahre alt war, zog sie mit ihren
Eltern und den Geschwistern nach
Aschdod in Israel, eine Hafenstadt
am Mittelmeer, stidlich von Tel Aviv.
In Israel sei sie mit Antisemitismus
nie in Berliihrung gekommen, das
Wort habe sie lediglich aus dem Ge-
schichtsunterricht gekannt. Erst als
sie mit gut 30 mit ihrem Mann in die
Schweiz gekommen sei, habe sie den
Antisemitismus «auf einer persén-
lichen Ebene» zu spiiren bekommen,
wie sie sagt. Mitexplizitem Judenhass
sei sie jedoch nie direkt konfrontiert
gewesen, auch in jlingster Zeit nicht.
Sie fiihle sich deshalb auch nicht un-
wohl. Sie meide aber bewusst den
Kontakt zu Menschen oder Gruppen,
die ihn potenziell dussern kénnten.
Guez engagiert sich in verschiedenen Projekten in Israel.
Sie unterstiitzt ein Programm, das finanziell benachtei-
ligten Student:innen aus Ashdod Stipendien zuspricht.
Nach den Angriffen der Hamas hat sie zusatzliches Geld
gesammelt, um diese Beitrédge zu erhéhen. Hoffnung auf
eine Zukunft statt Aussicht auf Zerstérung - «das ist
meine Rache an diesem Krieg». Sie hilft dem Schweizer
Kinderdorf Kiriat Yearim in der Ndhe von Jerusalem,
wo judische und muslimische Kinder wohnen. Sie ist
aber auch hier tatig: Als im Arabischen Friihling eine
Gruppe von 40 Gefliichteten aus Syrien nach St. Gallen
gekommen sei, hatten sich ein paar Frauen aus der Jii-
dischen Gemeinde um ihr Wohl gekiimmert. «Vielleicht
ist das naiv, aber ich kann mir nicht vorstellen, jemanden
aufgrund der Religion zu verurteilen, zumal wir unsere
Religion ja nicht einmal ausgewahlt haben.»

Die Gewalteskalation habe in ihr eine tiefe Trauer
ausgeldst, sagt Guez. Seither betet sie noch 6fter als
sonst. «kManchmal geht es auch nicht, ich finde dann
einfach keine Verbindung.» Sie nimmt auch am Runden

uaaT3yadsaad

19



Antisemitismus

Saiten 12/23

Tisch der Religionen teil. An der Sitzung wenige Tage
nach dem Angriff der Hamas hatten die Beteiligten ent-
schieden, jeden Mittwoch zwischen 18 und 21 Uhr zu
beten - jede und jeder fiir sich, aber irgendwie doch
gemeinsam. «Das ist schon.» Auch daraus schopft sie
Kraft. Denn sie verarbeite immer noch die Geschehnisse
vom 7. Oktober, erzahlt sie rund einen Monat spéter. «Ein
Haus kann man schnell wieder aufbauen. Aber die Seele
braucht langer.»

Durch die Angriffe der Hamas sei in ihr, aber vermut-
lich auch bei vielen anderen Menschen in Israel, eine
Basis menschlichen Vertrauens kaputtgegangen, sagt
Guez. Nach dem Osloer Friedensprozess Mitte der 90er-
Jahre habe sie Optimismus verspiirt, dass es eine Losung
flr einen dauerhaften Frieden geben konne. Diese Be-
miihungen seien nun erneut um Jahrzehnte, ja «um 100
Jahre» zuriickgeworfen worden.

Ob man ihren Optimismus spiire, fragt Michaella
Guez zum Schluss des Gesprachs. Denn eigentlich sei
sie ein sehr zuversichtlicher Mensch, und am 7. Oktober
habe sie noch gedacht, auch die Angriffe der Hamas
kénnten ihr ihren Optimismus nicht nehmen. Jetzt spiire
sie aber einen «Miniriss». «lch mdchte meine Hoffnung
auf eine Losung, auf dauerhaften Frieden nicht verlieren.
Was bleibt mir denn sonst?»

In der Schule mit eingener Identitét konfrontiert

Samira (Name geéndert) ist Anfang 30 und in der Region
St. Gallen geboren und aufgewachsen. Sie gibt sich un-
gern als Jiidin zu erkennen, nicht zuletzt wegen der ne-
gativen Erfahrungen, die sie schon frither aufgrund ihrer
religivsen Herkunft erlebt hat. Uberhaupt halt sie den
Kreis der Personen, die von ihrer Herkunft wissen, sehr
eng. Deshalb méchte sie auch ihren richtigen Namen
nicht bekanntgeben. Seit dem 7. Oktober ist sie noch
vorsichtiger geworden. Wenn sie in der Offentlichkeit
mit ihrer Mutter telefoniert, wechselt sie von Hebraisch
auf Deutsch. Aus reinem Selbstschutz. Das allein zeigt
ein generelles Problem auf: Jidinnen und Juden miissen
sich Gedanken um ihre Sicherheit machen, wenn sie sich
in der Offentlichkeit zu erkennen geben.

Samira arbeitet als Lehrerin auf der Oberstufe. Sie
ist eine offene Person, spricht mit ihren Schiiler:innen
auch Uber Personliches, gerade in Einzelgespréachen.
Dass sie Judin ist, hat sie auch ihnen verschwiegen. «Ich
weiss nicht, welche Tiiren das 6ffnen wiirde. Und ich will
nicht, dass es an meinem Arbeitsplatz zum Thema wird,
wie es damals fiir mich in der Schule ein Thema war.»

lhre ersten Erfahrungen mit Antisemitismus machte
Samira in der Kanti. Ihr war bewusst, dass sie anders
aussah und dass die Familie an Weihnachten keinen
Baum hatte. Doch als das Judentum im Unterricht be-
handelt wurde, sei unter den Mitschiiler:innen plétzlich
auch ihre Herkunft zum Thema geworden, auch Uber
ihre Klasse hinaus - und fiir sie selbst. lhre Kolleg:in-
nen zogen sie mit Judenwitzen auf, nicht bosartig. «Ich
habe kein grosses Ding daraus gemacht, weil ich mich
bis dahin selber gar nicht gross mit dem Judentum und
mit meinem Jiidischsein auseinandergesetzt hatte. Ich
wusste nicht einmal, was das fiir mich bedeutet. Ich
war Jidin, weil es meine Eltern wareny, erzahlt sie. Fir
sie war es schwierig einzuordnen, (iber welche Witze

sie selbst lachen konnte. Und es blieb nicht bei den
Witzen. Einmal habe ein Schiiler aus der Parallelklasse
im Vorbeilaufen den Hitlergruss gezeigt.

Die Teenagerin begann, sich mit ihrem Judischsein
auseinanderzusetzen - allein. «Die Situation wurde sehr
belastend fiir mich. Ich habe mit niemandem dariber ge-
redet. Nicht mit den Eltern, nicht mit den Freundinneny,
sagt Samira. Sie dachte, das sei eine Phase und gehe
umso schneller vorbei, je weniger sie es beachte. Doch
als Folge dieser Selbstreflexion, aber auch aufgrund von
Aussagen wie «geh doch zuriick nach Israel» hatten sich
ihr plotzlich Identitatsfragen gestellt. «Binich eine Aus-
landerin? Oder gehdre ich hierher?» Erst viel spéter sei
ihr klar geworden, dass sie nicht etwas Bestimmtes sein
miisse. Nicht Israelin, nicht Schweizerin, nicht Jiidin. «All
diese kulturellen Hintergriinde sind ein Teil von mir.»

Auch ihr Verhaltnis zum jidischen Glauben musste
Samira erst einmal fiir sich klaren. «Ich unterscheide
zwischen spirituell und religids. Ich halte mich an ge-
wisse Regeln und praktiziere bestimmte Brauche wie
das Fasten an Yom Kippur, allein schon aus gesundheit-
lichen Griinden. Als ich noch Fleisch ass, verzichtete
ich auf Schweinefleisch. Aber ich lebe nicht nach der
Religion, was Kleider, Ernahrung oder anderes betrifft»,
erzéhlt sie.

Samira spricht sehr Giberlegt, prazis, wahlt jedes ihrer
Worte mit Bedacht. Dennoch ist sie dusserst vorsich-
tig damit, andere fiir antisemitische Ausserungen vor-
schnell zu verurteilen. «Ist jemand, der sich abschatzig
tiber Juden &ussert, automatisch ein Antisemit? Oder
ist ihm die Tragweite seiner Ausserung einfach nicht
bewusst?», fragt sie. Deshalb pléadiert sie fiir Zurtck-
haltung bei der Reaktion auf eine solche Ausserung.
«Wenn ich die betreffende Person gleich als antisemi-
tisch abstemple, schlage ich die Tiire zum Dialog zu.»

Dem Krieg in Nahost begegnet Samira mit grosser
Ablehnung. Sie verurteilt die Angriffe der Hamas auf
Israel aufs Schérfste, es ist der einzige Moment im
Gesprach, bei dem ihr die Worte fehlen. Sie hélt aber
auch die Politik der israelischen Regierung und den
Gegenangriff flr falsch. Verteidigung sei legitim, aber
wo fange Verteidigung an, wo werde sie zur Rache? Die
militarische Antwort Israels sei in dieser Form jeden-
falls nicht zielfiihrend. «Man kann eine Ideologie wie
die der Hamas nicht mit Gewalt ausléschen. Man starkt
sie dadurch nur. Das sieht man letztlich auch an diesen
Sympathiebekundungen in ganz Europa.» Auch des-
halb fiihle sie sich hilflos, ohnméchtig. Aber tatenlos
zuschauen sei keine Option, sagt Samira: «Was den
Krieg betrifft, kann ich von hier aus nichts bewirken.
Aber ich - jede und jeder von uns - kann im direkten
Umfeld etwas bewirken. Man kann nur versuchen, in
dem kleinen Kreis, in dem man sich bewegt, so nett,
hilfsbereit und offenherzig zu sein, wie man kann.»

uaaT3yadsaad

20



othar hand

the

an

UiZPUE A3p

allas




< keln Traum




	Die Türen zum Dialog offen halten

