
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 30 (2023)

Heft: 339

Artikel: Die Türen zum Dialog offen halten

Autor: Gadze, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047703

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Antisemitismus

Die Türen zum Dialog offen halten
Die Gewalteskalation in Nahost fordert unzählige Opfer. Bei der palästinensischen

Zivilbevölkerung im Gazastreifen, aber auch bei den Jüdinnen und Juden, nicht nur
in Israel, sondern weltweit. Denn der Antisemitismus nimmt stark zu. Auch in der

Schweiz ist es zu zahlreichen Vorfällen gekommen. Wie erleben das die Jüdinnen

und Juden in der Ostschweiz? Und wie gehen sie mit der Situation in Nahost um?

von DAVID GADZE

c
0)
+1

Der Antisemitismus hat mit der Eskalation in Nahost

zugenommen. In Frankreich, wo die grösste jüdische
Gemeinschaft Europas lebt, ist die Zahl der antisemitischen

Vorfälle regelrecht explodiert, auch in England
und in Deutschland hat sie stark zugenommen. Er ist
nicht nur für die Jüdinnen und Juden unmittelbar spürbar,

sondern für alle sichtbar - auch hierzulande.
Der Schweizerische Israelitische Gemeindebund

(SIG) teilte zwei Wochen nach dem Angriff der Hamas
der Nachrichtenagentur Keystone-SDA mit, ihm seien
in dieser Zeit - ohne Äusserungen im Internet - in der
Deutschschweiz 26 Fälle von Antisemitismus gemeldet
worden, so viele wie sonst in einem halben Jahr: Tätlichkeiten,

Beschimpfungen auf offener Strasse, in Briefen
oder E-Mails, Schmierereien, aber auch judenfeindliche
Plakate an Demonstrationen.

Während Solidaritätsaktionen für die israelischen
Opfer des Hamas-Angriffs weitestgehend ausblieben,
ist an vielen Kundgebungen für den Frieden im
Gazastreifen seither unter anderem «From the river to the
sea, Palestine will be free» zu hören, ein Slogan, der
Israel das Existenzrecht abspricht und die vollständige
Vertreibung der Jüdinnen und Juden aus ihrer Heimat
impliziert. In Zürich etwa wurden Wohnhäuser mit «Achtung

Juden» und dem Davidstern verschmiert, an einer
Wand war «Tot [siel] den Juden» zu lesen. Es sind Bilder,
die an die Zeit des Nationalsozialismus erinnern.

Viele Jüdinnen und Juden haben wieder Angst, ihre
Herkunft öffentlich zu zeigen und beispielsweise eine
Halskette mit dem Davidstern offen zu tragen. Doch wie
erleben Jüdinnen und Juden in der Ostschweiz den
zunehmenden Antisemitismus? Spüren sie ihn, und wenn
ja, wie und in welcher Intensität äussert ersieh? Und wie
gehen sie mit allfälligen Anfeindungen um?

Ende Oktober trifft Saiten den St. Galler Rabbiner
Shlomo Tikochinski und Roland Richter, Vizepräsident
der Jüdischen Gemeinde St.Gallen, zum Gespräch.
Auch dreieinhalb Wochen nach den Angriffen der
Hamas sind sie noch aufgewühlt. Beide haben nahe
Familienangehörige in Israel. Und beiden fällt es nach wie
vor schwer, die Geschehnisse der vergangenen Wochen
irgendwie einzuordnen und zu verstehen.

Schmierereien an der Synagoge, Beschimpfungen
oder gar Übergriffe hätten sie hier glücklicherweise
nicht erlebt, sagen Richter und Tikochinski. Was aber
nicht heisst, dass die jüdische Gemeinschaft die
antisemitische Stimmung nicht spüren würde. Auch aus diesen
Gründen hat die Gemeinde ihre Sicherheitsvorkehrungen

verstärkt. «Ich persönlich fühle mich hier sicher», sagt
Tikochinski. Verschiedene Leute - die meisten davon
Christinnen - hätten sich nach den Anschlägen der
Hamas bei ihm gemeldet und Mut und Hoffnung
gespendet. Vom St. Galler Pfarrer Matthias Wenk habe

er sogar auf der Strasse den Segen bekommen. «Ich
fühle mich umarmt.» Und dennoch: Wenn er draussen

unterwegs ist, legt der Rabbi die Kippa ab und trägt
stattdessen einen Hut.

«Der Antisemitismus ist wie ein Seismograf», sagt
Richter. Solange es einer Gesellschaft gut gehe, spüre
man ihn praktisch nicht. «Doch sobald es eine Häufung
von negativen Befindlichkeiten gibt, sieht man seine
Ausschläge.» Mit anderen Worten: Der Antisemitismus
ist allgegenwärtig, nur nicht immer in gleichem Ausmass
spürbar. Dass er nun wieder aufflammt, veranschaulicht
letztlich nur, wie tief er in der Gesellschaft verwurzelt
ist. Das zeigte sich schon bei der Coronapandemie.
Damals verbreiteten sich die krudesten Theorien, die hinter
der Pandemieeine jüdische Verschwörung vermuteten.
Auch dies veranlasste 2021 die EU, Massnahmen gegen
die Bekämpfung des Antisemitismus und zur Förderung
jüdischen Lebens zu beschliessen.

Eine jahrhundertealte Tradition

«Wir müssen davon ausgehen, dass der Antisemitismus
eine Tradition hat, die mehr als 2000 Jahre zurück geht»,
sagt Richter. Die katholische Kirche - die grösste Macht,
die es damals gab - habe ihn mit dem 3. Laterankonzil

von 1179 und insbesondere mit dem 4. Laterankonzil
von 1215 formalisiert. In letzterem habe sie «eine Reihe

von antijüdischen Dekreten erlassen, die den Vergleich
mit den Nürnberger Rassengesetzen von 1935 nicht zu

scheuen brauchen».
Damals wurde etwa festgelegt, dass Jüdinnen und

Juden keine öffentlichen Ämter bekleiden dürfen, um
keine Machtbefugnisse über Christinnen zu haben, oder
dass sie sich anders kleiden sollen, damit christliche
und jüdische Männer und Frauen «sich nicht irrtümlich
miteinander einlassen». Dasselbe galt übrigens auch
für die Muslime. Auch deshalb gehöre der Antisemitismus

heute, wie es die Geisteswissenschaftler:innen Jan
und Aleida Assmann formuliert hatten, zum «kulturellen
Gedächtnis Europas», sagt Richter. «Neu ist, dass wir in

Bezug auf die antijüdische Haltung überall auf der Welt
Brandherde sehen. Das muss uns beunruhigen, und



Antisemitismus

damit wir hier funktionieren können, müssen wir unsere
persönlichen Schutzmassnahmen ergreifen.» Dazu
gehört für Richter auch, nicht rund um die Uhr Nachrichten
zu konsumieren. «Die Unruhe, die in mir herrscht, reicht
mir. Ich muss sie nicht noch künstlich stimulieren.»

Auch Richter ist vorsichtig, wenn es um seine
Religionszugehörigkeit geht. Er zitiert den ehemaligen
St. Galler Rabbiner Hermann Schmelzer (mehr zu ihm auf
Seite 39): «Bedenke, zu wem du sprichst.» Je nachdem,
in welcher Gesellschaft er sei, verhalte er sich anders.
«Ein Prinzip ist: Ich setze mich nicht an den Biertisch
mit jemandem, den ich nicht kenne, weil ich nicht Dinge
hören möchte, die mit zunehmendem Alkoholpegel da

gesagt werden.» Sogar in seinem engsten Freundeskreis

- fünf Ehepaare, die sich seit mehr als 30 Jahren
mehrmals jährlich treffen - bekomme er gelegentlich
unterschwellig antisemitische Ressentiments zu hören
oder zu spüren. «Das fängt damit an, dass man mich mit
Israel identifiziert, obwohl ich als Schweizer in St. Gallen

aufgewachsen bin.» Während ihn einige seiner Freunde
seit dem Ausbruch des Konflikts
regelmässig kontaktierten, hätten
sich andere spürbar stiller verhalten.

Zur Lösung gerade solcher
Konflikte, bei denen auch
Spannungen aufgrund des Glaubens
mitschwingen, ist der interreligiöse
Austausch beziehungsweise eine
klare gemeinsame Positionierung «EIN H
der Exponent:innen der verschiedenen

Religionen gegen Gewalt und S C H N E

Zerstörung äusserst wichtig. Denn
die Welt lässt sich auch im Kleinen BAUEN,
besser machen. Dort beginnt fast
jede Veränderung. BRAU

Am Runden Tisch der Religionen

St. Gallen und Umgebung
versammeln sich vier- bis fünfmal pro
Jahr Vertreterinnen verschiedener
Kirchen (Christentum, Judentum,
Islam, Hinduismus, Buddhismus,
Sikhismus und Bahaitum). Am Treffen

im Oktober, wenige Tage nach
den Angriffen der Hamas, habe eine

gedämpfte Stimmung geherrscht, erzählt Tikochinski.
Alle hätten sich sehr vorsichtig ausgedrückt, sie hätten
«nur über die Menschheit und Gefühle gesprochen,
nicht über Politik. Aber alles ist Politik.» Nach dem
Gespräch und dem gemeinsamen Gebet, bei dem alle zu

ihrer jeweiligen Gottheit sprachen, hatte der Rabbiner
plötzlich eine Idee: Mit einer jungen Palästinenserin, die
als Vertreterin des Islam am Treffen anwesend war, habe

er gebetet - auf Arabisch, die erste Sure des Korans. Ein

starkes Zeichen, gewiss, aber ohne öffentliche
Wahrnehmung. Auch andere interreligiöse Botschaften hat
man bisher kaum vernommen. Ausserhalb des Runden
Tisches der Religionen stehe er nicht im Kontakt mit
hiesigen Vertretern des Islam, sagt Tikochinski. Warum
nicht? Es bleibt unklar.

Saiten hätte gerne auch mit dem Imam der Islamischen

Gemeinschaft El-Hidaje St. Gallen gesprochen,
doch deren Vorstand lehnte die Anfrage ab. Es handle
sich um «ein sensibles Thema», ausserdem sollte die
Institution «vor verschiedenen Risiken und die dadurch

AUS K A N

L L WIED
ABER D

N

E R

I E

CHT LÄNG
MICHAELLA GUEZ

entstehenden Missverständnisse und Fehlinterpretationen»

geschützt werden. «Unsere Gemeinde lehnt
jegliche Form von Gewalt ab und steht für den Frieden
für beide Völker», teilte der Vorstand von El-Hidaje mit.

Die Hoffnung nicht verlieren

Michaella Guez, Vorstandsmitglied der Jüdischen
Gemeinde St.Gallen, plädiert für einen interreligiösen
Austausch, der bereits in der Grundschule beginne.
«Jede Religion hat eine Macht», sagt sie. Schulkinder
sollten im Religionsunterricht nicht nur die Bibel lesen,
sondern beispielsweise auch den Koran kennenlernen.
Man könnte auch gemeinsame Feste der Religionen
feiern. Dadurch würde das Verständnis für andere
Glaubensrichtungen früh gefördert. Für sie sei es jedenfalls
unverständlich, dass in einer modernen, aufgeklärten
Gesellschaft Menschen aufgrund ihrer Religion
ausgegrenzt oder gar verachtet würden.

Die Mutter von zwei erwachsenen
Kindern wohnt inzwischen seit mehr
als 30 Jahren in der Schweiz. Sie kam

als Kind eines jüdischen Ehepaars im

tunesischen Bizerta zur Welt. Als sie
zwei Jahre alt war, zog sie mit ihren
Eltern und den Geschwistern nach
Aschdod in Israel, eine Hafenstadt

MAN am Mittelmeer, südlich von Tel Aviv.
In Israel sei sie mit Antisemitismus

AUF" nie in Berührung gekommen, das
Wort habe sie lediglich aus dem Ge-

SEELE schichtsunterricht gekannt. Erst als
sie mit gut 30 mit ihrem Mann in die

ER.» Schweiz gekommen sei, habe sie den

Antisemitismus «auf einer persönlichen

Ebene» zu spüren bekommen,
wie sie sagt. Mit explizitem Judenhass
sei sie jedoch nie direkt konfrontiert

gewesen, auch in jüngster Zeit nicht.
Sie fühle sich deshalb auch nicht
unwohl. Sie meide aber bewusst den
Kontakt zu Menschen oder Gruppen,
die ihn potenziell äussern könnten.

Guez engagiert sich in verschiedenen Projekten in Israel.
Sie unterstützt ein Programm, das finanziell benachteiligten

Studentinnen aus Ashdod Stipendien zuspricht.
Nach den Angriffen der Hamas hat sie zusätzliches Geld

gesammelt, um diese Beiträge zu erhöhen. Hoffnung auf
eine Zukunft statt Aussicht auf Zerstörung - «das ist
meine Rache an diesem Krieg». Sie hilft dem Schweizer
Kinderdorf Kiriat Yearim in der Nähe von Jerusalem,
wo jüdische und muslimische Kinder wohnen. Sie ist
aber auch hier tätig: Als im Arabischen Frühling eine
Gruppe von 40 Geflüchteten aus Syrien nach St. Gallen

gekommen sei, hätten sich ein paar Frauen aus der
Jüdischen Gemeinde um ihr Wohl gekümmert. «Vielleicht
ist das naiv, aber ich kann mir nicht vorstellen, jemanden
aufgrund der Religion zu verurteilen, zumal wir unsere
Religion ja nicht einmal ausgewählt haben.»

Die Gewalteskalation habe in ihr eine tiefe Trauer
ausgelöst, sagt Guez. Seither betet sie noch öfter als
sonst. «Manchmal geht es auch nicht, ich finde dann
einfach keine Verbindung.» Sie nimmt auch am Runden



Tisch der Religionen teil. An der Sitzung wenige Tage
nach dem Angriff der Hamas hätten die Beteiligten
entschieden, jeden Mittwoch zwischen 18 und 21 Uhr zu

beten - jede und jeder für sich, aber irgendwie doch
gemeinsam. «Das ist schön.» Auch daraus schöpft sie
Kraft. Denn sie verarbeite immer noch die Geschehnisse
vom 7. Oktober, erzählt sie rund einen Monat später. «Ein

Haus kann man schnell wieder aufbauen. Aber die Seele

braucht länger.»
Durch die Angriffe der Hamas sei in ihr, aber vermutlich

auch bei vielen anderen Menschen in Israel, eine
Basis menschlichen Vertrauens kaputtgegangen, sagt
Guez. Nach dem Osloer Friedensprozess Mitte der 90er-
Jahre habe sie Optimismus verspürt, dass es eine Lösung
für einen dauerhaften Frieden geben könne. Diese
Bemühungen seien nun erneut um Jahrzehnte, ja «um 100

Jahre» zurückgeworfen worden.
Ob man ihren Optimismus spüre, fragt Michaella

Guez zum Schluss des Gesprächs. Denn eigentlich sei
sie ein sehr zuversichtlicher Mensch, und am 7. Oktober
habe sie noch gedacht, auch die Angriffe der Hamas
könnten ihr ihren Optimismus nicht nehmen. Jetzt spüre
sie aber einen «Miniriss». «Ich möchte meine Hoffnung
auf eine Lösung, auf dauerhaften Frieden nicht verlieren.
Was bleibt mir denn sonst?»

In der Schule mit eingener Identität konfrontiert

Samira (Name geändert) ist Anfang 30 und in der Region
St. Gallen geboren und aufgewachsen. Sie gibt sich

ungern als Jüdin zu erkennen, nicht zuletzt wegen der
negativen Erfahrungen, die sie schon früher aufgrund ihrer
religiösen Herkunft erlebt hat. Überhaupt hält sie den
Kreis der Personen, die von ihrer Herkunft wissen, sehr

eng. Deshalb möchte sie auch ihren richtigen Namen
nicht bekanntgeben. Seit dem 7. Oktober ist sie noch

vorsichtiger geworden. Wenn sie in der Öffentlichkeit
mit ihrer Mutter telefoniert, wechselt sie von Hebräisch
auf Deutsch. Aus reinem Selbstschutz. Das allein zeigt
ein generelles Problem auf: Jüdinnen und Juden müssen
sich Gedanken um ihre Sicherheit machen, wenn sie sich
in der Öffentlichkeit zu erkennen geben.

Samira arbeitet als Lehrerin auf der Oberstufe. Sie
ist eine offene Person, spricht mit ihren Schülerlinnen
auch über Persönliches, gerade in Einzelgesprächen.
Dass sie Jüdin ist, hat sie auch ihnen verschwiegen. «Ich

weiss nicht, welche Türen das öffnen würde. Und ich will
nicht, dass es an meinem Arbeitsplatz zum Thema wird,
wie es damals für mich in der Schule ein Thema war.»

Ihre ersten Erfahrungen mit Antisemitismus machte
Samira in der Kanti. Ihr war bewusst, dass sie anders
aussah und dass die Familie an Weihnachten keinen
Baum hatte. Doch als das Judentum im Unterricht
behandelt wurde, sei unter den Mitschülerinnen plötzlich
auch ihre Herkunft zum Thema geworden, auch über
ihre Klasse hinaus - und für sie selbst. Ihre Kollegiinnen

zogen sie mit Judenwitzen auf, nicht bösartig. «Ich
habe kein grosses Ding daraus gemacht, weil ich mich
bis dahin selber gar nicht gross mit dem Judentum und
mit meinem Jüdischsein auseinandergesetzt hatte. Ich

wusste nicht einmal, was das für mich bedeutet. Ich

war Jüdin, weil es meine Eltern waren», erzählt sie. Für
sie war es schwierig einzuordnen, über welche Witze

sie selbst lachen konnte. Und es blieb nicht bei den
Witzen. Einmal habe ein Schüler aus der Parallelklasse
im Vorbeilaufen den Hitlergruss gezeigt.

Die Teenagerin begann, sich mit ihrem Jüdischsein
auseinanderzusetzen - allein. «Die Situation wurde sehr
belastend für mich. Ich habe mit niemandem darüberge-
redet. Nicht mit den Eltern, nicht mit den Freundinnen»,
sagt Samira. Sie dachte, das sei eine Phase und gehe
umso schneller vorbei, je weniger sie es beachte. Doch
als Folge dieser Selbstreflexion, aber auch aufgrund von

Aussagen wie «geh doch zurück nach Israel» hätten sich
ihr plötzlich Identitätsfragen gestellt. «Bin ich eine
Ausländerin? Oder gehöre ich hierher?» Erst viel später sei

ihr klar geworden, dass sie nicht etwas Bestimmtes sein
müsse. Nicht Israelin, nicht Schweizerin, nicht Jüdin. «All
diese kulturellen Hintergründe sind ein Teil von mir.»

Auch ihr Verhältnis zum jüdischen Glauben musste
Samira erst einmal für sich klären. «Ich unterscheide
zwischen spirituell und religiös. Ich halte mich an
gewisse Regeln und praktiziere bestimmte Bräuche wie
das Fasten an Yom Kippur, allein schon aus gesundheitlichen

Gründen. Als ich noch Fleisch ass, verzichtete
ich auf Schweinefleisch. Aber ich lebe nicht nach der
Religion, was Kleider, Ernährung oder anderes betrifft»,
erzählt sie.

Samira spricht sehr überlegt, präzis, wählt jedes ihrer
Worte mit Bedacht. Dennoch ist sie äusserst vorsichtig

damit, andere für antisemitische Äusserungen
vorschnell zu verurteilen. «Ist jemand, der sich abschätzig
über Juden äussert, automatisch ein Antisemit? Oder
ist ihm die Tragweite seiner Äusserung einfach nicht
bewusst?», fragt sie. Deshalb plädiert sie für Zurückhaltung

bei der Reaktion auf eine solche Äusserung.
«Wenn ich die betreffende Person gleich als antisemitisch

abstemple, schlage ich die Türe zum Dialog zu.»
Dem Krieg in Nahost begegnet Samira mit grosser

Ablehnung. Sie verurteilt die Angriffe der Hamas auf
Israel aufs Schärfste, es ist der einzige Moment im

Gespräch, bei dem ihr die Worte fehlen. Sie hält aber
auch die Politik der israelischen Regierung und den

Gegenangriff für falsch. Verteidigung sei legitim, aber
wo fange Verteidigung an, wo werde sie zur Rache? Die
militärische Antwort Israels sei in dieser Form jedenfalls

nicht zielführend. «Man kann eine Ideologie wie
die der Hamas nicht mit Gewalt auslöschen. Man stärkt
sie dadurch nur. Das sieht man letztlich auch an diesen
Sympathiebekundungen in ganz Europa.» Auch deshalb

fühle sie sich hilflos, ohnmächtig. Aber tatenlos
zuschauen sei keine Option, sagt Samira: «Was den

Krieg betrifft, kann ich von hier aus nichts bewirken.
Aber ich - jede und jeder von uns - kann im direkten
Umfeld etwas bewirken. Man kann nur versuchen, in

dem kleinen Kreis, in dem man sich bewegt, so nett,
hilfsbereit und offenherzig zu sein, wie man kann.»



Antisemitismus

tJ
(D

?r
r+
H-
<
(D

3

on the other hand




	Die Türen zum Dialog offen halten

