
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 25 (2018)

Heft: 283

Artikel: Die Aneignung der Kulturstadt

Autor: Surber, Peter / Fels, Dani

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-884265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-884265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Aneignung der Kulturstadt
Wer über Kultur und Kulturförderung in der Stadt spricht, muss eine Vorstellung
davon haben, was die Stadt der Zukunft überhaupt ausmacht. Dani Fels,
Dozent und Stadtforscher, über die Ansprüche an den öffentlichen Raum und
die «kulturell geprägte» Stadt der Zukunft.

Interview: Peter Surber

Saiten: Die jüngste Ausgabe der Zeitschrift «Hochparterre» bringt
einen Text der Architekturprofessorin Anne Brand zur Frage:
Wie steht es um den öffentlichen Raum in 30 Jahren? Sie sagt unter

anderem: «Es werden jene obsiegen, die sich den Raum
aneignen und teilen, Verantwortung übernehmen und etwas machen
wollen». Der Stadtraum werde der Kontrapunkt zum Digitalen
sein: «Nach dem Exzess der Technik folgt eine Eroberung des
Öffentlichen durch das Kollektiv». Realistisch?

Dani Fels: Vielleicht wird dank Smart City die Technik auch
noch viel beherrschender sein als heute. Deren Auswirkun
gen auf die Öffentlichkeit, besonders auf den öffentlichen
Raum sind noch nicht abzuschätzen. Im Moment wird das
Thema extrem technisch abgehandelt, die Städte setzen auf
smarte Technik, unter anderem um ihre Strombedürfnisse
zu organisieren. Da gibt es viel Sinnvolles und
Nachvollziehbares - was der Wandel bewirkt, kann man vielleicht in
absehbarer Zeit in den Pilotquartieren beobachten, wo es

unter anderem um smarte Nachbarschaft geht.

Was ist eine smarte Nachbarschaft?
Damit sind zum Beispiel Möglichkeiten gemeint, Dinge zu
melden, die im Quartier beschäftigen - wie beim «Stadtmel-
der». Oder es geht ums Teilen. Analoge Modelle wie die
«Pumpipumpe» kennt man bereits: Ein Kleber am Briefkasten

sagt, was man hier leihen kann, nach dem Grundsatz: Es
braucht nicht in jedem Haushalt eine Aluleiter oder eine
Stichsäge. Das könnte App-basiert noch besser funktionie
ren. Man kann die Technik aber auch zum Denunzieren
brauchen. An unserer nächsten Sozialraumtagung Ende
März werden smarte Nachbarschaften eins der Themen
sein. Es gibt interessante alternative Lesarten von Smart
City aus kritischer Perspektive. Dazu empfehle ich die
Publikation Die smarte Stadt neu denken von Francesca Bria und
Evgeny Morozov*.

Eine Vision für die Stadt der Zukunft sind solche Massnahmen
allerdings noch nicht.

Der Wandel ist natürlich viel umfassender. Bis in die 70er-
Jahre hat sich quer durch Europa die sozialdemokratische
Stadt durchgesetzt, in der der Konsens darin bestand: Es hat
Platz zum Wohnen für alle. Heute stecken wir mitten drin in
der ökonomischen Stadt, in der alles auf Rentabilität
geprüft wird. Beispielhaft dafür ist die Diskussion um leere
Ladenlokale; man kann diese Misere nicht nur am Onlinehandel

festmachen, sondern muss auch über Immobilienprofite

reden. Und in einem nächsten Schritt entwickelt sich
dann die kulturell geprägte Stadt, durchaus mit dem
Anspruch, dass man den öffentlichen Raum nehmen und ihn

besetzen kann. Dieser Raum ist heute ja seinerseits stark
ökonomisch besetzt. Eine zunehmende Zahl von Flächen ist
einer ökonomischen Nutzung unterworfen, zum Beispiel
mit Gartenbeizen oder dem Weihnachtsmarkt, der in St.Gal
len als eine kleine Olma zentrale Strassen der Stadt in Be

schlag nimmt.

Wodurch zeichnet sich die kulturell geprägte Stadt aus?

Dadurch, dass verschiedene im weitesten Sinn kulturelle
Aktivitäten im Stadtalltag sichtbar sind, nicht nur an den für
sie original gedachten Kulturstätten. Im ehemaligen Rössli-
tor-Gebäude am Bärenplatz wären dann vielleicht Ateliers
einquartiert - natürlich ein verwegenes Beispiel, weil das ja
eine der teuersten Mietflächen der Innenstadt überhaupt
ist. Aber es ginge darum, solche Nutzungen nicht nur auf
Brachen oder immer mehr verschoben am Stadtrand zu
ermöglichen. Wenn der St.Galler Güterbahnhof einmal fertig
verplant ist, haben wir kaum noch Brachen in der Innen
Stadt. Grundsätzlich müsste es gelingen, die Innenstadt neu
zu beleben durch ein Handeln, das nicht primär dem Konsum

dient.

Das ist der Gegensatz: kommerziell vs. zweckfrei?
Zweckfrei ist ein gutes Wort. Die Innenstadt heute (und das

gilt natürlich nicht nur für St.Gallen, sondern für Frauen
feld, Rorschach, für die meisten Orte) ist absolut nicht
zweckfrei genutzt. Kaum jemand wagt noch ein Experiment,
ob auf der Gasse oder in Ladenlokalen. Auf der einen Seite
steht eine strikte Bewilligungspraxis dafür, was erlaubt ist
im öffentlichen Raum und was nicht. Und auf der anderen
Seite stehen die exorbitanten Kosten. Das Gesicht der Stadt
würde sich verändern, wenn sich nicht überall der interna
tionale Einheitsmix durchsetzen würde. Denn die Logik der
Innenstadt als Konsummeile führt dazu, dass der öffentliche

Raum mit-kommerzialisiert wird. Aber wollen wir das?
Man hört selten, dass jemand sagt: Ich finde es super, wenn
die Multergasse aussieht wie eine vergleichbare Strasse in
Stockholm oder Rom...

Ist das neben der Logik des Angebots nicht auch ein Problem
der Nachfrage? Kein Mensch kauft noch einen Packen Nägel oder
eine Lampe in der Altstadt.

Kann ich irgendwo eine Rolle Wellkarton in der Stadt kau
fen? Unmöglich... Die Nachfrage ist sicher ein Punkt, aber
die Frage ist: Wie reagiert man darauf? Im Moment setzen
sich Variationen des Immergleichen durch. Am Ende gibt es

nur noch die grösseren Konzerne, die auch mal ein Experiment

wagen können - und Läden mit Luxusgütern. Aber wie

32 KULTUR FÖRDERN SAITEN 12/2018



wärs, wenn plötzlich wieder jemand Wellkarton verkaufen
würde in der Innenstadt. Vielleicht würde man sogar ein
Hipster Publikum erreichen mit elementaren Gütern des

täglichen Bedarfs.

Oder mit einer kulturellen Nutzung?
Da wird es heikel, Stichwort Gentrifizierung: Kultur ist ein
Indikator der Veränderung. Zuerst kommt Kultur in ein
Quartier, belebt es und macht es attraktiv. Dann wird die
Standortfdrderung aufmerksam, die Entwicklung zieht
Investoren an, die das urbane Umfeld toll finden, und die
ersten, die bei dem Prozess auf der Strecke bleiben, sind wieder
die Kulturschaffenden, weil sie sich den Quadratmeter nicht
mehr leisten können. Ein Gegentrend wäre: dass die Kultur
wieder in die Stadt hineindrängt, statt aus der Stadt
herausgedrängt zu werden, und sich Räume aneignet, die bis dahin
ausschliesslich ökonomisch genutzt waren.

Wie kann man diesen Prozess der Gentrifizierung verhindern?
Das ist komplex. In St.Gallen sind durchaus Bestrebungen
vorhanden, dass es nicht soweit kommt, zum Beispiel
Überlegungen zu einer Wohnraumstrategie. Die Stadt kann Ein-
fluss nehmen, indem sie sich Liegenschaften sichert statt
verkauft. Es ist ein politischer Entscheid, die Stadt nicht nur
dem sogenannten Markt zu überlassen und Investoren, die
sich gesellschaftlich zu nichts verpflichten.

Eine Kulturstadt ist, wenn man bezahlbare Wohnungen in der
Innenstadt findet?

Unbedingt. Das hat viel miteinander zu tun. Eine Stadt, die
man sich leisten kann. Und die sich nicht bloss nach Bedarf
mit Kultur schmückt, sondern sich Gedanken macht über
Rahmenbedingungen, die allen zugute kommen. Viele
Kulturschaffende leben nah am Prekariat, selbst wenn sie
Erfolg haben. Das Positive daran: Wer seine künstlerische
Vision und Mission hat, kann sich das in St.Gallen noch eher
leisten als in Zürich.

Die Vision einer Stadt könnte es auch sein, multikulturelle Offenheit

und Diversität zu pflegen und niemanden auszugrenzen.
Kann man eine solche Stadt-Kultur, ein Klima der Toleranz quasi
verordnen, per Kulturkonzept zum Beispiel?

Das stelle ich mir sehr hölzern vor. Aber was die Stadt tun
kann, ist, solche Bestrebungen nicht zu blockieren. Letztlich

sind wir da wieder bei der Aneignung und Eroberung
des Raums. Da gibt es interessante Ansätze, auch aus dem
«Migrationsuntergrund», wie vor einiger Zeit eine
Veranstaltung im St.Galler Palace betitelt war.

Was sind das für Ansätze?
Der selbstbewusste Auftritt von jungen Migrantinnen und
Migranten etwa, die sich nicht mehr auf die Diskussion «ihr
drinnen, wir draussen» einlassen, sondern im Sinn des In-
terkultur-Ansatzes von Terkessidis sagen: Wir sind da, wir
sind gemeinsam da, also machen wir etwas aus dieser
Situation! Das ist vermutlich wirkungsvoller als jedes
Partizipationsreglement, wenn dank selbstbewusstem Handeln
andere Biografien, andere Lebensentwürfe, andere Werte auf
selbstverständliche Art sichtbar werden. Was eine Stadt da
für leisten kann? Sie kann mit Offenheit solche Entwicklungen

zulassen, unabhängig davon, von wem der Anstoss
kommt. Leute, die initiativ sind, sollten sich darauf verlassen

können, dass eine Stadt ihre Initiative schätzt. Dafür
braucht es kein Regelwerk mit Bedingungen. Aber es müs¬

sen die übergeordneten Diskussionen geführt werden: Was

soll in der Innenstadt möglich sein und was nicht? Soll sie
das Freiluft Einkaufszentrum sein, oder darf sie vielfältiger
sein, ohne dass sich zwingend kommerzielles Angebot an
kommerzielles Angebot reiht.

Wie wärs mit einem neuen Kriterium in der Kulturförderung?
Neben Qualität, Konsequenz, Nachhaltigkeit etc. eines künstleri
sehen Schaffens könnte das Kriterium heissen: gesellschaftliche

Relevanz. Oder: Beitrag zu einer lebendigen Stadt. Gäbe es

dazu Vorbilder?
Projektbezogen gibt es solche Kriterien durchaus, an der
«Wien-Woche» zum Beispiel, einem Festival, das jeden
Herbst zwei Wochen lang Kunst und Kultur im öffentlichen
Raum bietet. Es gibt jedes Jahr ein Leitthema, und es werden
Projekte eingeladen aufgrund ihrer gesellschaftlichen
Relevanz. Das Programm bewegt sich stets auf der Schnittstelle
von Kunst und Politik. Wir haben 2013 dort ein Projekt mit
abgewiesenen Migrantinnen und Migranten realisiert,
«Blackbox Demokratie» hiess es, es fand in einer öffentlichen

Bibliothek in Simmering statt, wo auch Leute
vorbeikamen, die in Kulturhäuser wie das Wien Museum nicht
gekommen wären.

Das ist ein quasi «von oben» verordnetes Festival?
Es wurde ursprünglich von den Grünen im Parlament angeregt.

Die Stadt Wien ist Veranstalterin. Die Geschäftsstelle ist
mit drei Personen aus drei verschiedenen Ländern besetzt.

So wie es Milo Rau in seinem «Genter Manifest» postuliert: In
jeder Produktion müssen mindestens zwei Sprachen gesprochen
werden, sonst gibt es kein Geld.

Es gibt ja viele Gründe gegen Quotenansätze, aber auf der
Ebene der Kulturförderung könnte man durchaus darüber
reden. Bei Neubauten bin ich auch dafür, jeweils ein Promille

für Kultur oder für Soziales einzusetzen. Eine Quote wäre
ein klares Signal dafür, dass man nicht mehr auf der Migra
tionsschiene argumentiert, sondern als Selbstverständlichkeit

anerkennt, dass die Diversität existiert und dass sie
auch in der Kulturförderung adäquat abgebildet werden
soll. Das wäre eine interessante Diskussion.

Dani Fels, 1961, ist Dozent an der Fachhochschule St.Gallen.

*Der Text kann bei der Rosa-Luxemburg-Stiftung als PDF geladen
oder gratis bestellt werden: rosalux.de/publikation/id/38134/die-smarte-
stadt-neu-denken/

SAITEN 12/2018 KULTUR FÖRDERN 33



Verantwortung übernehmen!
In meiner Arbeit als Musiker, Konzertveranstalter, in
Kulturkommissionen, in Diskussionen mit Kulturschaffenden und
-gängerinnen stosse ich mich immer wieder an Widersprüchen:
Mich irritiert beispielsweise die breite Gleichgültigkeit
gegenüber tiefen Besucherzahlen, ich sage mir aber auch zum
Selbstschutz, dass diese nichts über Qualität aussagen.
Die ständige Forderung nach mehr Förderung nervt mich, und
es nervt mich noch viel mehr, wenn im Kulturbereich
gespart wird. Den aufgeblasenen Dossierfetisch finde ich unnötig
und gleichzeitig vermisse ich oft Inhalte, Haltungen und
Anliegen.

Mein Anliegen an ein neues Kulturkonzept ist schlicht
und einfach, dass es mithelfen soll, die Welt besser zu machen.
Alles andere wäre zu billig. Doch da fangen die Schwierigkeiten

bereits an. Das öffentliche Interesse an Kultur ist gelinde
gesagt recht gering. Umgekehrt ist auch das Interesse der
Kulturschaffenden an der Öffentlichkeit oft nicht riesig. Der
Fokus liegt vor allem darauf, dass das Werk gut wird. Der
Fokus liegt nicht darauf, dass ein gutes Werk eine gute Wirkung
entfaltet. Wir haben viel mehr Werk als Wirkung.

Im Fokus der Kulturförderung stehen nicht die
Gesellschaft, sondern die Kulturschaffenden. Und diese wollen
vor allem etwas, nämlich: «mehr!» Es fehlt aus ihrer -
unserer - Sicht an Geld, an Räumen, an Wertschätzung, an Publikum.

Der Gesellschaft hingegen fehlt es an Kultur. Aber ist
«mehr» wirklich die Lösung? Brauchen wir mehr Konzerte,
Ausstellungen, Räume, Veranstalter? Vielleicht.

Es lohnt sich dennoch, auch das Bedürfnis der
Gesellschaft genauer anzuschauen. Dieses ist jetzt und heute ein
anderes als vor 30 Jahren. Die heutige Gesellschaft muss
ziemlich komplexe Themen bewältigen. Das geht nicht ohne
Empathie und Respekt. Die Gesellschaft braucht «mehr»
Diskussionskultur, Solidarität, Esskultur, ökologisches Bewusst-
sein. Wir brauchen eine Verzichtskultur, die sexy ist und
eine Sharing-Kultur, die nicht gleichzeitig schon wieder Economy

sein muss.
Wenn die Kultur im Dienst der Gesellschaft steht,

dann könnte ihr Pflichtenheft vielleicht so umrissen werden:
Kultur muss Mut machen, um gesellschaftliche Probleme
konstruktiv anzugehen. Sie soll eine Art von Gemeinschaft
etablieren, beispielsweise, weil sie gemeinsame Werte in Erinnerung

ruft andere Möglichkeiten und alternative Denkweisen
auf. Ebenfalls hält sie die zwangsläufig vorhandenen
Widersprüchlichkeiten aus - oder löst sie idealerweise grad aufzeigt.
Noch nicht erwähnt habe ich jetzt die ganze Sinnlichkeit.
All die Schönheit, die Emotion, die Berührung. Auch das gehört
dazu. Man stelle sich dieses Stelleninserat vor!

Wie im richtigen Leben gibt es allerdings auch in der
Kultur nichts und niemanden, der alles kann. Geschweige
denn obige Anforderungen erfüllen. Aber ein bisschen was
können wir Kulturschaffenden schon machen. Wir können mehr
Verantwortung übernehmen für unser Tun und unsere
Anliegen. Wir positionieren uns reflektiert und selbstbewusst
zwischen Demut und Anspruch. Wir hinterfragen nicht nur das
Kulturkonzept, sondern auch uns selber - immer und immer
wieder. Und wir engagieren uns für die Wirkung unserer Werke.

Die Verhältnisse für Kulturschaffende sind trotz
Kulturförderung prekär. Das hat mit der gesellschaftlichen
Wertschätzung zu tun. Ein Statement für Kultur als gleichberechtigte

Notwendigkeit im Reigen politischer Aufgaben könnte
schon viel bewegen. Ein offenes Ohr, ein unkomplizierter
Zugang, ein solides Budget, Kompetenz und Knowhow - das
wünscht man sich von Kulturförderstellen. Und wir wollen auch
kritisch hinterfragt werden. Wir wollen angespornt werden.
Wir erbringen keine «kulturellen Dienstleistungen», wir wollen
nicht konservieren und pflegen - wir wollen inspirieren und
bewegen! Damit es vorwärts geht mit der Gesellschaft.

Marc Jenny, 1976, ist Musiker und Co-Verlagsleiter von Saiten.

34 KULTUR FÖRDERN SAITEN 12/2018



Grosse Häuser


	Die Aneignung der Kulturstadt

